
Zeitschrift: Pädagogische Blätter : Organ des Vereins kathol. Lehrer und
Schulmänner der Schweiz

Herausgeber: Verein kathol. Lehrer und Schulmänner der Schweiz

Band: 2 (1895)

Heft: 9

Artikel: Herbart im Lichte des hl. Thomas v. Aquin.

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-527840

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-527840
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bereinigung
des „Schweiz. Erziehungsfreundes" und der „Pädagog. Monatsschrift".

Hrgccn
des Kereins Kakh. Aehrer und Schulmänner der Schweiz

und des schweizerischen kathol. Erziehungsvercins.

Zug, 1. Mai 1895, ^ 2. Jahrgang.

Redaktionskommission:
Die <5eminardirektoren: F. k itunz, Httzkirch, Luzern; H. Baumgartner, Zug; die hochw. Herrn : Dr. Frtd«l.
?!os«r, Pros,, Chur! Leo Benz, Psarrcr, Per», kl. St. Gallen und Herr Lehrer Wipfli tn Erstseid. Nrl.
Die E i nsen du ng e n sind an ^eminardirektor B a u m g a r t n e r zu richten.

Abonnement:
Erscheint monatlich 2 mal je den i. und 15. deS MonatS und kostet jährlich für VereinSmitglieder 4 Fr.;
stir Lehramtskandidaten 3 Fr.; für Rtchtmitglteder st Fr. Bestellungen belm Verleger: Z. M.
Blunschi, Buchdrucker, Zug. — Inserate werden die Petitzeile mit 10 Rp. berechnet.

Äerbart im Lichte des hl. Thomas v. Äquin.
(Von St. in T., Graubnndcn.)

Die Kritik eines Kunstwerkes, will sie objektiv gerecht werden, muß auf
jenen Grundlagen stehen, welche wir Normen oder Gesetze nennen. Bei den

Plastischen Künsten treten dieselben konkret, sinnlich wahrnehmbar in den

Werken hervorragender Meister entgegen. Bei Beurteilung wissenschaftlicher,

spekulativer Systeme müssen wir in den Geistesprodukten jener Männer nach-

forschen, welche der Himmel von Zeit zu Zeit herabsendet, um das Licht der

Wahrheit auf die dunklen Bahnen der menschlichen Verirrungen zu bringen.
Mit Recht sagt Herr Stehle (im „Chorwächter"): „Wo ganze Gebirge voll
ächter Goldadern stehen, suche keiner nach Waschgold im Flußsand herum."
Wenn auf dem Gebiete der Kirchenmusik, so gilt dies noch mehr in den

Sphären der Theologie oder Philosophie. Also zurück zu den Alten! —
Wohin weuden wir uns? Der Titel sagt es: Zurück zum hl. Thomas von

Aquin! Wie eine Stadt auf hohem Berge weithin sichtbar, so thront der

hl. Thomas als Doktor uriAsIiorw über der ganzen Dcnkerwelt. Die Türme

dieser geistigen Stadt bildet die Weisheit, die Schutzmauer zur Abwehr jedes

Irrtumes die Heiligkeit. Theologie und Philosophie des Mittelalters haben

in ihm den Höhepunkt erreicht.

Was einem Loinbardus, Alexander Hales, einem Albertus magnus nicht

vollständig gelungen, das hat der hl. Thomas vollständig erreicht: die Auf-
stellung eines logisch einheitlichen, in sich abgeschlossenen, alles umfassenden



- 258 -
Systemes.- „Mit seinem universalen Blick unv seinein logisch einheitlichen

Denken bemerkte er die Schwächen der bisherigen Systeme... So entstand

im Laufe der 69er Jahre des 13. Jahrhunderts seine .Lumina tüso-
loZioa" Hierin hat der hl. Thomas alle geistigen Fäden der christ-

lichen Vergangenheit und seiner Zeit zusammengefaßt und in einen Knoten

verbunden, zugleich aber auch die Haeresien und philosophischen Irrtümer
der Zukunft widerlegt. Wahrlich, wir dürfen uns nicht wundern, wenn

unser Papst Leo XIII. so sehr auf das Studium der Thomistik hindrängt.

In der neuesten Ausgabe der Summa finden wir bedeutungsvoll das Bild
Leo XIII. dem Titelbild des hl. Thomas gegenübergestellt. Dagegen ist es

als eine Merkwürdigkeit von eminenter Bedeutung zu bezeichnen, daß die

calvinische Staatsuniversität von Amsterdam 1894 einen Lehrstuhl für
thonüstische Philosopie errichtet hat. Der Dominikaner Pater de Groot hat

diesen Lehrstuhl bestiegen.

Somit kann unsere Arbeit kaum fehl gehen, wenn sie die Lehre Herbarts
der Lehre des hl. Doktor's objektiv gegenüberstellt. Dem Zwecke dieser Zeitschrift

entsprechend können nur zwei philosophische Disciplinen zur Sprache kommen:

I. Psychologie und II. Ethik.

Wir werden nur die Hauptthesen vorführen, in welchen die beiden

Systeme einander radikal gegenüber stehen.

I. Psychologie.
Der hl. Thomas.

Nachdem der Doktor an^slieus in seiner Summa die Schöpfung der

reinen Geisterwelt und dann die der Körperwelt betrachtet hat, schreitet er vor

zum Menschen. Ganz natürlich, ist ja doch der Mensch in der Natur die voll-

kommenste Verbindung von Geist und Körper. Als solche vereinigt er in

sich alle Vollkommenheiten, welche sonst in der Natur zersplittert (.dispers«")
sich vorfinden. Hier werden also auch wir einsetzen müssen.

Weil Herbart schon beim Wesen der Seele an und für sich und

dann bei deren Verhältnis zum Leibe mit Thomas im schroffen Wider-

sprnche steht, so untersuchen wir a) das Wesen der Seele.

1. An und für sich. Die Seele ist zwar ein Geist wie die Engel, unter-

scheidet sich aber von diesen dadurch, daß sie schon in ihrem Wesen anders

organisiertist, weil sie Form oder Lebensprinzip des Körpers ist. Die Seele ist

nicht der ganze Mensch. Weil sie Lebensprinzip des Leibes ist. muß sie wesentlich

von diesem verschieden sein; denn keine Substanz kann sich selbst das Leben

geben. Sie kann somit niemals mit dem Leibe identisch sei». Daraus ergibt

sich schon, daß sie subsistent ist. d. h. auch ohne den Leib existieren kann.

') Portmaii»; „System des hl. Thomas."



- 259 -
Zum gleichen Resultate gelangen wir, wenn wir die Abstraktionsthätigkeit
oder das abstrakte Denken ins Auge fassen. Das abstrakte Denken kann sich

ohne Körper vollziehen. Die Tierseele z, B. kann sich niemals vom Kon-
kreten, Sinnlichen, zum Abstrakten erheben, weil sie wesentlich an den Leib

gebunden ist nnd mit diesem zu Grunde geht. Wenn wir sagen, die menschliche

Seele kann abstrakt denken, so heißt dies so viel als: Der Mensch erkennt

dnrch die Seele Wahrheiten, die notwendig und allgemein sind, nicht der

sinnlichen Welt als solche erscheinen. Daß jede Wirkung eine Ursache haben

muß, erkennt der Geist, wiewohl die sinnliche Erkenntnis diese Idee nicht

zu geben vermag. Diese sinnliche Erkenntnis vermittelt ihm nur, was faktisch

ist, nicht aber was sein muß und nicht anders sein kann. Die Idee des

Wahren und Guten tragt der Geist in sich, obschon kein sinnliches Bild sie

darstellt, und sie darum von keiner sinnlichen Erfahrung abgeleitet werden

kann. — Als dritter Beweis für die Geistigkeit und daher für die wesentliche

Verschiedenheit der Seele vom Leibe kann folgender Umstand gelten: Während
jede körperliche Kraft durch längere Thätigkeit abgeschwächt und aufgezehrt

wird, nimmt die geistige Kraft an Tiefe und Schärfe zu. Hier müssen wir
einen Einwurf vorbringen, welchen schon der hl. Thomas widerlegt hat.
Man sagt: die Schwäche und Krankheit des Körpers hindert das Denken,

also ist die Seele auch im Denken an den Körper gebunden, somit nicht rein

geistig. — Der Grund dieser Erscheinung liegt darin, daß das Denken von

der sinnlichen Erkenntnisthätigkeit abhängig ist, aber nur insofern das Denken

die Vorstellungen voraussetzt und diese nur durch die sinnliche Erkenntnis-

thätigkeit dem Geiste zugebracht und in entsprechender Weise zubereitet werden.

Verhält es sich also, so muß eiue Störung der Sinnesthatigkeit auch eine

Störung des Denkens zur Folge haben. Dieser Einwurf hat hier Platz ge-

funden, weil er auch für die Pädagogik von Wichtigkeit ist, und im Systeme

Herbarts seine Berechtigung findet.
2. In Verbindung mit dem Leibe. Mit dem hl. Thomas kann

man naturgemäß zwei Fragen aufstellen: u) Was ist die Seele für den

Leib? U) Was ist der Leib für die Seele?

Antwort: a) Um den Unterschied der Seele von den Engeln zu markieren

wurde bereits augedeutet, daß sie Lebensprinzip des Leibes sei. Dr. Dippel
in seinem Werke „Grundfragen der Gegenwart" stimmt vollständig mit dem

hl. Thomas überein, wenn er schreibt: Daß die den Menschen belebende

Kraft etwas Geistiges ist, möchte schon daraus ersichtlich sein, daß selbst der

von ihr beseelte Leib ein geistiges Gepräge in sich trägt, wie wir es an keinem

Tiere zu entdecken vermögen. Der Mensch erscheint uns als das vollkommenste

Wesen auf der Erde, das in seiner geistigen Seelenhaftigkeit zugleich ein

überirdisches darstellt, in dessen Form auch seine ganze sinnlich-irdische Leib-



— 260 —

haftigkeit hineingebildet ist u. s. w," Die Seele wohnt also nicht bloß im

Leibe auf einem bestimmten Punkte fachte auf Herbart); sie ist nicht bloß

die Bewegerin des Leibes („motor"), sondern sie ist Form desselben d, h.

der Leib ist gerade durch die Seele das, was er ist und nichts anderes.

Folgerichtig schließt die eine vernünftige Seele („anima intoUootiva") auch

die vegetative Seele in sich, wie (nach den Worten des hl. Thomas) „das
Fünfeck das Biereck in sich schließt und, ohne eine zweite Figur zu bilden,

über dieses hinausschreitet." Also bildet die Seele mit dem Leibe den einen

ganzen Menschen.

Die Antwort auf 6) fassen wir kurz mit Portmann (nach Thomas);
„Der Leib selbst aber ist durch seine richtig ausgeglichene Sinnesthätigkeit
ein passendes Werkzeug der Seele insbesonders zur Vermittlung der Vor-
stellungsbilder an das Denken." Mit Recht wird daher so viel Gewicht

gelegt auf den Anschauungsunterricht. Wie der Leib des täglichen Brotes

bedarf, so müssen auch der Seele die Elemente zur geistigen Bearbeitung

durch die Sinne zugeführt werden.

ì>) Die Seelenvermögen. Diese müssen notwendig von der Wesenheit

der Seele selbst unterschieden werden, denn nur in Gott fallen Wesen und

Vermögen zusammen.

Bei der Einteilung der Seelenvermögen wollen wir nur erwähnen, daß

der hl. Thomas mit Aristoteles 5 annimmt, von denen das vegetative, sensitive

(Empfindungsvermögen) und motive (Bewegnngsvermögen) so sehr sich in

den Körper ergossen haben, daß sie an demselben haften und mit ihm zu

Grunde gehen (die Seele ist ja Lebensprinzip des Leibes). Auch das Be-

gehrnngsvermögen, aber nur das sinnliche, hängt mit dem Leibe zusammen

und geht den Weg des Fleisches. Das geistige Begehrnngsvermögen ist

der Wille, der nur dem Geiste angehören kann. Es liegt in unserer Auf-
gäbe, nnr das intellektullc Vermögen (den Verstand) und den Willen zu

betrachten.

t. Der Verstand, Weil es einen doppelten Verstand gibt, welcher

die Wesenheit der Dinge als allgemeine Wesenheiten denkt, nämlich den

göttlichen und menschlichen, existiert auch das Universale als solches im

göttlichen und menschlichen Verstände. Im göttlichen Verstände geht das

Universale, d. h. die gemeinsame Wesenheit der Dinge den Einzeldingen voraus.

Denn im göttlichen Verstände waren alle Ideen der Einzeldinge als vorbildliche

Ursachen von Ewigkeit her. Im menschlichen Verstände folgen die Ideen

der Einzeldinge den Dingen selbst nach, sie sind also nachbildlich; somit muß

das Universale erst durch die Abstraktionsthätigkeit des Geistes gewonnen
werden. Hierin ist der Prozeß der Erkenntnis von der sinnlichen Er-



- 261 -
fahrung zur Berstandeserkenntnis (iiàUsàw) augedeutet. „Alle unsere

Verstandeserkenntuis beginnt mit den Sinnen" — „inoipit o.

Demnach ist das erste unmittelbare Objekt der intellektuellen Erkenntnis

das Sinnliche. Auf die Wesenheiten der körperlichen Dinge geht also die

intellektuelle Erkenntnis zuerst. Die körperlichen Dinge werden aus den

äußerlichen Erscheinungen als Bilder aufgenommen. Aus den sinnlich erkannten

Erscheinungen, welche der Verstand zusammenstellt und ordnet, schließt er auf
die Wesenheit des Dinges selbst. Auf gleichem Wege gelangt meine Seele

zur Selbsterkenntnis, indem ich aus meinen Talenten und Fähigkeiten

auf die Geistigkeit meiner Seele schließe und dann progressiv auf Gott selbst.

Aus dem Gesagten ergibt sich folgendes Resultat: Die Sinne ver-
halten sich zum Gegenstande rein receptiv d. h. in sich aufnehmend,
indem das sinnliche Bild unmittelbar aus der Auffassung durch
die Sinne entsteht. Der Verstand aber verhält sich zuerst aktiv,
indem er jenes sinnliche Bild seiner konkreten Einzelerscheinung
„entkleidet", und so den allgemeinen abstrakten Begriff bildet. —
Aus der sinnlichen Erkenntnis entsteht also die Vorstellung und
aus der Verstandeserkenntuis der Begriff.

Beispiel: Einem Kinde zeigen wir einen Baum; dann noch 3, 4 bis

16 Bäume. Es merkt sich die gleichen Erscheinungen an diesen Bäumen,

abstrahiert dann von diesen Erscheinungen und kommt so zum ständigen,

allgemeinen Begriff Baum. — Hieraus ergibt sich der thätige Verstand,

welcher die Operation oder Abstraktion am Sinnenbild gemacht hat, und

der mögliche Verstand, welcher die allgemeinen Begriffe bildet. Dieser

Verstand wird der mögliche genannt, weil er bloße Möglichkeiten erfassen und

alle möglichen Urteile bilden kann. So gelangt er zur Wahrheit. Es ist

eine in der Natur des Verstandes liegende schon gegebene Fähigkeit, aus den

Grundbegriffen Grundsätze zu bilden. — In diesem Sinne, und nur so

allein, kann von einer Teilnahme unserer Vernunft an dem Lichte Gottes

die Rede sein. Hierin allein liegt die Ebenbildlichkeit mit der göttlichen

Vernunft. Gott schaut die Wahrheit unmittelbar selbst (intuitiv), unser

Verstand dagegen erkennt die Wahrheit mittelst der Sinne auf dem Wege

der Schlußfolgerung. Er hat jedoch die Ebenbildlichkcit mit Gott, weil er

die natürliche Fähigkeit besitzt, die allgemeinen Grundsätze und das Universale

zu bilden. Wie Gott kann unsere Vernunft wieder vom Universalen durch

das discursive Denken auf die Einzeldinge hinausgehen, denn sonst wäre ja

eine produktive Phantasiethätigkeit nicht möglich.

2. Der Wille. Die erkennende Seele bethätigt sich in der Richtung

von außen nach innen, sofern sie nach der oben beschriebenen Weise Gegen-

stände in sich aufnimmt und sich vorstellt. Die dieser entgegengesetzte Thätigkeit



— 262 —

von innen nach außen nennt man allgemein Streben. Schon in der Pflanze
zeigt sich dieses Streben, indem dieselbe Licht, Wärme, Feuchtigkeit verlangt

zum Wachstume; wir nennen ihr Streben Naturtrieb, natürliche Tendenz

nach dem, was zu ihrem Wachstume dient. Beim Tier steigt der Trieb

zu einer vollkommenem Stufe, indem das Tier durch die Sinne eine Per-
ception des Gutes bekommt. Die Kuh z. B. nimmt das Emd neben dem

Stroh weg und läßt das Stroh liegen. Es ist die niederste Stufe des

Begehrungsvermögens. Im Menschen ist das Begehrungsvermögen eine

eigene Seelenkraft, weil dem Menschen nicht nur die Sinne, sondern auch

die Vernunft mit Bewußtsein das Gute als wünschenswert vorstellt und so

das Begehren weckt. „Das Begehrungsvermögen im allgemeinen ist also

jene Seelenkraft, vermöge welcher wir ein Gut, insofern es als Gut erkannt
ist, anstreben und einem Übel widerstreben." Je nach den Gütern, welche

wir anstreben, unterscheiden wir ein sinnliches oder niederes und ein

geistiges oder höheres Begehrungsvermögen. Im ersten Falle sind es die

sinnlichen Güter (Speis und Trank, Schlaf w im zweiten Falle die

geistigen Güter der Vernunft, also die übersinnlichen. Die letztere Ver-

zweigung kann sich in ihrem Handeln selbst bestimmen und heißt Wille.
Daß wir vom sinnlichen Begehrungsvermögen absehen, wurde bereits

gesagt. Weil Herbart kraft seiner Grundsätze die Willensfreiheit als Täuschung
und nicht als psychologische Wirklichkeit darstellt, wollen wir nur die Willens-
freiheit mit dem hl. Thomas getreu definieren und begründen.

u) Begriff der Willensfreiheit. Er muß in negativer und positiver
Richtung bestimmt werden.

In ihrer negativen Bestimmung ist die Willensfreiheit „das Enthoben-
sein des Willens von der Notwendigkeit in seinem Streben und Handeln."
Der Wille ist frei vom äußern Zwange, d. h. keine äußere psychische oder

moralische Ursache kann ihn zu einer Handlung zwingen, ohne seine eigene

Determination. liberties a, eouetiono.") Er ist frei auch von innerer
Notwendigkeit, d. h. er ist auch nicht durch seine eigene Natur in seinem

Handeln zu Einem determiniert, so daß er nur so und nicht anders handeln

könnte. (»Imports.« a neoessitiato imturali.")
„Der Wille ist von sich aus (o, priori) weder überhanpt im allgemeinen

zu einer Thätigkeit determiniert, (wie die vegetativen Kräfte, z. B. die Ver-

dauung, Blutlauf) noch ist er insofern zu Einem bestimmt, daß er im

gegebenen Falle nur so und nicht anders handeln könnte, als wie er wirklich

handelt." Das sinnliche Begehrungsvermögen als solches wird bestimmt durch

das im gegebenen Falle vorgelegte Gute. (Wenn eine gute Speise auf dem

Tische ihre doiinos oäeurs verbreitet, gelüstet es einem unwiderstehlich, un-

willkürlich.)



— 2<N —

In positiver Richtung ergibt sich die Definition der Willensfreiheit
von selbst ans der negativen, denn, ist der Wille der innern und äußern

Notwendigkeit enthoben, so ergibt sich, daß er in seinein Streben und Handeln
in jedem gegebenen Falle unter allen Umständen zwischen Verschiedenem

wähle» kann,

„Die menschliche Willensfreiheit ist somit wesentlich Wahlfreiheit."
s.b'aeultas eligonài.*) Der eigentliche Mittelpunkt ist die Wahl. Auf die

Wahl folgt die Handlung selbst, die entweder durch den Willen selbst allein,
oder unter dem bestimmenden Einfluße des Willens von einer andern Potenz

ausgeführt wird.

Selbst dem Erkenntnisvermögen, welches in seiner Vollkommenheit, in

seinem Adel so hoch steht als der Wille, kommt die Freiheit nicht zu; denn

was wir irgendwie erfahren, müssen wir kennen, wir können diese Kenntnis

nicht verleugnen.

Es gibt aber Faktoren, von welchen die Willensfreiheit beeinflußt wird,
ohne jemals zerstört, aufgehoben zu werden. Nach dem hl. Thomas fassen

wir die einflußübenden Faktoren kurz zusammen: „Gewalt kann nur die Frei-
heit des äußern Aktes, nicht aber des innern Willensentschlusses aufheben. —
Die Furcht macht nur, daß man etwas direkt nicht Gewalltes indirekt
doch frei will. — Die Leidenschaft vermehrt in gewissem Sinne sogar die

Freiheit, insofern etwas intensiver, leidenschaftlicher gewollt wird. — Die

Unwissenheit aber kann eine sträflich freiwillige oder nicht sein und danach

richtet sich auch die Freiheit des Aktes." (I. II. 9. 6. a. 4 — 8.)

I>. Trägt der Wille diesen göttlichen Funken, diese erhabenste Voll-
kommenheit in sich? Gewiß! Es wird genügen, an dieser Stelle die

schlagenden Beweise für die Thatsache der Willensfreiheit nur anzudeuten.

1. Was sagt unser eigenes Bewußtsein? Wir sind uns bewußt, daß

wir uns selbst bestimmen; wir sind uns einer doppelten Klasse von Willens-
alten bewußt; wir überlegen, beraten, untersuchen, was zu thun das beste

sei — also!

Nach Entschluß machen wir uns Vorwürfe (Reue) oder loben unsern

Entschluß — also!

2. Was bezeugen gewisse äußere Thatsachen? Lob und Tadel, Be-

lohnung und Strafe, Gesetz und Verbot wären ohne Freiheit eitel, ja Wider-
spräche in sich selbst u. s. f.

Also es gibt und muß eine Freiheit des Willens geben.

„Frei ist der Mensch!" (Fortsetzung folgt.)


	Herbart im Lichte des hl. Thomas v. Aquin.

