
Zeitschrift: Pädagogische Blätter : Organ des Vereins kathol. Lehrer und
Schulmänner der Schweiz

Herausgeber: Verein kathol. Lehrer und Schulmänner der Schweiz

Band: 2 (1895)

Heft: 6

Artikel: Janssens achter Band durch Pastor [Fortsetzung]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-527047

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-527047
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 180 —

Janjsens achter Band durch Pastor.
(à.)

(Schluß.)

Bevor Janssen zur Behandlung des Hexenwesens übergeht, zieht er aus

den Ergebnissen der Untersuchung der Kulturzustände im 10. Jahrhundert

sowohl ans protestantischem als katholischem Gebiete das Resume. Es ist ein

tiefdunkles Bild der „allgemeinen sittlich-religiösen Verwilderung", wie er

diesen Abschnitt betitelt. Döllinger hat als der erste die tragischen Zugestand-

nisse der Reformatoren selbst gegen das Rcformations-Märchen ins Feld ge-

führt. Ein halbes Jahrhundert hat es nun gebraucht, bis sich die liber-

zeugung durchgedrungen, bis die herkömmliche protestantische Auffassung ins

Herz getroffen war und Janssen den Sieg davon tragen konnte. Wenn aber

je eine geschichtliche Thatsache festgestellt wurde, dann haben die Reformatoren

selbst und ihre Schüler' durch ihre schneidende Verurteilung des eigenen Werkes

die Behauptung Janssens bewiesen. Hundertfältiges Echo findet der Ver-

zweiflungsruf Luthers bei seinen Zeitgenossen sowohl als Nachfolgern, bei den

Männern aller Stände, bei Theologen und Juristen, bei Schul- und Staats-
Männern. Sie gestehen es offen ein, daß die Wurzel des Verderbnisses die

lutherische Rechtfertigungslehre sei. Pastor schont aber auch die vielen wenig-

stens äußerlich katholisch gebliebenen Gegenden nicht. Leider fanden sich da

Dutzende von geistlichen Würdeträgern, die durch einen unwürdigen Wandel und

beklagenswerte Schwäche der Neuerung in die Hände arbeiteten. Ein ganz außer-

gewöhnlicher Priestermangel, welcher seit der politisch-kirchlichen Revolution

eingetreten war, beförderte das Verderben. Trübe, traurige Wellen trug die

Reformation besonders in die österreichischen Lande hinüber, wo die abscheu-

liche Unsittlichkeit in Klöstern und Stiften in erschreckendem Maße um sich

griff. Ja der selige Petrus Canisius, gewiß ein genauer Kenner der dortigen

Zustände, erklärte: kaum noch ein Achtel der Bevölkerung sei „wirklich katho-

lisch." Mit derselben Offenheit gesteht Pastor, daß auch die Gegenreformation

nur strichweise eine gründliche und dauernde Besserung gebracht habe.

Dieser allgemeine Zerfall bildete ein fruchtbares Feld, auf welchem Ver-

brechen aller Art üppig emporwucherten, die ihrerseits allmählig zum Teufels-

wahn und Hexenglauben führten, wie auch die damalige Kriminaljustiz als

Grundlage des Gerichtsverfahrens bei den nachherigen Hexenprozeffen erachtet

werden kann. So bildet das Kapitel: „Zunahme der Verbrechen — Kriminal-
justiz" die Einleitung zur Behandlung des eigentlichen Hexenwesens. Pastor

hat da eine schmerzliche Pflicht des Geschichtschreibers erfüllt, auf die Scheuß-

lichkeiten der Tortur einzugehen und zu zeigen, wie diese teuflische Quälerei

zum Range einer Kunst, zum Gegenstände eckler Neugier und entmenschten

Vergnügens geworden war. Der Krebsschaden des damaligen Prozesses war



— 181 —

die Folter, die allerdings keine Erfindnng der Reformationszeit, sondern aus

dem Mittelalter herübergenommen ist. Aber die erschreckende Zunahme der

Sittenlosigkeit, die Bestialität — möchte ich sagen — der Verbrechen und die

damit verbundene „Bestialisierung" der Gerechtigkeitspflege muß notwendiger-
weise mit der neuen Lehre in Verbindung gebracht werden. Der Gegensatz

der damaligen Kriminalstatistiken zu denjenigen der katholischen Zeit tritt in

auffallender Weise zu Tage. Es fehlte allerdings nicht an einer entgegen-

gesetzten Strömung, aus der im 16. Jahrhundert der berühmte spanische

Humanist und Theologe Ludwig Vives als der erste mit großem Nachdrucke

gegen die Folter auftrat. 106 Jahre nach ihm kam Johannes Grevius,
protestantischer Prediger in Holland. Aber diese vereinzelten Stimmen ver-

hallten fruchtlos.

Indem Luther den freien Willen des Menschen leugnete, mußte er den

Teufel für alles Böse verantwortlich machen. Im ganzen geistigen Lehen des

Reformators spielt deshalb dieser Unhold eine überaus wichtige Rolle, und

das Dämonische lebte sich ganz in den Geist der Prediger und dadurch in
das Volksleben hinein. Allerdings hatte Aberglaube und Hexenwahn schon

vor der Reformation festen Fuß gefaßt. Aber statt ihn auszurotten, wurde

derselbe durch die Neigung zum Aberglauben, welche der neuen Lehre eigen

war, zu jener schauerlichen Eigentümlichkeit des Hexen- und Teufelsglaubens

ausgebildet, welchen den Ausgang des XVI. Jahrhunderts charakterisiert.

Es ist ein wüster Stoff, den Janssen da in 6 Kapiteln, die zusammen 200
Seiten umfassen, behandeln muß. Wenn wir diese schauerlichen Zustände,

diese infamen Prozesse durchgehen, begreifen wir die wehmütige Klage des

edlen Geschichtschreibers, die er vor Herausgabe des V. Bandes, in welchem

er die Zauber-, Teufel- und Hexen-Litteratur des 16. und 17. Jahrhunderts
schon hatte durchgehen müssen, an die Herzogin von Braganza richtete:

„Da bin ich wieder! aber fragt mich nicht,

In welchem Land ich dieses Jahr gewesen.

Mir graut und schauert! Schrecklich Dämmerlicht!
Ein Hexenheer rauscht her auf Zauberbesen!
Dann Zangen, Fesseln, Schrauben, Hochgericht
Und Scheiterhaufen — ohne Federlesen —
Und bleich und starr das Volk rundum im Kreise:
O großer Himmel! eine grause Reise."')

Zuerst bietet uns Janssen summarisch die dogmatische Grundlage und

die Praxis des frühern Mittelalters. Er findet im damaligen Aberglauben
einen Rest der heidnisch-germanischen Vorstellungen. Die mittelalterliche Geist-

lichkeit benimmt sich demselben gegenüber sehr verständig. Während weltliche

Gesetzbücher, wie der Sachsen- und Schwabenspiegel des 13. Jahrhunderts,

') Johannes Janssen. Ein Lebensbild entworfen von Ludwig Pastor.



— 182 —

die Zauberei mit dem Feuertode bedrohen, beschränkten sich die kirchlichen

Behörden auf bloß disziplinäre Ahndung. Zahlreiche geistliche Schriftsteller
traten dem Volksaberglauben energisch entgegen und bekämpften den Glauben

an Zauberei und Hexen als sundhaft. Prozesse werden selten erwähnt, und

zudem liegt deren Führung ganz in den Händen der weltlichen Richter. Der

Hexenprozeß kann also nicht mit dem Jnquisitionsprozeß zusammengeworfen

werden, wenn auch ersterer, nach den Mitteilungen des Dominikaners Johannes

Nider aus der Zeit des Basler Konzils, schon im Anfange des 15. Jahr-
Hunderts fast in allen Gräueln ausgebildet war, wie ihn die spätere Zeit
aufweist. Der Hexenprozeß war also längst da, bevor die Bulle „Jumiuis
ckosickerantes aàotâdu«" 1484 erschien, womit Papst Jnnozenz VIII. die

Kompetenz der beiden Inquisitoren, Heinrich Jnstitoris und Jakob Sprenger,
bei ihrem Vorgehen gegen die Zauberei in Schutz nahm. Zudem ist die

Bulle durchaus nicht eine dogmatische Entscheidung über das Hexenwesen. ')
Die Bulle mag allerdings die Hexenverfolgung insofern befördert haben, als

sie die Inquisitoren zu ernstem Vorgehen ermunterte, aber daß die „blutige

Hexenverfolgung" auf sie zurückzuführen sei, ist absolut unwahr. Gerade

Geistliche waren es, welche dem Hexenglauben und damit auch den beiden

Inquisitoren entgegentraten, wodurch diese sich veranlaßt sahen, den berüch-

tigten „Hexenhammer" zu schreibe». Obgleich dieses Werk als Privatschrift
keine gesetzliche Kraft in der Kirche erlangte, wurde es doch die „Quelle

unsäglichen Unheils." Janssen verurteilt den „Hexenhammer" in gebührender

Weise, führt aber dessen thatsächlichen Einfluß auf ein richtiges Maß zurück.

Es muß gewiß überraschen, daß dieses Buch 60 Jahre hindurch (1520—1580)
keine weitere Auflage erlebte, dann aber gerade von protestantischer Seite mit

Vorliebe verbreitet wurde.

Dieser schauerliche Zauber- und Hexenwahn fand übrigens einen fruchtbaren

Nährboden in der üppig anschwellenden Teufelslitteratur und in einer Flut
anderer abergläubischer Schriften. Gewiß hat dieser Schund manches Weib

in seiner eigenen Einbildung znr Hexe gemacht, während auf der andern Seite

viele wegen der Hexerei Angeklagte wirklich verworfene Personen waren, die

sich der schwersten Sittenverbrechen schuldig gemacht hatten, wie denn oft

Ehebruchs- und Unzuchts-Prozesse unter der Hand der Richter sich in Hexen-

Prozesse verwandelten. Für weit größer aber hält Janssen die Zahl der wirk-

lichen Opfer, der Somnambulen, Epileptischen und jenen, die reiner Aber-

glaube, Habsucht Neid. Rachgier dem Feuertode überlieferte.

Mit besonderer Aufmerksamkeit verfolgt Janssen im sechsten Kapitel die

große litterarische Controverse, die im 16. Jahrhundert über die Hexenverfolgung

') Ausführlich behandelt die Sache mein verehrter Freund Haller in den latho-
lischen Schweizerblättern, Jahrgang 1892 (8. Jahrgang). 6, 222 ff.



— 18? —

sich entspann. Als deren Mittelpunkt hebt er mit Recht den klevijchen Leib-

arzt Johann Weyer hervor, den Janssen als Katholiken, Pastor hingegen als

der Mittelpartei angehörend, bezeichnet. Weyers Schrift „l)e privstÜKii«

àmonuin" machte großes Aufsehen, erlebte zahlreiche Ausgaben und Über-

setzungen und hat sicher vielerorts dem Unwesen im Hexenprozeß wenigstens

in etwas gesteuert. Im Ganze» fand Weyer auf protestantischer Seite mehr

Widerspruch als auf katholischer Seite, wo er den ersten litterarischen Gegner

erst 26 Jahre nach dem Erscheinen seines Buches fand. Unterstützung fand

er ans beiden Seiten, auf Protestantischer Seite bei Witekind, Ewich und

Gödelmann, auf katholischer Seite namentlich bei Cornelius Loos, dessen noch

ungedruckte Schrift über die wahre und falsche Magie noch weit über Weyer

hinausging, der aber schon vor Drucklegung zu einem kläglichen Widerruf ge-

zwungen wurde. Pastor hat hierüber nach den Forschungen des Amerikaners

Bur interessante, in Deutschland noch wenig bekannte Mitteilungen beigefügt.

Der Trierer Weihbischof Peter Binsfeld und Franz Agrikola, Pfarrer zu

Sittard, sind im 16. Jahrhundert die einzigen deutschen katholischen Geist-

lichen, welche die Hexenverfolgung litterarisch verteidigt haben. Die katholische

Kanzel hat sich von der Hexenhetzerei bis tief ins 17. Jahrhundert hinein

ganz frei gehalten, während die protestantische vielfach zur Aufreizung miß-

braucht wurde.

Leider hatte Weyers und seiner Anhänger Auftreten nicht den gewünschten

Erfolg. Das zeigen die beiden letzten Kapitel, welche der Hexenverfolgung

einerseits in katholischen und konfessionell gemischten, anderseits in protestai!-

tischen Gebieten seit dem letzten Drittel des 16. Jahrhunderts gewidmet sind.

Es ist die Periode, wo in der allgemeinen Massenverfolgung und den Hexen-

bränden jenes furchtbare Drama aufgeführt wird „mit dem an Jammer, Ver-

zweiflungsszenen und Elend auf der einen, und Aberglauben, Unsinn und

Barbarei auf der andern Seite kaum etwas in der Geschichte des deutschen

Volkes verglichen werden kann." In katholischen Gebieten fand fast durch-

gehends die Verfolgung erst gegen Ende des Jahrhunderts in größerm Maß-
stabe Aufnahme. Leider machte hierbei das katholische Luzern eine unrühm-
liche Ausnahme, da in den Jahren 1562—1572 nicht weniger als 491 Per-
sonen dort wegen Hexerei in Untersuchung gezogen, von denen jedoch nur
62 hingerichtet, die andern wieder freigelassen wurden. Am furchtbarsten

wütete die Verfolgung im zweiten Jahrzehnt des 17. Jahrhunderts, wo sie

in den Bistümern Bamberg und Würzburg kleinere Dörfer ganz ausmordete

und einer der verrufensten „Malefizmeister", Balthasar Roß, innerhalb 2 Jahren
265 Hexen namentlich aufzählt, die verbrannt wurden. Ein entsetzliches

Gemisch von Bosheit und Wahnsinn enthüllt die Schilderung dieser Periode.

Lichtpunkte bilden die Regungen der Vernunft und Menschlichkeit in einzelnen



— 184 —

Landesteilen, der Heldenmut einiger Opfer des Wahns, die auch durch die

raffiniertesten Martern nicht zur Anklage von „Mitschuldigen" bewogen werden

konnten. So wurde die brave Kronenwirtin Maria Hollin von Nördlingen
56 Mal gefoltert ohne andere zu beschuldigen. Ein Lichpunkt bildet auch

die Haltung der Jesuiten, indem nachweisbar ein einziger deutscher Jesuit

Georg Scherer, zur Verfolgung aufforderte, während die beiden bedeutendsten

Jesuitentheologen jener Zeit, Paul Laymann und Adam Tanner, durch ihren

Kampf gegen die Hexenprozesse die würdigen Vorläufer des edlen Friedrich

Spee wurden, dessen litterarische Thätigkeit aber erst im folgenden Bande zur

Behandlung kommen soll Auch protestantische Ehrenmänner, wie der Theologe

Meyfart, werden im unerschrockenen Kampfe gegen den verbrecherischen Unsinn

Genossen der Jesuiten.

Im übrigen ist der Abschluß des achten Bandes eine trostlose Lektüre;
wir sind hier in der Tiefe des Abgrundes angelangt, aus dem das Gottes-

gericht des dreißigjährigen Krieges emporstieg. Die Schilderung dieser Kata-

strophe wird den Inhalt des 9ten Bandes bilden.

H>äöagogifche Wunöfchau.
Eidgenossenschaft. Die Delegiertenversammlung des Schweiz. Lehrer-

Vereins in Bern beschloß, eine erneute Eingabe an die h. Bundesversammlung
im Sinne der beförderlichen Anhandnahme der Motion Curti zu richten und

zu diesem Zwecke sich mit dem Vorstande der Looists páâa^o^icius äs la
SuÎMv romands, der freisinnigen Partei der Schweiz, dem schweiz. Grütli-
verein und den fortschrittlichen kantonalen Parteivereinigungen in Verbindung
zu setzen. — Es soll also mit allen Hebeln an der Zentralisierung des Schul-
Wesens gearbeitet werden.

— Die ständerätl. Kommission betr. beruflicher Bildung des weiblichen
Geschlechtes beantragt einstimmig Bundessubvention für alle die Förderung
dieser Ausbildung bezweckenden Unternehmungen und Anstalten durch den

Bund.

Aargau. Die individuellen Prüfungen sollen laut Anordnung des Er-
ziehungsrates auch in Zukunft fortdauern; zudem solle» die Schüler der

obersten Gemeindeschulen in der Vaterlandskunde nicht nur über das letzte

Jahrespensum geprüft werden, sondern über den gesamten Stoff des Vater-
landskundlichen Unterrichtes.

— Dem Regierungsrat wird beantragt, die konfessionellen Schulen in
Birmensdorf, Gebenstorf und Würenlos zu verschmelzen.

Bern. Der Gemeinderat der Stadt Bern schlägt die Errichtung einer

zweiten Vorsteherstelle an der städtischen Sekundärschule vor. Der eine Vor-
steher hätte das Seminar und die andern höhern Klassen (Handels- und

Fortbildungsklaffen), der andere die eigentliche Sekundärschule unter sich.


	Janssens achter Band durch Pastor [Fortsetzung]

