
Zeitschrift: Pädagogische Blätter : Organ des Vereins kathol. Lehrer und
Schulmänner der Schweiz

Herausgeber: Verein kathol. Lehrer und Schulmänner der Schweiz

Band: 2 (1895)

Heft: 22

Artikel: An der Wiege der konfessionslosen Schule [Fortsetzung]

Autor: Müller

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-533169

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-533169
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


àWmsà
Bereinigung

des „Schweiz. Erziehungsfreundes" und der „Pädagog. Monatsschrift".

Hrgccn
des Kkl-eins Kach. AchM und Ichulmiimm der Hchwch

und des schweizerischen kathol. Erziehungsvereins.

Aug, 15. November 1895. ^ 22. 2. Jahrgang.

Redaktionskommission:
Die êeminardirektoren: F. k5unz, Httzkirch, Luzern; H. Baumgartner. Zug; die hochw. Herrn: Dr. Krtdol.
^oser, Prof., Ehur; Leo Benz, Pfarrer, Berg, 5t. St. Gallen und Herr Lehrer Wtpflt in Erstfeld, Uri.

Abonnement:
Erscheint monatlich 2 mal je den 1. und ib. deS MonatS und kostet jährlich für VeretnSmttglieder 4 Fr. ;
kür Lehramtskandidaten 3 Fr.; für Nichtmitglieder 5 Fr. Bestellungen beim Verleger: I. M.
vlunscht, Buchdrucker, Aug. — Inserate werden die Petitzeile mit 10 Rp. berechnet.

An der Wiege der konfesjwnsiosen Schule.
(Von Prof. Müller in Zug.)

(Fortsetzung.)

II.
Dem ganzen geistigen Gehalte und den letzten Zielen der französischen

Revolution entsprach nur die konfessionslose oder die religionslose Staats-
zwangsschule. Eine andere Schule als diese erscheint ans diesem Boden als eine

Halbheit, welche auf dauernde Lebensfähigkeit keinen Anspruch erheben konnte.

Der Grundgedanke der großen Umwälzung des vorigen Jahrhunderts
ist in dem bekannten Prinzip von der Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit
aster knapp und klar ausgesprochen.

„Freiheit" versprach die Revolution ihren Anhängern und verstand

darunter zunächst negativ eine Freiheit von veralteten, verrotteten Institutionen
Politischer Natur, von der Übermacht privilegierter Stände, von dem lähmenden,
ökonomischen Drucke, von dem unbeschränkten Willkürregimente eines einzelnen

Herrschers, dessen Glanz verblichen war. Es waren Abräumungsarbeiten der

Revolution, die zu einem guten Teile notwendig und heilsam waren.

Positiv dachte man sich die „Freiheit" als die Macht des Individuums,
in allen Sphären des öffentlichen Lebens ohne Unterscheidung seinen eigenen

freien Willen zum Ausdruck und zur allgemeinen Geltung bringen und an
der Gestaltung des öffentlichen Lebens nach all' seinen Verzweigungen möglichst

weitgehenden Anteil nehmen zu dürfen — ohne Rücksicht auf natürliches oder



— 674 —

historisches Recht, auf die Forderungen des Gewissens oder der Kirche. Jede

init Autorität dem Individuum entgegentretende Macht, wie sie in Erziehung

und Religion uns begegnet, sollte als unwürdige, beengende Schranke der

freien Willensentschließung des Einzelnen gebrochen, das Individuum auf seine

eigenen Füße, sozusagen ans den Jsolierschemmel gestellt, alles, was man

bisher als Schutzwehr zum richtigen Gebrauche der Freiheit gegen unberechtigte

Einflüsse von innen wie von außen aufgeführt hatte, sollte nun als Hemm-

schuh eines unendlichen Fortschrittes aus dem Wege geräumt werden.

Die proklamierte „Freiheit" setzt erstens eine menschliche Natur voraus,

wie sie in Wirklichkeit nicht existiert, eine Natur, welche vollkommen gut ist

und nur ver allseitigen Entwickelung ihrer Kräfte bedarf, um zur höchsten

Stufe der Vollendung zu gelangen — und nicht eine Natur, deren Einsicht

getrübt, deren Willensrichtung verkehrt, schwankend und schwach sich erweist.

— Sodann ignoriert der Freiheitsbegriff der Revolution die Existenz der

göttlichen Offenbarung und ihres mit göttlicher Autorität bekleideten Organes,

der Kirche; ja er bestreitet der Kirche geradezu die Existenzberechtigung. Das

Individuum ist „Bürger", nichts weniger, aber auch nichts mehr; ihm komme»

Beziehungen zur Allgemeinheit zu, aber sonst keine weiter» oder höher». Das

ist der Standpunkt des nackten, dürren Naturalismus, welcher den Einzelnen

verwaisen läßt, unter der Borgabe, ihn frei zu machen.

Es ist daher leicht begreiflich, daß der Freiheitssturm der Revolution

vor allem auf Eine Macht aufstieg, auf die katholische Kirche. Nicht als ob

die Kirche die Feindin einer vernünftigen Freiheit wäre; sie liebt dieselbe, hat

sie den Völkern zuerst gebracht und mit ihrem Herzblut mehr denn einmal

erkämpft. Aber sie beansprucht die Freiheit und Selbständigkeit auch für

sich und ihre eigene Thätigkeit, und es hat sich im Laufe der Jahrhunderte

gezeigt, daß ihre eigene Freiheit oder Knechtschaft im geraden Verhältnis zur

Freiheit oder Knechtschaft der Völker steht.

Als übernatürliche, göttliche Institution konnte und kann die Kirche nie-

mals zugeben, daß ihre Aufgabe und Sendung, daß ihre Dogmen, Einrich-

tungen und Heiligungsmittel durch die Willkürgebote eines Einzelnen oder

ganzer Völker gemeistert werden. Auf ihrem Gebiete muß sich die Kirche

kraft ihrer göttlichen Würde, ihrer Aufgabe und ihrer Selbstcrhaltungspflicht

volle Selbständigkeit wahren, wie sehr sie auch geneigt ist, auf dem Wege

gütlicher Verhandlungen die weitgehendsten Zugeständnisse zu machen.

Hatte» daher schon die freidenkerischen Schriftsteller Englands und Frank-

reichs die Kirche auf das bitterste gehaßt und verfolgt, so ließ sich von den

Revolutionären, den Politikern aus der Schule der Freidenker, nichts Besseres

erwarten. Mirabeau hatte erklärt- Bor allem muß man damit anfangen,

Frankreich zu entkatholisieren. lind Mirabeau war noch einer von den Ge-



— 675 -
mäßigteren gewesen Die Spätern gingen in ihrem grausamen Freiheits-
sanatismus und in ihrem unbändigen Haß gegen die Kirche bis zum Ekel-

haften und Lächerlichen, wie die Einführung des Vernunftkultus und des

Dekadenkalenders beweist.

Es ist einleuchtend, daß auf solchem Boden und bei so prinzipiell feind-
seliger Stimmung gegen die Kirche nur eine religionslose, ja religionsfeind-
liche Schule den herrschenden Grundsätzen entsprach.

Zu ihrer wirklichen Einführung drängte das zweite Losungswort der

Revolution, die Gleichheit.
Die Revolution versprach eine allseitige Gleichheit aller Bürger, eine

Gleichheit auf intellektuell-ethischem, auf politischem und auf sozialem Gebiete.

Sie folgte hierin den Spuren, welche Rousseau gewiesen.

Trotz ungeheueren Anstrengungen hat die Revolution hier nur Stückwerk

geliefert: sie ist hinter ihren Versprechungen weit zurückgeblieben, weil sie Un-

mögliches in Aussicht gestellt hatte.

Die soziale Gleichheit ist nicht gekommen.

Irregeleitet von der einseitigen Betonung des Freiheitsprinzips, be-

schränkte sich die soziale Arbeit der Revolution fast nur auf Zerstörung der

Schranken, welche zum Schutze der sozial Niedrigerstehendcn bestanden hatten:
diese letztern selbst wurden dadurch beinahe ganz um ihre Freiheit und Selb-
ständigkeit gebracht und auf die Bahn einer späteren Revolution hingedrängt,
welche die heutigen Sozialisten und Anarchisten herbeizuführen sich Mühe geben.

Am weitesten gingen und am erfolgreichsten waren die Gleichheitsbe-

strebungen auf politischem Gebiete. Manche derselben konnten auch wirklich
Anspruch auf Berechtigung erheben. Der Satz: Vor dem Gesetze sind alle

gleich, steht heute in den Verfassungen aller Kulturländer; es gibt keine Vor-
rechte des Standes oder der Geburt; die Gesetzesübertretung wird in gleicher

Weise bestrast, mag sie vom Armen oder Reichen begangen worden sein, »nd

Schutz seines Rechtes kann jeder in gleicher Weise verlangen.

Indem aber die Revolution die politische und teilweise auch die soziale

Gleichheit aller Bürger proklamierte, war sie genötigt, eine gewisse Gleichheit

auf dem intellektuell-ethischen Gebiete anzustreben. Denn „die politische

Gleichberechtigung aller Bürger und Parteien hat zur notwendigen Voraus-
setzung ein Politisches Verständnis; sie erfordert also eine gewisse politische

Bildung der Bürger." (Salomon Vögelin.)
Nun „bietet sich in der Religion, in der Lehre des Christentums, einem

Jeden der vollständigste Aufschluß dar über die größten und wichtigsten Fragen,
die den menschlichen Geist bewegen können, über Ursprung und Zweck der

Welt, über die Weltstcllung des Menschen, über seine Aufgaben und Aus-
sichten, über Pflicht und Sünde."') Die Glaubens- und Sittenlehre der

') Staatslexikon (Freiburg 1892) s. V. Gleichheit II. 1466.



- 67U -
christlichen Religion enthält einen Schatz ächter und wahrer Bildung auch

in politischen Dingen, wie er von keinem Weltweisen je schöner und um-

fassender ist ersonnen und gelehrt worden; er bietet überdies den nicht genug

zu schätzenden Vorzug, daß er im Laufe der Jahrhunderte als lauteres Gold

sich bewährt hat und nach Absicht und Willen der Kirche und ihres gött-

lichen Stifters zur Teilnahme für alle ohne Ausnahme bestimmt und ge-

eignet ist.

Aber an diese Fundgruben allgemeiner und gediegenster Bildung dachten

die Männer der Revolution nicht; sie wußten dieselbe nur zu schmähen.

Wenn sie trotzdem das Recht aller ans gleiche Bildung auf ihre Fahne schrieben

und vermöge ihrer Prinzipien auch schreiben mußten, so konnte der Inhalt
und das Maß dieser Bildung nur in jenen Kenntnissen und Thätigkeiten

bestehen, ohne welche der Einzelne „weder seinem nächsten Berufe vorstehen,

noch die ihm obliegende staatliche Aufgabe erfüllen kann."')
Auch dieser materiellen allgemeinen Bildung ist die Kirche nicht abge-

neigt. Sie ist in sich gnt und daher von der Kirche stets gefördert und soweit

möglich auch durchgeführt worden. Dabei ist freilich zu bemerken, einmal

daß diese materielle Bildung trotz ihres Wertes im Lichte des Christentums

und der gesunden Vernunft keineswegs als die höchste und notwendigste an-

erkannt werden kann; wertvoller und notweudiger für die Gesamtheit wie

für den Einzelnen ist die religiöse und moralische Bildung. Sodann hat die

Kirche bei ihren Bildungsbestrebungen niemals andere Mittel als moralische

zur Anwendung gebracht oder bringen können, während der Staat mit seinen

physischen Mitteln sie hierbei nur zu oft im Stiche ließ. Ihre Bemühungen um

materielle Bildung des Volkes haben daher gewöhnlich dann am meisten Er-

folg gehabt, wenn sie an ein religiöses und sittlich reines Volk sich wenden

konnte. Erinnern wir »ns beispielsweise an den Geist der Berufstüchtigkeit,

wie er gerade die religiös und sittlich am höchsten stehenden Volksschichten

beim ausgehenden Mittclalter durch ?c» Einfluß der Kirche durchdrang. Wenn

dagegen Turgot in seiner Denkschrift an den König die Bemerkung einstießen

läßt, die religiösen Orden erzögen ihre Schüler nur für den Himmel und

nicht für die Welt, ist das eine Uebertreibung, die der Herr Minister erst

hätte beweisen sollen. Wenn man bedenkt, wie sehr die Sittenlosigkeit und

Jrreligiösitüt schon vor der Umwälzung in die weitesten Kreise des Volkes

gedrungen war, so begreift man sehr wohl, warum die kirchlichen Organe

für sittliche und religiöse Erziehung so viel und vielleicht mehr als für alles

andere thaten. Und zuletzt läßt sich ja wohl nimmer in Abrede stellen, daß

eine materielle Bildung nur dann auf die Dauer Stand zu halten pflegt,

wenn sie auf religiöser und moralischer Grundlage ruht. Gerade die franzö-

') Staatölexikon der Görrcsgcscllschaft, Freiburg I88S. II. Sp. 1467.



— 677 —

fische Revolution leistete de» Beweis, dost einseitige Betonung der materielle»

Bildung allein schließlich bei der Barbarei oder beim reinen Nichts endigt.
Die religiöse Grundlage in der Erziehung schlössen die Revolutionäre

vermöge ihres Freiheitsprinzips vom Schulprogramm ihrer Partei ans. Was
aber in dieses Programm eingeschlossen werden sollte, das war der Schulzwang;
denn nur dann, wenn alle angehalten werden, Schulen zn besuchen, konnte

das Ideal der Gleichheit seiner Verwirklichung in etwa entgegengeführt werden.

Fragt man nach dem Maß und der Qualität der allen gleichen Schul-
bildnng, so ist das eine sehr schwierige Frage, Das; da Mißgriffe und Ueber-

treibungen vorkommen wurden, läßt sich denken. Die Revolutionäre des vorigen

Jahrhunderts machten aus der Schule ein Prokrustesbett, in dem jedem Kopf
und Füße abgehanen werden sollten, der über das alltägliche Maß hinaus
wollte. Der Liberalismus war eher geneigt, aus der Schule ein Treibhaus

zu machen, in dem durch eine endlose Reihe von Kunstmitteln hochaufgeschossene

exotische Gewächse ohne Mark und gesunde Lebensfarbe erzeugt wurden.

Das dritte Schlagwort der Revolution, die Brüderlichkeit sollte einerseits

ein Leitstern des Handelns sein; andererseits nichts geringeres als jenen glück-

lichen Zustand bezeichnen, welcher sich nach Meinung der Revolutionäre aus

der vollkommenen „Freiheit" und allseitigen „Gleichheit" ergeben soll.

Heute, wo die Prinzipien der Revolution ein Jahrhundert der praktischen

Entfaltung hinter sich haben, wissen wir, was von dieser Brüderlichkeit zu

halten ist. Die ernste und unsichere Weltlage der Gegenwart, welche den

weitestverzweigten Umsturz als unausbleiblich erscheinen läßt und das Opfer
von Hekatomben von Menschenleben in Aussicht stellt, hat wenig gemein mit
einem so glücklichen Zustand, wie er unter Brüdern herrschen soll.

Als Leitstern wies das Schlagwort die Politiker auf das Schulmonopol
hin. Der Staat, die Nation, soll die allgemeine geistige Nährmutter aller

Landeskinder sein; sie soll allen „Brüdern" helfen, zu ihrem guten Rechte,

zu gleicher und gleichartiger Bildung zu gelangen, Sie soll daher das

Untcrrichtswesen so gestallen, daß eine Konkurrenz nicht nötig, ja nicht einmal

möglich wird, sondern geradezu als Vergehen gegen die fürsorgende Thätigkeit
der Mutter „Nation" erscheint,') Der Staat muß sich daher verpflichtet

fühlen, allen alle Bildung zu bieten und zwar eine von dem nämlichen Geiste und

') In diesem Sinne erklärte auch Dr. Sal, Vögelin 1884 im schweiz, Natio-
nalrate: Das sei eine der großen Aufgaben des Bundes, mit ausgiebiger Hülfe
einzutreten, daß auch die letzte Gemeinde mit ordentlichen Lehrkräften versehen werden
kann, damit die Konkurrenz der Lehrschwestern und Privatschulen von selbst erlischt,
oder sich auf ein Minimum reduziert. Vögelin schlug daher zu Art, 27 der Bun-
desversassung die Aufnahme eines neuen Uomma 86 vor: „Der Bund unterstützt
durch Beiträge die Bestrebungen der Kantone für das Unterrichtswesen." Also
Bundessubventionen zur Herbeiführung des Bundesschulmonopoles! Also sind
Lehrschwestern keine „ordentlichen" Lehrkräfte!! Warum? — Darum!



- 678 -
von den nämlichen Tendenzen erfüllte Bildung, damit nicht etwa Spaltung
und Zwietracht in die Herze» der heranwachsenden Bürger gesäet werde. Der

Friede und die Einigkeit — kurz die „Brüderlichkeit" verlangt demnach ein

einheitlich geordnetes Schulwesen — eine Forderung, die am besten erfüllt

wird durch das Schulmonopol des Staates!
Die praktische Durchführung des Staatsschulmonopols stellt jedoch un-

geheuere Anforderungen au den Staat. Nur wenn Rechte und Pflichten, die

sonst nach christlicher Auffassung die Familien, die Gemeinden und die Kirche

zu leisten haben, auf den Staat übertragen werden, kann dieser zum einzigen

und ausschließlich berechtigten Lehrer und Erzieher erhoben werden. Mit
andern Worten: das ausreichende Instrument zur Einführung des Monopoles

der religionslosen Staatsschule, das ist der omnipotente Staat.
Die Meinung, daß der Staat die Quelle und die Herrin alles Rechtes

sei, daß es von ihm keine Berufung an das Gewissen oder an die Kirche,

an geschichtliches oder natürliches Recht gebe, daß man dem Staate alles schulde!

Ehre, Eigentum, Zeit und Leben; daß man von ihm alles erhalte, recht-

mäßiges Dasein, Eigentum, Bildung, Recht und Religion, kurz die Meinung,

daß der Staat allmächtig sei, ist uralt.') Es genügt, hier an Persiens Groß-

könige und Ägyptens Pharaonen, an Roms Gewaltherrscher und an ihre

„Göttlichkeit", an die Kaiser von Byzanz, an den Cäsaropapismus der Hohen-

staufen und zuletzt noch an den Roi-Soleil, Ludwig XIV. errinnert zu habe».

Die französische Revolution hat den Staatsabsolutismus nicht abgeschafft,

wie sehr sie auch gegen die „Tyrannen" wütete und die „Freiheit" pries,

sondern beibehalten, und ihr eine Fassung gegeben, die gerade für die Schul-

frage nicht ohne nachhaltige Bedeutung blieb.

Sie hat nämlich erstens den Absolutismus auf Gebiete ausgedehnt, an

welche die Gewaltherrscher früherer Zeit kaum gedacht haben. Dazu gehört

vorerst die Schule und die öffentliche Erziehung. Es war ein großer und

verhängnisvoller Fehler gewesen, daß der Staat, der sich doch so vieles an-

maßte, vor der Revolution so wenig für Schule und Unterricht gethan und

fast alle seine Pflichten auf Familie, Gemeinde und Kirche abgewälzt hat.

Das mußten nun mit den Schuldigen auch die Unschuldigen büßen.

Noch in einem andern Punkte war die Staatsomnipotenz seit den Tagen

der Revolution gegen früher verschieden. Die Fülle der staatlichen Gewalt

ward nicht mehr auf ein einzelnes Haupt, sondern, den Freiheits- und Gleich-

heitsbestrebungen entsprechend, ins Volk verlegt. In diesem Sinne erklärte

der Z 3 der sogen. „Menschenrechte" von 1793, deren Erklärung so recht

eigentlich zum Evangelium aller freisinnigen und liberalistischen Parteien ge-

worden ist: „Der Grund jeder Oberherrschaft ruht seinem Wesen nach in

') Weiß, Apologie IV.' 28 und folgende.



— 679 —

der Nation; keine Genossenschaft, kein einzelner Mensch kann eine Gewalt

ausüben, die nicht ausdrücklich von ihr kömmt," Und damit jenen Elemente»,

welche Trager der revolutionären Ideen waren, die Herrschaft in der Zukunft
um so eher gewahrt bleibe, enthielt H 35 die weitere Bestimmung: „Wenn
eine Regierung die Bolksrechte verletzt, so ist für das Volk und jeden Teil
desselben die gewaltsame Erhebung die heiligste und unerläßlichste Pflicht,"

Dieser Paragraph erklart die Revolution von 1789 in Permanenz, in-
dem er das Recht zu neuem Umsturz gewährleistet, wo immer die Prinzipien
der „Freiheit", „Gleichheit" und „Brüderlichkeit" gefährdet erscheinen, bis und

solange sie nicht die ganze Masse des Volkes durchdrungen haben. Erst wenn
einmal „Freiheit", „Gleichheit" und „Brüderlichkeit" die Angelpunkte sein

werden, auf denen das ganze gesellschaftliche Leben sich bewegt: dann wird
das Revolutionsrccht keinen Praktischen Wert mehr haben. Jetzt aber kann eine

Regierung oder eine öffentliche Thätigkeit nur dann auf ungestörte Duldung
und Förderung Anspruch erheben, wenn sie jenen Ideen als Leitsternen folgt.
Weil aber mit denselben nur die christliche Kirche in ernstlichem Widerspruche

steht, so lautet die Parole einfach: Duldung gegen alles, nur nicht gegen den

positiv christlichen Glauben und seine Vertreter, In diesem Sinne hat noch

in unsern Tagen Gambctta für Frankreich die Parole ausgegeben: l-o ele-

riealisius o'sst l'ouueiui und Salomon Vögelin im schweiz, Nationalrat er-

klärt: „Wir wollen dem klerikale» Geist in unseren Schulen schlechterdings

keinen Eingang gestatten,"

Um der Gesellschaft diesen „klerikalen Geist" auszutreiben und ihr den

eigenen Geist einzuimpfen, dazu ist ohne Zweifel das Monopol der Staats-
schule in der Hand einer unbeschränkten Regierung das geeignete Mittel, Und

diese monopolisierte Staatsschule kann nicht anders als religionslos und reli-

gionsfeindlich sein, weil in der Revolution das Freidenkertum den Tron be-

stiegen hat. Dieses Freidenkertum aber betrachtet, wie wir oben aus dem

Munde eines geistesverwandten Publizisten gehört haben, die Schule nur als

Mittel in der Hand der Partei.
Die unerhörteste Gewissenstyrannei, am Ende selbst fortschreitend bis zu

spartanisch-lykurgischer Barbarei, ausgeübt von solchen, die sich freidenkend

nennen, unter dem hohen Namen einer nationalen Erziehung: das ist die

Signatur der Bewegung, welche von der geistigen und politischen Umwälzung
des vorigen Jahrhunderts eingeleitet wurde und in welche das Schulwesen als

wesentlicher Bestandteil einbezogen war.

Frankreich war damals reif, diese Bewegung in seinen Schooß auf-
zunehmen und der religionslosen Staatszwangsschule das Leben zu geben.

Der Sämling war längst bereitet ; die Zeit drängte dazu und fühlte in

ihrem Geiste die Lust und den Beruf, den neuen Anschauungen in der denk-



— 680 —

bar schroffsten Form zum Durchbruch und zum dauernden Siege zu verhelfen.

Es frägt sich nur, ob und inwieweit die Staatsgewalt in ihrem Arme die

Kraft fand, den neuen Ideen Leben und Gestalt zu verleihen.

Sehen wir also zu, was denn auf dem Gebiete des Schulwesens vor

der Revolution ist geleistet worden und was sie selber gethan hat,
(Fortsetzung folgt.)

Beiträge zur Geschichte des urnerischen Schutmesens.

(Gottfr. Ab-Egg, Professor in Altdorf,)

(Schluß.)

Die Sitte der häuslichen Ausbildung als Ersatz der Volksschule dauerte

bis in unser Jahrhundert hinein, begünstigt durch die Revolution, ')
Zum letzten Abschnitte meiner Darstellung übergehend, wollen wir jene

Männer der Kunst und Wissenschaft an uns vorüberziehen lassen,

welche die urnerische Volksbildung gleichsam verkörpern, Namen von gutem

Klang, Die Aufzählung derselben, sowie die Angabe ihrer Werke wird stark

an Statistik streifen, doch hoffe ich, es werde das Interesse des Lesers durch

die Form der Wiedergabe des Stoffes nicht vermindert.

Beginnen wir mit den Klassen der Berufsgebildeten. Das kleine

Land Uri weist zu jeder Zeit eine unverhältnismäßig große Zahl Geistlicher
auf, wie kaum ein anderer kathol, Ort, Ums Jahr 1736 lebten, um wenigstens

ein Beispiel anzuführen, gegen 60 Weltgeistliche nebst einer ansehnlichen Zahl

von Ordensleuten beider Geschlechter. Es gab kaum ein Kloster in der

ganzen Eidgenossenschaft, das nicht Urnerkonventualen aufwies. Unter ihnen

glänzten einige durch ihre hervorragende Bildung Titel, wie: Doctor
tkool. st piril., Not. apost. zc. sind keine Seltenheit, Viele wirkten als

Professoren und Lehrer im Lande und auswärts, sei es in Stifts-, Kloster-

oder auch nur Volksschulen, Bon den Ordensleuten brachten es einige bis

auf die obersten Stufen: Prior, Abt, Provinziell (und in neuester Zeit bis

zum General). Unzweifelhaft war der Einfluß der Geistlichen auf Volk und

Schule bedeutend, da sie in erster Linie berufen waren, beide zu leiten, zu

fördern und zu beaufsichtigen. Wie es wenige urnerische Geschlechter giebt,

aus denen nicht etwa ein Geistlicher oder eine Ordensperson hervorgegangen

ist, so giebt es auch wenige, die der Schule nicht einen Lehrer, Professor,

Bisitator oder wenigstens einen Freund gestellt Hütten. Das hier Gesagte

') So wurde Or. K, Fr. Lusscr von seiner Schwester Klara zu Hause unterrichtet
und besuchte erst vom l0. Jahr an die öffentlichen Schulen, S, unten.

') Verzeichnisse der Priesterbruderschaft,


	An der Wiege der konfessionslosen Schule [Fortsetzung]

