
Zeitschrift: Pädagogische Blätter : Organ des Vereins kathol. Lehrer und
Schulmänner der Schweiz

Herausgeber: Verein kathol. Lehrer und Schulmänner der Schweiz

Band: 2 (1895)

Heft: 11

Artikel: Herbart im Lichte des hl. Thomas v. Aquin

Autor: Herbart, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-529161

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-529161
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vereinigung
des „Schweiz. Erziehungsfreundes" und der „Pädagog. Monatsschrift".

Hrgccn
des Vereins Ksch. Aehrer und Hchulmsnner der Schweiz

und des schweizerischen kathol. Erziehungsvereins.

Zug, 1. Juni 1895. ^ lt. 2. Jahrgang

Redaktionskommission:
DIt Seminardircttoren: F. Zk0un>, HItzNrch, Luzern; H. Baumgartmr, Zug! die hoch«. Herrn: Dr. Frtd.l.
Noser, Pros., Chur! Leo Benz. Psarrer, Lcrg. 0t. St. Gallen und Herr Lehrer Wipflt tu Erstseld, Url.
Die Einsendungen lind an Semtnardtrektor B an m gar t »e r zu richten.

Abonnement:
Erscheint monatlich 2 mal je den 1. und 15. deS Monats und lostet jährlich für Vereinsmitglieder 4 Fr.;
für Lehramtskandidaten 3 Fr.; für Nichtmitglieder 5 Fr. Bestellungen beim Verleger: I. M.
Blunschi, Buchdrucker, Zug. — Inserate werden die Petitzeile mit 10 Rp. berechnet.

Herbart im Lichte des hl. Thomas v. Äquin.
(Von St. in T., Graubünden.)

L. Herbart. (1776-1841.)
(Fortsetzung und Schluß.)

Seelenvermögen. Kann im Herbart'schen Systeme Überhaupt von Seelen-

vermögen die Rede sein? Keineswegs, auch diese Frage muß also negativ

behandelt werden.

Interessant ist allerdings, wie Herbart (und seine Schule) die Vorgänge
und Thätigkeiten der Seele zu erklären sucht. Freilich, wenn der „Realismus"
als Evangelium festzuhalten ist, müssen wir die Psychologie Herbarts als

genial, geistreich anerkennen, — ob aber das Evangelium des Realismus
sicher stehe?

Die Schwierigkeit, die in Frage stehende Theorie verständlich darzustellen,
kann nicht verkannt werden, und doch müssen wirs einmal wagen.

1. Die Seele hat gar keine Vermögen, ebensowenig als jede andere

„Reale." Sie hat keine Anlagen, weder etwas zu empfangen noch zu pro-
duzieren. Der Seele kommt ursprünglich, also von Natur aus, in ihrem
innersten Wesen oder Sein kein Gefühl, noch eine Begierde zu; ja sie weiß

nichts von sich selbst und auch nichts von andern Dingen, — kein Verstand,
kein Bewußtsein! ')

9 Mit Zeit und Gelegenheit werden wir in einer Arbeit speziell auf den
„Verstand" zu sprechen kommen.



- 322 —

2, Ja, wie steht es denn mit dieser armen Seele? Ist sie nicht so

viel wert wie jede andere einfache Reale? Gewiß doch! Auch in ihrer
Natur liegt wie bei allen andern Realen eine, aber nur eine Thätigkeit,
nämlich die Selbsterhaltung. Die Selbsterhaltnngen sind Vorstellungen.
Wollen wir wissen, wie denn die Vorstellungen entstehen, so gibt uns Herbart
folgenden Aufschluß:

„Werden nämlich die Sinne affiziert und setzt die Bewegung
mittelst der Nerven zum Gehirn sich fort, so wird die Seele
von den einfachen realen Wesen, die in ihrer nächsten Um-
gebung sind, durchdrungen; sie übt dann Selbsterhaltung
wider die Störung, die sie durch jede der ihrigen total oder

partial entgegengesetzte Qualität eines jeden andern einfachen
Wesens erleiden würde; und jede solche Selbsterhaltung der
Seele ist eine Vorstellung." (Welche Klarheit und Phil. Tiefe!)

Die Sinne können von der mannigfaltigsten Außenwelt viele verschiedene

und auch wieder gleichartige Eindrücke erhalten, wie ein jeder Mensch täglich

erfährt. Dem entsprechend werden ebenso naturnotwendig verschiedene oder

gleichartige Vorstellungen in der Seele entstehen.

Nun, — von da aus beginnt eigentlich das Seelenleben. Erst nachdem

im Menschen verschiedene Vorstellungen aufgetreten sind, können die seelischen

Erscheinungen und Thätigkeiten (Erkennen, Wollen u. s. w ihren Anfang
nehmen. Die gleichartigen Vorstellungen verschmelzen sich vermöge der Attraction;
die verschiedenen hemmen sich gegenseitig verniöge der Repulsion. Das ganze
Seelenleben ist also ein rein mechanisches, und läßt sich deshalb der Rechnung

unterwerfen, z. B. 5 gleichartige Vorstellungen werden 3 von ihnen ver-

schieden? Vorstellungen hemmen, so daß diese ins Unbewußtsein zurück-

treten müssen. „Die Jntensitätsverhältnisse der Vorstellungen lassen sich nämlich

der Rechnung unterwerfen, obschon die einzelnen Intensitäten nicht meßbar

sind. Die Rechnung dient dazu, die Gesetze des Vorstellungslaufes auf ihren

exakten Standpunkt zu bringen. Sie ist Statik, insofern sie auf den End-

zustand geht, in welchem die Vorstellungen beharren können; Mechanik,
sofern sie die jedesmalige Stärke einer Vorstellung in einem bestimmten Zeit-
Punkte während des Wechsels zu ermitteln sucht." Daraus können wir

endlich versteh», wie Herbart das Gefühl und den Willen erklärt.

I. Wenn die schwächere Vorstellung von der stärkeren gehemmt wird,
so muß die erstere zurückweichen ins Unbewußtsein. Wir haben also keine

Vorstellung dieser Art. sondern nur ein gewisses Unbehagen in unserer Seele.

Es ist im Dunkeln unserer Seele etwas, das zum Bewußtsein werden möchte,

es kämpft, reagiert, und dieses etwas sind die Gefühle (also zurückgedrängte

Vorstellungen.)



- 323 —

2. Aber dieses Gefühl sucht beständig ins volle Bewußtsein herauf-

zutauchen. Sein Streben nach Klarheit und Selbstbewußtsein nennen wir
Begehren, und wird das Begehren intensiver durch Hilfe anderer gleichartiger

Vorstellungen, so wird das Gefühl zur Begierde.

3. Steigert sich die Begierde so sehr, daß sich damit die Hoffnung ver-

bindet, als herrschende, klare, gegenwärtige, bewußte Vorstellung gegen die

vorher stärkere Vorstellung wieder aufzukommen und zu herrschen über alle

anderen, so hat die Seele das Wollen.

Es wird jeder ernste Leser, welcher wirklich die Wahrheit sucht, einsehen,

daß der volle Begriff der Willensfreiheit hier nicht herauskommen kann.

Nur eine Freiheit vom „äußern Zwange" läßt sich im Herbart'schen Systeme

annehmen; die Freiheit von der „innern Notwendigkeit" dagegen ist absolut

unmöglich (vergl. Thomas von Aquin.)

Wir üben keine Kritik über die kurz dargelegte Psychologie, noch wolle»

wir eine moralische Betrachtung anstellen. Zum Schlüsse soll nur das Urteil
eines berühmten philosophischen und theologischen Schriftstellers hier Platz finden :

„Aber seine (Herbarts) mechanische Erkenntnislehre, seine «touristische

Weltanschauung führt notwendig zum Materialismus, und umgekehrt kann

der Materialismus seinen philosophischen Ausdruck nur in den Formeln
Herbarts finden. " (vr. Dippel: „Grundfragen.")

II. Ethik.
Der hl. Thomas.

Herr Prof. Portmann (Luzern) bietet in seinem Werke „Das System
des hl. Thomas", einen gedrängten und doch vollständigen Auszug der

„theologischen Summe." Um den Begriff der Sittlichkeit zu bestimmen genügt
es, wenn wir aus genannten Buche einen kurzen Abschnitt wörtlich hieher setzen.')

„Die Güte und Schlechtigkeit der Akte im allgemeinen qu. 18. — Da
die Güte in der Vollkommenheit des Seins besteht, so besteht auch die Güte
einer Handlung darin, daß ihr alles zukommt, was zu ihr gehört. Zur
Vollkommenheit eines Dinges gehört aber, daß es das Wesentliche besitzt;

ihren spezifischen Charakter aber bekommt die Handlung vom Objekt, ob es

ein zulässiges, gutes oder schlechtes sei.

Dann sind dazu auch noch gewisse Accidenzien notwendig: Die Acci-

denzien der Handlung sind die Umstände, und so werden sie böse, wenn sie

nicht unter den nötigen Umständen verrichtet werden. Endlich, wie die Dinge
ihre vollständige Güte erhalten, indem sie auf ihr Ziel gerichtet sind und

') Seite 88 und folg. Die Angabe der einzelnen quaontione» ist wohl nicht
notwendig.



- 324 -
dasselbe erreichen, sa hängt die Güte der Handlung vor allem von dem Ziele
ab, das sie zu erreiche» sucht, —

So besteht ein spezifischer Unterschied zwischen Gut und Bös in der

menschlichen Thätigkeit, je nachdem dieselbe »ach den angegebenen drei Gesichts-

Punkten der richtige» Vernunftorduung entspricht oder nicht." —
Die Vernunftorduung ist das göttliche Gesetz, insofern es von der

Vernunft erkannt wird. Somit besteht die notwendige Regel des menschlichen

Handelns in der Übereinstimmung mit dein göttlichen Gesetze.

Halten wir diese leitenden Prinzipien der christlichen Ethik klar vor Augen!

L. Herbart-Ziller.
I. Zur Orientierung.

Ein sittlich guter Mensch ist jener, welcher folgende fünf Ideen in ihrer

Gesamtheit befolgt:

l. Die Idee der innern Freiheit. 2. Die Idee der Vollkommenheit.

3. Die Idee des Wohlwollens. 4. Die Idee des Rechtes. 5. Die Idee

der Vergeltung.
Diese Ideen bilden nach Ziller den Matzstab für die Beurteilung der

Sittlichkeit. Um dies zu erklären, müssen wir weiter ausholen.

Das Bestreben Zillers in seiner Ethik ') geht dahin, den Begriff der

Sittlichkeit ganz von Gott zu trennen — zu trennen von den göttlichen

Gesetzen, zu trennen von den äutzern Objekten. Dagegen soll sich die Ethik

auf eigenen Futz stellen, indem sie die Sittlichkeit mir von einem subjektiven
Geschmacksurteile abhängig macht.

Der Weg, auf welchem Ziller dazukommt, den Begriff der Sittlichkeit
von Gott und göttlichem Gesetze zu isolieren, ist folgender:

1. Vorerst stützt er seine Ethik (statt auf die psychischen Beschaffenheiten

des Menschen, sein ewiges Ziel und Gott) auf die Thatsache des Bewutzt-
seins, daß jeder Mensch überall, wo ein Handeln vorliegt, dasselbe mit

Notwendigkeit als gut oder als böse beurteilt. „Überall, wo nicht wirklich

indifferente Zustände oder Objekte vorliegen, knüpfen wir an die Betrachtung
des persönliche» Lebens Prädikate des Lobes oder Tadels, der Billigung oder

Mißbilligung, des Vorziehens oder Verwerfens (allgem. Ethik, pag. 3.)
Dies ist der erste Schritt.

2. Der zweite Schritt, die Ethik ihrer Objektivität zu entkleiden, besteht

darin, daß Ziller von der Annahme ausgeht, die sittliche Gutheit des Wollens

sei unabhängig von den äutzern Gütern. „Nur an den Willen ist

wahrer Wert oder Unwert geknüpft; allerdings auch au das, was zum Wollen

hinstrcbt, z. B. Gefühle, Regungen und Begehrungen." (I. c. 20.)

') „Allgcm. philosophische Ethik", Ziller.



— 325 —

Die Annahme, daß der Wille unabhängig sei von den äußern Objekten,

ist offenbar falsch, denn der Wille wird gualisiziert und spczifiziert durch das

Objekt, dieses selbst überträgt seine Gutheit oder Schlechtheit auf den Willen,
der es begehrt,

3, Ziller trennt die Sittlichkeit von den äußern Motiven (Ziel) und

macht sie abhängig von den Motiven des Wohlgefallens an gewissen
Willensverhältnissen.

Wir wissen, daß die Motive auf die Sittlichkeit der Handlung Einfluß
haben, und daß die äußern Motive von größter Bedeutung sind in der

christlichen Ethik. Ziller unterscheidet statt dessen eine absolute und rela-
tive Wertschätzung.

1. Bei der absoluten Wertschätzung, welche allein die wahre ist, wird
das Gute um des Guten willeu geschätzt. Da aber der Wille allein gut
oder böse ist, besteht das absolut Gute darin, daß das Wollen um seiner
selbst geschätzt wird. Es muß daher ganz abgesehen werden von den Gegen-

ständen, auf welche sich der Wille bezieht. — Das Gute um des Gute»

willen (absolut) thun, heißt etwas thun, weil dieses bestimmte Wollen an

sich etwas Gutes, Schönes n. s. w. ist.

2. Bei der relativen Wertschätzung wird etwas cines andern wegen,

also nicht seiner selbst willen begehrt. „Der Wille darf nicht um des Ge-

wollten willen gelobt werden, denn dies ist die relative Wertschätzung und

durch sie dringt man nicht zum Gesetze, zur Norm für den Willen vor, und

man findet folglich den Maßstab nicht, indem sein Wert erst gemessen werden

muß, damit er als gut erkannt werde; man findet wohl Güter, aber nicht

das Gut an sich, das absolut Wertvolle und Vorzügliche." (I. o. pag. 82.)

Wenn jemand also wegen des Objektes z. B. wegen Gott die Tugend

liebt, oder wegen der Gebote etwas begehrt, so wäre dies nicht sittlich gut.
Es wäre bloß „relative Wertschätzung."

Nach Herbart bildet die Ethik einen Teil der Aesthetik. Gegenstand

der Ästhetik sind aber gewisse einfache, unwillkürlich gefallende oder mißfallende

Verhältnisse. Die Lehre vom Knnstschönen hat es mit der Form, mit den

Verhältnissen von Linien, Farben, Tönen u. s. w. zu thun. Die Ethik oder

Sittlichkeitslehre dagegen gibt sich mit der Beurteilung (Wertschätzung) von

Willensverhältnissen ab.

Oben haben wir gesagt, daß der Wille allein als sittlich gut oder

böse zu betrachten sei. Damit also für die Beurteilung etwas sittlich Gutes

oder Böses vorhanden sei, muß ein Willensverhältnis vorliegen. Ein solches

besteht nur zwischen mindestens zwei Willen, welche a) in einer Person

oder b) in zwei Personen sein können.



— 326 —

Im Falle a) habe» wir die Willensverhältnisse, welche stattfinden bei

der „Idee der innern Freiheit" und bei der „Idee der Pollkommenheit".

Im Falle k) erhalten wir die Willensverhältnisse für die „Ideen des Wohl-
wollens, des Rechtes, der Vergeltung oder Billigkeit."

Ist es denn möglich, daß (für den Fall a) zwei Willen in der gleichen

Person sind? Gewiß, denn Ziller sagt: „Es ist seit Jahrtausenden beobachtete

Thatsache der innern Erfahrung, daß wir wirklich in einer Person zwei

Willen finden, von denen der eine gebietet (gesetzgebender Wille, Einsicht)

und der andere folgt oder nicht folgt (das niedere Begehrungsvermögen).

Die Willen geraten oft in Streit, indem der eine Genüsse verspricht und

erlaubt, der andere aber warnt und Gebote ausspricht."

Nachdem wir nun wissen, in welchem Fahrwasser die Ziller'sche Ethil sich

bewegt, können wir kurz die fünf ursprünglichen oder praktischen Ideen betrachten.

II. Die ethischen Ideen.
1. Die Idee der innern Freiheit. Wenn ein Wille dem gesetz-

gebenden Willen (Einsicht) folgt, so erhält er Lob, wenn er dagegen handelt,

Tadel. Die Idee der Übereinstimmung unseres Wollens mit dem gesetzgebenden

Willen (Einsicht) heißt die Idee der innern Freiheit. Unsere sittliche (innere)

Freiheit liegt nicht darin, daß wir das Gute thun oder unterlassen können

(vergl. den hl. Thomas!), sondern darin, daß wir unser Wollen bedingungslos

der Einsicht unterwerfen. „Innere Freiheit" nennen wir also nicht die

„Selbstbestimmung" (hl. Thomas) des Menschen — die Freiheit der Wahl, son-

dern die Unabhängigkeit von den Begierden. Frei ist der Wille nur dann, wenn

er sich von den niedern Reizungen losmacht (unrichtig!), um sich dem Guten

zu unterwerfen und diesem fortan zu dienen. Beispiel: Robert ist dem

Trunke ergeben; man stellt ihm das Verwerfliche dieses Lasters vor, er ist

überzeugt von dessen Häßlichkeit und betrinkt sich dennoch. Hier haben wir
ein Willensverhältnis, nämlich: Die Begierde zu trinken und die Einsicht,

daß es häßlich sei (gesetzgebender Wille). Unterwirft sich im Gegenteile die

Begierde der Einsicht, so ist dies ein gefallendes, schönes, ethisches Willens-

Verhältnis, also sittlich; das Gegenteil ein mißfallendes, unästhetisches Willens-

Verhältnis, also unsittlich.

Bei der ethischen Wertschätzung fällt also das Objekt, das Trinken, weg,

nur das Willensverhältnis (absolute Wertschätzung) kommt in Betracht. Bezöge

sich das Motiv des Sichenthaltens vom Trinken auf ein äußeres Objekt

z. B. Nutzen und Schaden, Lohn und Strafe. (Egoismus, Eudaemonismus,)

so wäre diese Handlung indifferent; bezieht sich das Motiv auf Lust oder

Unlust, so haben wir die Hedonik, Lustlehre, (v. griech. ìioàone, Lust, Ver-

gnügen) was noch schlimmer ist.



— 327 -
„Auch die unselbständige Befolgung fremder Einsicht, selbst wenn sie gut

ist, gefällt weniger als die Befolgung der eigenen Einsicht" (Wagner). — Also

ist die Befolgung der eigenen Einsicht sittlich vollkommener, besser als der

Gehorsam? -- Wer etwas will ohne eigenes Urteil, dem fehlt ein wesentliches

Erfordernis zur sittlichen Würde, und er befindet sich noch im Stande der

Unmündigkeit

2. Die Idee der Bollkommcnheit, Unter dieser Idee wird verstandein

Thatkraft, Energie im Überwinden von Hindernissen, sowie das Gegenteil,-

Übermut, Schwäche, Nachgibigkeit.

Beispiele: Napoleon, der schwache Ludwig XVI. — „Der Wille sucht

hier den gesetzgebenden Willen an Stärke zn erreichen." Ist z. B. der gesetz-

gebende Wille 5 Grad, der nach Befriedigung strebende Wille nur l oder

2 Grade, so ist dieser natürlich schwächer.

Allein die beiden genannten Ideen der „innern Freiheit" und der

„Vollkommenheit" führen alleinig für sich nicht notwendig zum sittlichen

Wollen, denn, wenn die Einsicht irrt, so irrt auch der Wille. Ebenso kann

auch der starke Wille unsittlich sein.

3. Die Idee des Wohlwollens. Bei dieser und bei den folgenden

Ideen findet das Willensverhültnis zwischen verschiedenen Personen statt.

„Wer sich an einen fremden Willen selbstlos, uninterressiert hingibt, stellt

sich unter die Idee des Wohlwollens" (Nächstenliebe). Die nninterressierte

Hingabe an einen fremden Willen ist das Ästhetische, Sittliche.

4. Die Idee des Rechtes. „Recht ist Übereinstimmung mehrerer

Willen als Regel gedacht, die dem Streite vorbeugt" (Herbart ö. VIII. p. 90.)
Die sittliche Forderung, den Streit zn vermeiden oder wieder auszugleichen,

ist die Idee des Rechtes; sie gebietet friedlich oder redlich zu sein.

5. Die Idee der Vergeltung oder Billigkeit. Sie findet statt,

wenn das erwiesene Gute belohnt, das zugefügte Übel bestraft wird. Z. B. Jesus

heilt die 10 Aussätzigen und sie danken nicht dafür — dieses mißfällt
und ist daher unsittlich Der Eine dankt, was sittlich ist, weil es gefällt.

Fassen wir zum Schlüsse das Ganze zusammen, so ergiebt sich nach

Zillerscher Ethik folgender Begriff der Sittlichkeit; Die sittlichen Urteile sind

Geschmacksache, Geschmacksurteile, ein gewisses, geistiges Wohl-

gefallen an ästhetischen Willensverhättnisten. Oder wenn es sich

um verbietende Urteile handelt ein ästhetisches Mißfallen.
Man kann also mit Recht fragen: Wäre denn derjenige nicht ein Thor,

welcher sich aus der Verletzung solcher Urteile viel Unruhe machte? — Was

könnten wir von einem Menschen sagen, der sein Leben nicht nach obigen

sittlichen Urteilen einrichtet? Höchstens er handle gcschmackswidrig. — Was



— 328 -
müßten wir mit Herbart sagen von denjenigen, die in trenester Pflichterfüllung
Vermöge», Gesundheit, ja das Leben hingeopfert haben? Das höchste Lob

und Verdienst wäre: Sie haben ästhetisch geschmackvoll gehandelt.

Einer solchen Ethik fehlt die verpflichtende Kraft, fehlen die christ-

lichen Motive!

Die Schule, der Äehrer und die NäjZigkeits lache.
(I. Sch, in W.)

(Schluß,)

II. Was kann besonders der Lehrer zur Förderung der Mäßigkeitssache

thun?
„Der Lehrer", sagt Droste, „kann nur dann erfolgreich zur Förderung

der Mäßigkeitssache beitragen, wenn er selbst bestrebt ist, für seine Schüler,
aber ebenso für ihre Angehörigen, ja für die ganze Schulgemeinde in That
und Wort das hellleuchtende Vorbild eines enthaltsamen Wandels zu geben."

Welche Vorteile hat nicht schon das nüchterne mäßige Leben für den Lehrer

selbst! Wie süß ist das Bewußtsein, keinen Anteil zu haben an der Masse

von Flüchen und Seufzern, die täglich infolge des Trinkens von der Erde

zum Himmel emporsteigen! Wer nüchtern lebt, gewinnt eine viel bessere

und dauerhaftere Gesundheit, und wenn auch manche bei ihrem täglichen

Mittags- und Abendtrunke alt werden, so ist doch diese Lebensweise für die

Mehrzahl gewissermaßen ein Selbstmord, Der Nüchterne erwirbt ferner

Vermögen. Rechne es aus, wie viel es in 40 Jahren ausmacht mit Zins
und Zinseszins, wenn du täglich auch nur 30 Cts. für Alkohol ausgibst.

Der Mäßige gewinnt auch eine Menge Zeit, die er nützlicher verwenden

kann. Diese der Nebenarbeit, der Familie, der Vereinsthätigkeit und Lektüre

entzogene Zeit ist weit mehr zu beklagen, als der Geldaufwand. Schließlich

hat derjenige, der kein Freund des Alkohols ist, auch mehr Arbeitslust,
deren jeder so sehr bedarf; denn ein Mäßiger wird nicht so häufig ander»

Vergnügungen nachjagen, die doch mehr oder weniger mit dem Trinken zu-

sammenhängen. Sind das nicht Vorteile der Enthaltsamkeit? „Aber" heißt

es, „man muß doch die Geselligkeit pflegen," Wenn nur die Geselligkeit für
manchen nicht gleichbedeutend wäre init Alkoholzwang. Ist nicht manchmal

die Geselligkeit das Gegenteil von Erholung und Anregung? Allerdings
kann, wer geistigen Getränken nur selten zuspricht, in den Ruf eines Sonder-

lings kommen. Das macht aber nicht viel, wenn er sich sonst gefällig

und menschenfreundlich zeigt. Und ist es nicht besser, ein Sonderling genannt

zu werden, als ein Mitschuldiger am Trinkecelend zu werden und durch seine

Lebensweise viele im Bösen zu bestärken


	Herbart im Lichte des hl. Thomas v. Aquin

