
Zeitschrift: Pädagogische Blätter : Organ des Vereins kathol. Lehrer und
Schulmänner der Schweiz

Herausgeber: Verein kathol. Lehrer und Schulmänner der Schweiz

Band: 1 (1894)

Heft: 15

Artikel: Charakter und Charakterbildung

Autor: A.S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-532530

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-532530
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vereinigung
des „Schweiz. Erziehungsfrcnndcs" und der „Pädagog. Monatsschrift".

H r gn n
des Wkrk'illö kakh. Aehrer und Ichulmüniltr der Schwktt.

Zug, I. Nngnst 1894. .Hf l5. i Jahrgang.

Ncdaktionskoi» niission:
Die ^emiuardirektoreu: Dr. Frid. Noscr, Rickendach, ^chwyz; F. k Kunz, Hitzkirch, Luzern; H. Baumgartncr.
Zug, serner: Leo Benz, Pfarrer in Berg, Kt. <t. GaNen und Lehrer Wipfli in Erstfeld, Kt. Uri. —
Die Einsendungen kind an êeminardirektor Naumgartner zu richten.

A bonnement:
Erscheint monatlich 2 mal je den l. und ìk>. deS MonatS und kostet jährlich für VeretnSmitglieder 4 Fr.;
für Lehramtskandidaten A Fr.; für NichtMitglieder 5 Fr. Bestellungen beim Perleger: I. M.
Llunschi, Buchdrucker, .Zug. — Inserate werden die Petitzeile mit !0 Rp. berechnet.

Gharakter unö Gharctkterbil'öung.
(Von ?l. Zt., Psarrcr in Tersnans, (4rvd.)

Wollen wir für die ganze Diskussion ein sicheres Fundament gewinnen,
so nnissen wir eine psychologische Untersuchung vorausschicken. Es handelt
sich um die Bildung des Geistes, und deshalb muß man die wesentlichen

Potenzen der Seele, nämlich Erkenntnisvermögen »nd Wille, etwas näher in's
Auge fassen.

I. Crkcnntnisvcriniigcu und Wille sind zwei ihrer Natur nach wesent-

lich verschiedene Potenzen der Seele. Nach allgemein feststehendem Grundsatze
werden die Seelenvermögcn spezifiziert und gnalifiziert nach ihrem formellen
Objekte. Fragen wir nun I. Was ist Objekt der Erkenntniss und 2. Was
ist Objekt des Willens?

Mit Beantwortung dieser Fragen sind uns die notwendigen psycholo-

gischen Begriffe gegeben, welche die Basis bieten zur Begriffsbestimmung von
Charakter und Eharakterbildung.

k Das Ziel, worauf die Erkenntnis wesentlich hingerichtet ist, ihr
sormelles Objektiv, ist das Wahre. Der Begriff der Erkenntnis schließt

»ämlich in sich, daß man den Gegenstand so auffasse, wie er objektiv gegeben

T Denn nur unter der Bedingung, daß ich den Gegenstand so auffasse,
wie er wirklich ist, kann ich sagen, daß ich ihn erkenne im wahren Sinne
ks Wortes. Aber einen Gegenstand erkennen, wie er ist, heißt ihn in seiner

Wahrheit erkennen, denn das Sein eines jeden Dinges ist mit Bezug auf



— 45.0 —

»»sere Erkenntnis zugleich^ die Wahrheit des Tinges, Folglich ko»» alles,

was in der Erkenntnis erreicht werde» will, nichts andcres sei» als das

W a hre.
2, Das forwelle Objekt des Willens ist einzig »nd allein das Gnte,

Ei» Übel als Übel, sei es »»» ei» physisches oder nwralisches, anzustreben,

ist den, Wille» unmöglich, Weil der Wille den. Verstände entspricht, der

Verstand aber das Allgemeine, d, h, alle erkennbaren Dinge erfaßt, hat auch

der Wille nicht das eine oder andere Gnte zum Objekt, sondern das Gute

im allgemeinen. Das höchste Ziel aller Willensthätigkeit ist die Glückseligkeit,

Es liegt nicht in der Macht des Willens, die Glückseligkeit anzustreben oder

nicht anzustreben. Mag nun der Mensch seine Glückseligkeit suchen, worin

und wie er will, in der Wahl der Mittel ist er frei, aber im Streben nach

Glückseligkeit, wie er diese aufgefaßt hat, ist er nicht frei. Nehmen wir als

Praktische Schlußfolgerung ein konkretes Beispiel. Ein Ehcmiker unterwirft
ein Getränke der chemischen Analyse, Er findet, daß in dem Getränke Gift

enthalten ist. Die Erkenntnis hat hier die Wahrheit, indem der Gegenstand

wirklich so ist, wie sie ihn aufgefaßt hat. Der Mann ist nach dieser Richtung

befriedigt. Das Getränke führt den Mann nicht zur Glückseligkeit; es ist

vielmehr ein Übel und deshalb widerstrebt der Wille dem Genusse des Ge-

Iränkcs, Es offenbaren sich also zwei verschiedene Vermögen: das eine genügt

sich im Besitze der Wahrheit, dieses nennen wir Erkenntnisvermögen, Das

andere verwirft den Genuß des Übels, dieses nennen wir Wille,
Nach diesen psychologisch-grundlegende» Voranssetznngen können wir nun

übergehen zum Charakter,

II. Charakter ist, nach seiner allgemeinsten Auffassung definiert: das

konsegnente Handeln nach bestimmten Grundsätzen. kW. Stökl in seiner Phi-

losophie entwickelt den Begriff Charakter wie folgt: „Wir bezeichnen mit

diesem Begriffe eine solche innere Verfassung des Menschen, in Kraft welcher

er in seinen Urteilen, sowie in all seinem Thun »nd Lassen konstant gewisse

Grundsätze befolgt und sich durch keine Veränderung der äußer» Umstände

von diesen abbringen läßt. Wer »ach bestimmten oder konstanten Grundsätzen

über Dinge und Geschehnisse urteilt und darnach handelt, der ist ein Charakter,

Wer sein Urteil und sein Handeln richtet nach den augenblickliche» Verhält-

»isscn, wer sein Verhalten wechselt nach dem Wechsel der Umstände, der ist

charakterlos," Dies ist die allgemeinste Definition, ans Grund welcher wir

den Begriff noch zerlegen müssen. Sind jene Grundsätze wahr und gut, dann

ist der Charakter ein guter, sind sie dagegen schlecht, so ist er ei» schlimmer.

Nicht zu verwechseln mit dem Charakter ist der Eigensinn, mit dem die

HH. Lehrer gewiß am meisten zu kämpfen haben. Der Eigensinn besteht

darin, daß der Mensch so sehr ans seine eigene Einsicht und sein eigenes



Wollen Pocht, daß er sich jeder bessern Belehrung und Einsicht verschließt.

Ter charaktervolle Mann sucht Belehrung und weiß dieselbe zu würdige», der

Eigensinnige dagegen ist sich selbst Lehrer und Gesetz, außer ihm niemand.

I. Die edelste Art des Charakters und die Grundlage zur weitern Aus-
bildung des Willens ist der religiös-sittliche Charakter. Unter Religion
im allgemeinen verstand der alte Heide und versteht der Christ jeder Kon-

session die Verbindung zwischen Gort und dem Menschen. Die Verbindung
muß aber von Seite des Menschen eine bewußte und gewallte sein. Nach

den Positiv christlichen Grundsätzen und Begriffen geschieht diese Vereinigung
mit Gott zunächst durch alle auf Gott bezüglichen Akte. Deshalb sind An-
erkennung der vollen Herrschaft Gottes über uns, Glaube, Gebet, Sakramente,

Erfüllung der Gebote, Übungen der Religion und zwar nur diese.

Was bedeutet ferner Sitte? Wir sprechen ja von religiös-sittlichem
Charakter. Sitte überhaupt bezeichnet die gewöhnliche Handlungsweise eines

Menschen. Der sittlich-gute Charakter ist also ein solcher, der unsere Hand-
lungsweise, oder genauer, unser ganzes Verhalten Gott und den Menschen

gegenüber zum Gegenstand hat und regelt. Geregelt ist unser Verhalten nur
dann, wenn es ein Mittel zur Erreichung unseres letzten Zieles wird.

Unser ganzes Verhalten geht aber vom Willen aus, und deshalb müssen

wir folgerichtig hehaupten, daß die Bildung eines sittlichen Charakters mit
der Bildung eines sittlich-konsequent handelnden Willens zusammenfällt. Der
Wille seinerseits ist gebildet, wenn er jene Kraft und Fertigkeit im Handeln
besitzt, die wir Tugend nennen. Die Tugend ist nach zwei Richtungen

thätig. In erster Linie bezieht sich dieselbe auf die Affekte und Leidenschaften,

indem sie dieselbe» in Schranken hält, d. h. sie dem gesunden Urteile der

Vernunft unterwirft. Die Vernunft wird ihrer Natur entsprechend immer
ihre Urteile nach den Vorschriften des Sittengesetzes bilden. Der soeben er-
wähnten Richtung der Tugend kommt im engern und eigentlichen Sinne des

Wortes der Name Sittlichkeit zu. (Bezähmung der Leidenschaft.)

In zweiter Linie ordnet die Tugend die Handlung selbst nach den sitt-
lichen Forderungen der Vernunft, oder mit andern Worten: das allgemeine
Verhalten dem Nebenmenschen gegenüber; sie ist Sitte im allgemeinen, wie
schon oben gesagt wurde. Hier entsteht die Frage: Kann die Tugend ohne

Religion bestehen? Nie und »immer! Ohne Religion giebt es keine Tugend
und infolgedessen keinen sittlichen Charakter. Die Tugend steht oder fällt mit
der Religion. Denn das Bewußtsein jener Beziehungen zwischen Gott und
bem Menschen bildet allein das Motiv der Sittlichkeit. Verliert der Mensch
das Bewußtsein seiner totalen Abhängigkeit von Gott, so verliert er das
Motiv der Sittlichkeit selbst. Also kann der sittliche Charakter nur religiös-
sittlicher Charakter sein. Ein herrliches Beispiel eines religiös-sittlichen



- 452 —

Ehoroktcrs strahlt mis im ägyptischen Josef entgegen, Die Fron Pntyphars
ivollte ihn verführen; seine Antwort war: „Wie sollte ich ein so großes Übel

thun nnd eine Sünde gegen meinen Gott begehen ?" Diese Hondlmig on

mid für sich würde noch keinen Ehorokter beweisen, wenn Joseph n»r ein

einziges Mol versucht worden wäre. Es steht ober geschrieben: „Diese Fron

belästigte ihn jeden Tog mit ihre» Versnchnngen", nnd fügen wir hinzu, er

blieb seinem Grnndsotze treu. Nicht die öffentliche Ehrborkeit, nicht die sog,

Schicklichkeit leiteten ihn, denn sie woren jo olleinig. Dos nenne ich religiös-

sittlichen Ehorokter,

2. Die zweite Art des Ehorokters, wenn wir so sogen wollen, ist der

bürgerliche Ehorokter, Der bürgerliche Ehorokter läßt sich bestimmen o»s

den »otürlichen Verhältnissen, in welchen die Mensche» zu einonder stehen.

Diese Verhältnisse sind zweifocher Notnr, Die einen sind ollgemeiner Notnr,
weil sie zwischen oklen Menschen insgesonit bestehen. Die ondern sind be-

soliderer Art. Letztere resultieren onS der Gliederung der menschlichen Ge-

sellschoft nnd trogen desholb dos gleiche Merkmol der Vesonderhcit on sich,

wie jedes einzelne Institut der menschlichen Gesellschaft. Deinnoch hobeii wir

hinsichtlich der Pflichte», die uns obliegen, z» »nterscheidcn zwischen ollge-
nieinen nnd besondern Pflichten, Die ollgemeinen hoben wir notürlich

ollen Menschen gegenüber, die besondern gegenüber bestimmten Personen,

insofern wir letztere betrochten vom Stondpnnktc der notürlichen Glieder der

Sozietät in Fomilic, Gemeinde, Stoot, Do »im Ehorokter dos Handeln

»och bestimintcii Griiiidsätzen ist, so könne» wir sogen i Die sittlich bürgerlichen

Pflichten sind Dbjekt der Grundsätze, noch welchen der bürgerliche Ehorokter

handelt. Alle soziolen Pflichte» des Mensche», die ollgemeinen wie die be-

sondern, Hot Gott selbst im ewig nnobändcrlichen Gesetzesbnch seiner Gebote

onsgezeichnet. Im vierten Gebote liegen die Pflichte» der Kinder gegen ihre

Eltern, der Dienstboten gegen ihre Herrschaft. Tos fünfte Gebot bietet eine

eiserne Schntzwehr gegen jede Verletzung der Person, Dos siebente Gebot

wahrt olle Rechte ans doS moterielle Eigentum. A» dieses Gebot schließen

sich mich die Worte Ehristi ani „Gebt Gott, was Gottes, nnd dem Kaiser,

was des Kaisers ist," Also sind auch die Pflichten der Unterthanen gegen

den Stoot geheiligt. Im achten Gebot ist die Tugend der Wahrheitsliebe

im allgemeinen und die Heiligkeit des Eides nnd der Zeugenaussage im

besondern gewährleistet. Es möge mir niemand im Geheimen den Vor-

wnrf machen, ich halte eine Moralpredigt, denn die Gebote Gottes sind

katholisch, protestantisch nnd jüdisch; Gott Hot sie den Juden gegeben. Die

Gebote sind nur die nähere von Gott geschriebene Bestimmung des naturl,

Sittcngrsetzes, welches in nnscrer Verminst begründet ist. Sie sind deinnach

die Leitsterne, welche die Erziehung zu ihrem Ziele, d, h. zur Bildung des



- ckû:'.

Charakters führen, Die Lehrer sind berufen, Charaktere zu bilden, Noch

diesen Nornien müssen und können sie den Charakter bilden, Ich möchte die-

selben noch hinweisen uns Abraham mit seiner Friedfertigkeit, Uneigennützigkeit,

Gostfrenndschoft. Nächstenliebe, Du hoben sie ein konkretes Beispiel zu meinen

ziemlich obstrakten Erörterungen.

lll, Charakterbildnng. Ans oll den gegebenen Begriffsbestimmungen

geht klor genug hervor, dos; wir dos Kapitel Ehorokterbildnng onch niit dem

Titel Willensbildnng überschreiben könnten. In der Bildung des Willens
soll der Erziehung ihr eigentliches Ziel winken.

Es konn nicht Anfgobe dieses Referates sein, sich mit den Mitteln im

einzelnen zu bcfossen, do es seinen zugemessenen Rom» weit überschreiten

müßte. Die leitenden Prinzipien für Unterricht und Erziehung sind onch in

dieser Frage pshcholvgischer Natur, wesholb ich noch gonz kurz onf dieselben

hinweisen möchte.

Es genügt obsolnt nicht, wenn dos Kind in der Religion und in der

Tngcndlehre (Gesümungsunterricht) unterrichtet ist, Rnr die bloße Erkenntnis

thut es nicht, es muß die Erziehung direkt o»s den Willen einwirken,

wenn derselbe zur monneSfesten Tugend, zum Ehorokter hcrongebildet werden

soll. Die leitenden Prinzipien hiez» sind folgende:

1. Sobald dos Kind nnr cinigermoßcn entwickelt ist, so tritt die kind-

liche Unschuld in einer Menge schöner Züge on den Tog, Es offcnbort sich:

Einfalt, Aufrichtigkeit ohne Folschhcit, unverstellte Demut, Liebe zu den Eltern
nnd Lehrern, unbedingte Treue und Glaube gegen andere ohne Argwohn und

Verdacht, Wohlwollen ohne Neid, Alle diese Züge konn man zusammenfassen

unter dem Nomen „schöne Kindlichkeit."

2. Mit der schönen Kindlichkeit vermischen sich onch frühzeitig die Züge
des Bösen. Es erwacht die Zerstörungssncht, Naschhaftigkeit, der Frohsinn
wird zu Ausgelassenheit. Eigensinn, Ungehorsam, Widerspruchsgeist gegen

die Erzieher, Lügenhaftigkeit, Streitsucht, Trägheit. Wie Schlangen umzingeln
diese Neigungen den unbefangenen Kindessinn.

Ans dem doppelten Gesichtspunkte des Guten nnd Bösen ergiebt sich die

doppelte Ausgabe der Charakterbildung, Die schönen oder guten Neigungen
sind noch keine Tugend, denn sie bilden keine konstante Kraft des Willens,
keine Fertigkeit im Guten, keine überlegte Handlungsweise, Das kindliche

Leben halt ja nur wenige Jahre, Die guten Neigungen müssen sich zur
Tugend gestalten, wenn sie im spätern Leben nicht sollen verloren gehen.

Tie Heranbildung der kindlichen Einfalt zur lebenskräftigen Tugend ist also

die erste Ausgabe der Charakterbildung.



— 451 -
Sowie die Gottesgaben der Kindernatur noch keine Tugend sind, so

sind auch die Schlangentücke der verdorbenen Adainsnatnr noch keine Laster.

Sie werden erst dann Laster, wenn der Wille ihrer Botmäßigkeit unterworfen

wird. Sobald der Wille die böse Neigung sich angeeignet hat, daß er sehr

leicht (konsequent darf ich wohl nicht sagen) und bewußt zum Bösen hinneigt,

dann haben wir das Laster. Die Lasterhaftigkeit besteht in der Widerstands-

losen Schwäche des Willens gegen die Bersuchung. Also muß die Erziehung

in zweiter Linie die bösen Neigungen direkt, konsequent und planmüßig be-

kämpfen, und so viel als möglich aus dem Herzen Heransreißen.

Diese doppelte Aufgabe kann gelöst werden vorerst natürlich durch Er-
kenntnis des Guten und Bösen; denn der Wille kann nur dasjenige anstreben

oder verwerfen, was ihm die Erkenntnis als gut oder böse vorhält. Zweitens

dann und hauptsächlich durch die Gewöhnung zum Guten und durch

Verhinderung der Gewöhnung zum Bösen. Die Gewöhnung bildet ganz

gewiß in jedem Falle den Durchgangspunkt von der guten natürlichen Anlage

zur eigentlichen Tugend und von der schlimmen Anlage zum ausgebildeten

Laster. Die Erzieher müssen also den Zögling an Frömmigkeit, Gehorsam,

Wahrheitsliebe, Treue u. s. w. gewöhnen. Dann wird er allmählig tugend-

haft, er wird ein Charakter werden.

Zum Schlüsse sei das Resultat meiner ganzen Untersuchung nochmals

kurz zusammengefaßt.

Erkenntnisvermögen und Wille sind zwei wesentlich verschiedene Potenzen

der Seele. Objekt der Erkenntnis ist das Wahre, Objekt des Willens das

Gute im allgemeinen mit vollster Freiheit in der Wahl der Güter im ein-

zelnen.

Der Charakter regelt unser Urteil und unsere Handlung, und weil jede

Handlung vom Willen ausgeht, so ist folgerichtig Charakterbildung Willens-

bildnng. Der sittliche Charakter seht die Religion voraus, weil nur das Ab-

hängigkeitsverhältnis des Menschen von Gott Motive zur Sittlichkeit bieten

kann. Alle Pflichten, welche dem sittlich-bürgerliche» Charakter die Grundsätze

darbieten, sind in den Geboten Gottes enthalten; diese letztern sind also die

Normen, nach welchen der Charakter gebildet werden kann. Hauptmittel zur

Charakterbildung ist die frühzeitige Gewöhnung zum Guten, welche zur

Tugend führt.

Kenntnisse olme religiös-sittlichen Charakter sind wie ein Blesser in der Hand

des Kindes; es kann sich und andere damit verwunden. — U. v.


	Charakter und Charakterbildung

