
Zeitschrift: Studies in Communication Sciences : journal of the Swiss Association
of Communication and Media Research

Herausgeber: Swiss Association of Communication and Media Research; Università
della Svizzera italiana, Faculty of Communication Sciences

Band: 2 (2002)

Heft: 1

Artikel: Kultur von Nationen : Kultur von Organisationen

Autor: Gaetano, Romano

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-790903

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-790903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


165

Studies in Communication Sciences 2/1 (2002) 165-186

Romano Gaetano

KULTUR VON NATIONEN -
KULTUR VON ORGANISATIONEN

Facetten des Kulturbegriffs in der globalen Wissensgesellschaft

Following mainly Talcott Parsons, the concept of culture has been applied to
organizations in a clearly instrumentalistic way. According to this approach,
culture has been seen as an instrument of integration and control of organiza-tions.
This idea of culture is, though hidden, based on a value-centered modelling of
the integration of societies, which has its foundations in 19th century cultural
nationalism. This concept of culture is no longer adequate in explaining the

dynamics of a modern and globalized knowledge society as well as those of
organizational systems within a functionally differenciated world society. The following

article will present a completely different concept of culture. Emphasizing
intercultural comparison, it will refer not to control and integration, but to the

management of contingency, reflexivity and the innovation of organizational
knowledge.

Keywords-, nation, culture, organization, innovation.

""Soziologisches Seminar, Universität Luzern, (CH) gaetano. romano@unilu.ch



166 ROMANO GAETANO

Seit etwa Mitte der 1970er Jahre beteiligt sich auch die Organisationsforschung

an jener Hausse des Kulturbegriffs (Theis 1994), die spätestens in
den 1960er Jahren mit der (Neu)Aufnahme wissenssoziologischer,
phänomenologischer, sinnverstehender, ethnomethodologischer, symbolisch-
interaktionistischer Ansätze innerhalb der Sozialwissenschaften eingesetzt
hat. Bei näherem Hinsehen ist dann aber doch erstaunlich, welchen
Kulturbegriff die Organisationsforschung dabei privilegiert hat: jenen
Kulturbegriff, der "Kultur" als Steuerungs- und Integrationsinstrument von
Sozialsystemen behandelt. Getragen "wird die Hausse der Kulturansätze
[in der Organisationsforschung; A.d.A.] durch die Vorstellung einer
umfassenden, wenn auch indirekten Kontrolle eines weitgehend kohärenten

Systems" (Theis 1994: 164). Dies wird nochmals erstaunlicher, wenn
man bedenkt, dass gerade die Organisationsforschung seit längerem
damit beschäftigt ist, die klassischen Modellierungen von Organisationsrationalität,

von Steuerbarkeit und Planbarkeit von Organisationen zu
dekonstruieren, also eine wachsende Skepsis in bezug auf allzu lineare Kon-
zeptualisierungen der Steuerbarkeit von Organisationen voranträgt
(March 1981, 1988; Simon 1982, 1985; Brunsson 1985; Brunsson/Ol-
sen 1998; Weick 1985, 1985a) mit Gründen, die gut genug zu sein scheinen,

um auch der Wiedereinführung klassischer Steuerungserwartungen
im Rekurs auf einen doch eher instrumentalistisch gehaltenen Kulturbegriff

weiterhin mit Skepsis begegnen zu dürfen.
Diese Skepsis lässt sich aber auch noch auf anderen Wegen nähren:

indem daran erinnert wird, woher die Organisationsforschung diesen

Kulturbegriff bezieht. Er entstammt, wie vermittelt auch immer, in erster
Linie der strukturfunktionalistischen Durkheim-Parsons-Tradition - also

jener Tradition, gegen die die "kulturalistische Wende" der 1960er Jahre
sich doch in erster Linie profilieren wollte. Kulturellen Werten kommt,
bei Parsons, die Rolle der zentralen Steuerungswerte des Handlungssystems

zu (besonders deutlich Parsons 1966: 25) - kulturelle Werte steuern
die Integration des Gesellschaftssystems (über ihre Verwirklichung in den

Normen des Gesellschaftssystems). Damit ist eine, sehr nahe an
Dürkheim gehaltene (Tenbruck 1981), wertezentralistische Modellierung
gesellschaftlicher Integration angewählt. Am Ende, und wiederum sehr na-

' Zur Erneuerung der Traditionen der "verstehenden Soziologie", der "soziologischen
Phänomenologie', der "Wissenssoziologie", vor allem auch im angelsächsischen Raum,
s. Berger/Luckmann (1980), Schütz/Luckmann (1979, 1984), Psathas (1973), Sprondel
(1981). Zum symbolischen Interaktionismus den Uberblick in Wagner (1981), zur Eth-
no-methodologie Mullins (1981).



KULTUR VON NATIONEN KULTUR VON ORGANIZATIONEN 167

he an Dürkheim formuliert, wiederholt dann der Kulturbegriff (etwas

verborgener bei Parsons selbst, um einiges deutlicher in seiner
Rezeptionsgeschichte) kaum mehr als die klassische These des Kulturnationalismus,

nach der Gesellschaften durch eine gemeinsame Kultur integriert
werden - Gesellschaften dann verstanden als Wertegemeinschaften, also

in erster Linie als nationale Gesellschaften (Tenbruck 1981) oder als

regionale Aggregationen von nationalen Gesellschaften: die
schweizerische oder französische Gesellschaft, allenfalls, aufsummierend, die

europäische.
Es gibt inzwischen gute Gründe anzunehmen, dass die Gesellschaft

keiner so verstandenen gemeinsamen Kultur zum Zwecke ihrer Integration

bedarf - die Gesellschaft integriert sich selbst. Diese guten Gründe
finden sich bereits bei Parsons (Habermas 1981, 2: 360ffi), wesentlich
ausgebaut inzwischen im Rahmen der Luhmannschen Systemtheorie
(Luhmann 1997: 602). Mit einer "Gesellschaft, die sich selbst integriert",
ist nun aber eine ganz andere Gesellschaft gemeint, als mit jener "Gesellschaft,

die über eine gemeinsame Kultur integriert wird". Die eine, "sich
selbst integrierende Gesellschaft", ist ein Kommunikationssystem, das

über Sozialevolution strukturelle Selbstrestriktionen aufbaut, die
Kommunikation durch selektive Einschränkungen ermöglichen - diese Gesellschaft

ist eine seit langem schon "globale", funktional differenzierte,
Gesellschaft, die etwa über symbolisch generalisierte Kommunikationsmedien

dezentral und deterritorial integriert wird. Die andere, kulturell
integrierte Gesellschaft, ist hingegen im wesentlichen die nationale
Gesellschaft - also ein Begriff von Gesellschaft, der sich auf das Territorium
und die (homogenen) kulturellen Werte der Nation, also auf ein Modell
wertezentralistischer Integration festlegt (Romano 2000). Dieser
Gesellschafts- und Kulturbegriff, der sich selbst der Ära des Kulturnationalismus

zu verdanken scheint (Tenbruck), dürfte völlig ungeeignet sein,
die Dynamiken einer funktional differenzierten, global wie dezentral

operierenden Wissensgesellschaft zu beschreiben. Und aus demselben
Grund dürfte ein so angelegter Begriff von Kultur genauso wenig geeignet

sein, die Analyse des Sozialsystems Organisation entscheidend
voranzubringen: er trägt an die Beobachtung eines hochmodernen Sozialsystems

(die Organisation nämlich) Begrifflichkeiten heran, die an einer
Semantik profiliert worden sind, die wohl doch eher in vormodernen, wert-
zentralistischen Begriffen auf die Dezentralität funktionaler Differenzierung

der modernen Gesellschaft reagiert - die "Ubergangssemantik"
(Luhmann) der Nation. Die Organisation wird dann so behandelt, als



168 ROMANO GAETANO

könnte man die Integration dieses Sozialsystems dem Modell von
Sozialintegration nachkonstruieren, das die "kulturelle Wertegemeinschaft"
meint - eine überschaubare und also kontrollierbare Gemeinschaft intera-
gierender, moralisch verbundener Individuen. Diese Übertragung eines,

wie immer auch verdeckt, der Nation nachgebauten Kulturbegriffs auf
die Organisation restauriert so lediglich in etwas milderer, weil indirekterer,

Form überzeichnete Steuerungserwartungen der klassischen

Organisationsforschung: Organisationskultur als Instrument der Steuerung von
Organisationen.

An Argumenten, die gegen diese Neuauflage überzeichneter

Steuerungserwartungen sprechen können, herrscht an sich kein Mangel: etwa
die Kritik am klassischen Modell von Organisationsrationalität (Bruns-
son/Olsen 1998), oder (direkter) die Kritik am Versuch, den Parsonsiani-
schen Kulturbegriff in der Organisationsforschung fruchtbar zu machen

(Schmid 1989, Theis 1994). Man könnte denn also nun vermuten, die
Hausse des Kulturbegriffs in der Organisationsforschung müsse wohl
lediglich als vorübergehende akademische Modeerscheinung behandelt
werden. Dafür könnte insbesondere auch der aktuelle Stand der Diskussion

zur Organisationskultur sprechen: denn diese scheint bisher kaum
mehr geleistet zu haben als eine Wiederholung der bekannten Probleme,
die die Sozialwissenschaften mit dem Kulturbegriff seit jeher haben -
nochmals expliziert am Thema der Organisation (Theis 1994, Szyszka

1999). Seit längerem schon häufen sich bekanntlich die Klagen ob "Un-
fassbarkeit" und "notorischer Unklarheit" (Saxer 1998) des Kulturbegriffs
- aber trotzdem, geradezu kontrafaktisch gegen alle Evidenz notorischer
Unklarheit, wird am Begriff festgehalten: "the notion of culture remains

inordinately vague despite little dispute that it is indeed a core concept."
(Archer 1988: 1) Aber warum an einem Begriff festhalten, von dem

eigentlich vor allem bekannt zu sein scheint, dass er theorietechnisch kaum
brauchbar ist?

Gewiss dürfte ein wissenschaftsinterner begriffstechnischer Fort-
schrittsoptimus dabei einer Rolle spielen. Aber der Grund könnte auch

weniger im wissenschaftsinternen Diskurs verborgen sein, als vielmehr in
der Gesellschaft selbst. Denn auffällig ist ja doch, wie extensiv der Kulturbegriff

inzwischen nicht nur in professionellen, sondern auch in
alltagsweltlichen Kontexten operativ verwendet wird. Ob Schichten oder Milieus,

natürliche oder formalisierte Sprachen, archaische Stämme oder die
moderne Gesellschaft, politische Systeme oder Ethnien, Massenmedien
oder Trommeln, Artefakte jeder Art und jeder Zeit, egal ob Pfeilspitzen,



KULTUR VON NATIONEN KULTUR VON ORGANIZATIONEN 169

Computer oder Zahnbürsten: all dies und noch Vieles mehr lässt sich im
Schema der Kultur und der Kulturdifferenz bezeichnen - und seit neuerem

eben auch IBM und Coca Cola, Guerillaorganisationen und NGOs,
staatliche Bürokratien und Universitäten. Dass die Sozialwissenschaften
durchaus Schwierigkeiten bekunden müssen, ihren Begriff von Kultur
der offenbaren Flexibilität nachwachsen zu lassen, mit der der Begriff
operativ, in der Gesellschaft, verwendet wird, leuchtet, so betrachtet, bald
einmal ein - und es leuchtet dann auch recht schnell ein, dass den
Sozialwissenschaften wohl nicht zugemutet werden kann, einen auf so viel
gesellschaftliche, nicht zuletzt auch alltagssprachliche, Akzeptanz stossen-
den Begriff aus dem Repertoir der eigenen Konzepte umstandslos zu
entlassen. Aber dann könnte man den Kulturbegriff vielleicht tatsächlich in
die Freiheit der Umgangssprache entlassen und ihn zunächst auch genau
dort analysieren: orientiert also nicht an binnenwissenschaftlichen
Definitionsstrategien, sondern vielmehr an der faktischen Verwendung des

Begriffs in der Gesellschaft selbst.

Dies liesse sich ohne weiteres tun, wenn man an der Vorstellung nicht
länger festhalten will, die Gesellschaft bedürfe der Kultur, um die eigene
Integration garantieren zu können. Versteht man, mit Luhmann, Gesellschaft

als sich selbst integrierendes Kommunikationssystem, wird der

Kulturbegriff freigestellt von der Aufgabe, für die Integration der Gesellschaft

zuständig sein zu müssen - und gegengleich wird dann auch der

Gesellschaftsbegriff von einem grundsätzlich segmentär gehaltenen
Kulturbegriff befreit, der lange genug die Engführung von Gesellschaft auf
die Nation motivieren konnte. Wie kann man aber dann noch -
theorietechnisch brauchbar - den Kulturbegriff in einer Weltgesellschaft plazieren,

die nicht durch "gemeinsame kulturelle Werte", sondern in erster
Linie durch die Strukturen der eigenen funktionalen Differenzierung,
durch die Operationslogik globaler Funktionssysteme, durch symbolisch
generalisierte Kommunikationsmedien "zusammengehalten" wird?

Man könnte "Kultur" als "historischen Begriff" (Luhmann
1994:3Iff.) verstehen und nach der Funktion fragen, die er im Kontext
der Selbstbeschreibung der modernen Gesellschaft einnimmt - und
dadurch, von einer Festlegung auf "Integrationsfunktionen" wegführend,
sehr viel näher auch an wissensoziologische Fragestellungen bringen. Kultur

und Wissen, Organisationskultur und Organisationswissen im Kontext

einer globalen Wissensgesellschaft: so ansetzend könnte vielleicht ein

Kulturbegriff gewonnen werden, der sich auch für die Fragestellungen
der Organisationsforschung fruchtbar machen liesse - also erklären könn-



170 ROMANO GAETANO

te, weswegen die Organisationsforscher genausosehr wie die
Organisationspraktiker von der Vorstellung von "Organisationskultur" so
ungebrochen fasziniert geblieben sind. Und dies ja trotz aller Probleme, die
der Kulturbegriff den Organisationsforschern im besonderen, den
Sozialwissenschaften im allgemeinen ungebrochen stellt. Ich möchte, bevor das

Thema der Organisationskultur erneut aufgenommen werden soll, diesen

alternativen Vorschlag zunächst in (lockerer) Auseinandersetzung mit
einer anderen, immer noch gängigen und bisher nicht erwähnten,
Definitionsstrategie von "Kultur" einführen: Kultur als Gegenstand, den man
von anderen Gegenständen absetzen kann - Kultur und Natur.

1

Wollte man sich an den Gegenstandsfeldern orientieren, die der Kulturbegriff

operativ offenbar zu unterscheiden vermag, müsste man, nur
schon die einleitend genannten Beispiele aufnehmend, genausosehr
Gegenstandsfelder wie Schichten und Milieus (Ober-, Mittel-,
Unterschichtskultur; Eliten- und Populärkultur; Subkulturen allerlei Art),
"natürliche" oder artifizielle Symbole (Sprachkultur), Gesellschaftsformationen

(Kultur der Moderne, archaische Kulturen), Funktionssysteme
(politische Kultur, Wissenschaftskultur, massenmediale Kultur), segmentäre
Differenzierungen (nationale Kultur, Ethnokulturen), Organisationssysteme

(Organisationskultur) bis hin zur Totalität menschlicher Artefakte
(etwa: Alltagskultur) umspannen. Hier ansetzend, bliebe nur der Weg der

Addition offen. Ein Weg, der (um zu einem allgemeinen Begriff von Kultur

gelangen zu können) alles "spezifisch Menschliche" als Kultur
zusammenfassen - und etwa der Natur gegenüberstellen müsste. Wollte
man also mit "Kultur" ein Gegenstandsfeld im Unterschied zu anderen

2 So klassischerweise Rickert (1899). Die Erscheinungen konstituieren sich unter
Kategorien des Verstandes und unter allgemeinen Gesetzen zu "Natur", während sich "Kultur"

durch die Beziehung von Tatsachen aufWerte ergibt. Die Probleme dieser
Unterscheidung und der Anschlussunterscheidungen (Tatsachen und Werte, empirisches Sein
und transzen-dentale Geltung, etc.), sind ausgiebig diskutiert und problematisiert worden.

Der neuere Stand der Erkenntnis- bzw. Wissenschaftstheorie schliesst jedenfalls
nicht mehr an der neokantianischen Unterscheidung von Kultur und Natur (und
mitgemeint: von Natur- und Geisteswissenschaften) an, sondern folgt, im Anschluss an die
analytische Sprachphiloso-phie, eher der Linie, die von Popper, Kuhn, Lakatos einerseits
hin zu den aktuellen Kon-struktivismusdebatten andererseits führt. Dies allerdings
ändert wenig daran, dass, wo von Kultur die Rede ist, trotzdem gerne auf Rickert zumindest

verwiesen wird.



KULTUR VON NATIONEN KULTUR VON ORGANIZATIONEN 171

Gegenstandsfeldern bezeichnen, also gewissermassen eine ontologische
Weltregion (die Kultur) von einer anderen (die Natur) absetzen, würde
man den Begriff auf ein Allgemeinheitsniveau zwingen, wo er letztlich zu
viel Diskriminationsfähigkeit verliert - ihm also genau das genommen
wird, was er offenbar durchaus zu leisten in der Lage ist: Unterschiede zu
bezeichnen. Denn wenn alles, ausser der Natur, Kultur ist: was nützt
dann diese Unterscheidung noch, ausser dass man nun weiss, dass die
Natur etwas anderes als die Kultur ist?

Doch bemerkenswerterweise kann man den Begriff "Kultur" auch
noch ganz anders verwenden. Man kann ihn nämlich ohne weiteres auf
die (neokantianische) Unterscheidung von Kultur und Natur selbst wieder

anwenden. Dies, indem etwa daraufhingewiesen wird: dass jede
Naturbetrachtung doch wohl wiederum an einen kulturell bedingten Begriff
von Natur gebunden ist, genauso wie die Betrachtung von Kultur wiederum

auf einen "kulturbedingten Standpunkt" zurückbezogen werden
kann - und schon löst sich die Unterscheidung von Kultur/Natur im
Kulturbegriff selbst wieder auf, und zwar auf beiden Seiten der Unterscheidung.

Das Resultat dieser Operation ist - zumindest auf den ersten Blick
- Relativismus. Die relativistischen Implikationen dieser der
Subjekt-Objekt-Philosophie verpflichteten Unterscheidung lassen sich nun entweder
in Richtung auf Historisierung der "sozialwissenschaftlichen
Begriffsapparate" verschieben (Max Weber) oder aber in das "transzendentale

Subjekt" zurückverlegen: in die "transzendentalen (inzwischen nur noch

transzendental/o^zfc/ic«: Merz-Benz 2000) Bedingungen der Möglichkeit
von Erkenntnis". Oder man geht den Weg, den die neuere
Wissenschaftstheorie (Popper 1972, Lakatos 1978), an die Erträge der analytischen

Sprachphilosophie anschliessend, vorgezeichnet und der
sozialwissenschaftliche Konstruktivismus inzwischen weitergeführt hat: die
Konstitution von "Objekten" wie "Subjekten" (und insbesondere: von
"Intersubjektivität") findet - für Sozialsysteme - über Kommunikation
statt. "Objekte" (also auch: "natürliche" Objekte) sind, für Sozialsysteme,
kommunikativ erzeugte Objekte, und das "Erkennen" dieser Objekte ist
nicht dem (allenfalls transzendentallogisch disziplinierten) Belieben der

3 Etwa die bekannte Textstelle in Weber (1988:214): "Aber irgendwann wechselt die
Farbe: die Bedeutung der unreflektiert verwerteten Gesichtspunkte wird unsicher, der
Weg verliert sich in der Dämmerung. Das Licht der grossen Kulturprobleme ist weiter
gezogen. Dann rüstet sich auch die Wissenschaft, ihren Standort und ihren Begriffsapparat

zu wechseln und aus der Höhe des Gedankens auf den Strom des Geschehens zu
blicken."



172 ROMANO GAETANO

"Subjekte" überlassen, sondern referiert wiederum auf kommunikativ
erzeugte Begriffe, die die Beobachtung kommunikativ erzeugter "Objekte"
erlauben - in den Grenzen und den Möglichkeiten, die die Evolution von
Sozialsystemen (also von Kommunikationssystemen) zur Verfügung stellt
(Luhmann 1997). Diese, an die kommunikationstheoretische Wende der
Sozialwissenschaften anschliessende, Auflösung des Relativismusproblems

vermag Konstruktivismus mit einer nicht-relativistischen Modellierung

von Sozialevolution zu vereinbaren: vermag also, kommunikationstheoretisch

gewendet, die Probleme der Rickertschen, subjektphilosophischen

Unterscheidung von Kultur/Natur aufzulösen. Dieser konstruktivistische

Diskurs orientiert sich nun allerdings an einem wissenschafi-
lichen Duktus. Er stellt einen spezialistischen Begriffsapparat zur Verfügung,

der aber nun zu beobachten erlaubt, wie die moderne Gesellschaft
ihrerseits auf eine analoge Problemlage reagiert - zusammen mit den
Sozialwissenschaften. Auf die Problemlage nämlich, dass sich im Kontext
einer modernen Gesellschaft kein absoluter Bezugspunkt von Beobachtung

mehr feststellen lässt: an die Stelle eines univoken, unangreifbaren
Bezugspunktes tritt die Pluralität von Beobachtungsperspektiven, also

Kontingenz - und das Risiko des Relativismus. Zur Thematisierung dieser

Kontingenz von Beobachtungsperspektiven wie auch zur Bewältigung
der implizierten Relativismusrisiken richtet - so die These - die moderne
Gesellschaft selbst (gewissermassen operativ also, als historischen Begriff)
das Schema der "Kultur" ein.

Tatsächlich scheint Kultur, nun auf die operative Verwendung
achtend, keineswegs Gegenstandsfelder zu bezeichnen, also etwa die
beobachtete "Natur", oder die jeweils beobachtete "Kultur". Er bezeichnet
vielmehr die Art und Weise, wie die Betrachtung von Gegenstandsfeldern
vonstatten geht, nämlich kulturell bedingt - also wie wird das, was
beobachtet wird, beobachtet. Es geht, anders gesagt, nicht um Beobachtung
erster Ordnung: was wird beobachtet (etwa die Natur), sondern es geht
um Beobachtung zweiter Ordnung, um reflexive Beobachtung von
Beobachtungen - wie wird das Gegenstandsfeld "Natur" beobachtet, oder das

Gegenstandsfeld "Schichten", oder "Gesellschaftsformationen", oder

"Organisationssysteme", oder "Zahnbürsten". Und dann werden Gegenstände

nicht mehr als Gegenstände an sich, sondern als konstruierte,
nämlich kulturell konstruierte, beobachtet.

Sollte dies zutreffen, dann hätten wir es tatsächlich mit einem
ausgesprochen modernen Begriff zu tun: mit einem Begriff, der als höchst
flexibler Reflexionsbegriff von Beobachtungen eingerichtet ist. Mit einem



KULTUR VON NATIONEN KULTUR VON ORGANIZATIONEN 173

Schema also, das als flexible Anweisung zur laufenden Konstruktion und
Dekonstruktion von Beobachtungen, zur laufenden Konstruktion und
Dekonstruktion von auf Gegenstandsfelder bezogenen "Identitäten"
verstanden werden könnte.

Es mag ungewöhnlich scheinen, das Thema "der Begriff von Kultur"
auf diese Weise anpacken zu wollen. Denn es impliziert, den Begriff
"Kultur" aus dem Operationsbereich von Beobachtungen erster

Ordnung, wo es um die Ordnung der Welt in Gegenstandsfelder, in
unterscheidbare Identitäten geht (also: es gibt Kultur), in den Operationsbereich

der Beobachtungen zweiter Ordnung umzulegen: wo es um
Beobachtung von Beobachtern, also um Reflexion der Beobachtung erster
Ordnung geht (also: Kultur als Beobachtungsschema). So ungewöhnlich
der Vorschlag auf den ersten Blick erscheinen mag: er würde zumindest
erklären helfen, weswegen es bisher den Sozialwissenschaften so schwer

gefallen ist, sich auf einen theorietechnisch brauchbaren Kulturbegriff im
allgemeinen, einen gegenstandsbezogenen Begriff von Kultur im besonderen

zu einigen. Dies könnte daran liegen, dass der Begriff selbst sich

gegen gegenstandsbezogene Definitionsstrategien sperrt: denn er kann,
nahezu umstandslos, gleich wieder eingesetzt werden, um solche

Definitionsstrategien reflexiv - als kulturell bedingt zu beobachten.
Es lassen sich allerdings noch eine Reihe weiterer Indizien anführen,

die dieser Elerangehensweise an den Begriff Kultur weitere Plausibilität
zuführen könnten. Erstens handelt es sich beim Kulturbegriff tatsächlich

um einen spezifisch modernen Begriff: begriffshistorisch erhält er seine

uns inzwischen vertrauten Bedeutungen in der zweiten Hälfte des 18.

Jahrhunderts (Fisch 1992: 669ffl). Er scheint damit eine genuin moderne

Erfahrung auf den Begriff zu bringen. Und man könnte vermuten, dass

mit dieser genuin modernen Erfahrung nichts anderes gemeint ist denn
die Umstellung weg vom mittelalterlichen Essenzenkosmos, die Umstellung

weg vom Interesse an hierarchischer, klassifikatorischer Ordnung
der Gegenstandswelt hin zur Beobachtung der Kontingenz der Wahl der

Standpunkte, von denen aus die Welt beobachtet wird. Eine Umstellung,
die sich in einer ganzen Reihe weiterer Begriffe dieser Zeit ankündigt:
etwa im Begriff der Historisierung und der auch hier implizierten
Relativismusdebatten. Und es ist dies nicht zuletzt auch der Kern der
aktuellen Debatten zu Postmodernität und Multikulturalität - wieder
inklusive Relativismusrisiko.

'' Dies, einem Vorschlag von Niklas Luhmann folgend. Vgl. Luhmann (1994: 3Uf.).



174 ROMANO GAETANO

Diese Vermutung wird nochmals plausibler, wenn man, zweitens,

berücksichtigt, wie der Begriff "Kultur" operativ verwendet wird. Er wird
tatsächlich nicht verwendet, um die Gegenstandswelt zu klassifizieren,
vielmehr um sie gewissermassen zu verdoppeln (Luhmann 1994:31f£).
Alles, was ist, also jede die Gegenstandswelt strukturierende Identität,
lässt sich noch ein zweites Mal im Schema der Kultur betrachten. Eine
Zahnbürste ist zunächst einmal eine Zahnbürste, so wie die Entscheidung

einer Organisation zunächst einmal die Entscheidung einer
Organisation ist. Doch sowohl die Zahnbürste wie auch die Entscheidung
lässt sich verdoppeln, indem alles ein zweites Mal im Schema der Kultur
beobachtet wird: nun als Kulturphänomen, als Ausdruck einer spezifischen

Alltagskultur, als Ausdruck einer spezifischen Organisationskultur.
Dass es sich um eine interessante Verdoppelung der Identitäten der

Gegenstandswelt handelt, ist leicht daran zu ersehen, dass durch die

Verdoppelung zum Kulturausdruck der Gebrauchswert der im Kulturschema

beobachteten Identitäten keineswegs eingeschränkt wird: man kann
eine Zahnbürste weiterhin einfach brauchen, man kann Entscheidungen
in einer Organisation weiterhin einfach treffen. Man kann sie lediglich
nun auch ein zweites Mal, im Doppel, als Kulturprodukt beobachten:
sich also der Frage aussetzen, wie dieser Gegenstand gewissermassen
zustandekommt, wie die beobachtete Identität jeweils, eben kulturell
bedingt, konstruiert wird. Kultur wäre demnach also wieder: ein
Reflexionsschema zweiter Ordnung, das lediglich dazu auffordert, zu beobachten,

wie beobachtet wird, wie also die Identitäten der Gegenstandswelt
Zustandekommen. Im Kulturdoppel erscheinen Identitäten als konstruierte

Identitäten, und werden damit auch: dekonstruierbar. Allerdings
ohne, dass dem Kulturschema auch gleich zu entnehmen wäre, wie genau
und ob überhaupt sie dekonstruiert werden sollten. Kultur problemati-
siert Identitäten, ohne anzugeben, wie die Problematisierung aufgelöst
werden soll: es geht um Relativierung probehalber - probehalber, weil
nicht verlangt wird, sich den Risiken der Relativierung gleich auch noch
tatsächlich aussetzen zu müssen. Relativität wird thematisierbar, ohne dass

sich die Operationen der Gesellschaft selbst damit auch schon in
grenzenlosen Relativismus auflösen müssten.

Dieser Problematisierungseffekt des Kulturbegriffs, als gewissermassen

ungerichtete Aufforderung zur Dekonstruktion von Konstruktionen,
ergibt sich allerdings nicht allein durch Verdoppelung von Identitäten zu

Kulturprodukten. Es kommt noch ein weiteres Merkmal des modernen

Kulturbegriffs hinzu, das diesen Problematisierungseffekt erst nachhaltig



KULTUR VON NATIONEN KULTUR VON ORGANIZATIONEN 175

umsetzt. Denn drittens führt die Beobachtung von Beobachtungen im
Schema der Kultur immer auch auf den Kultur vergleich. Der Kulturbegriff
ist ein Vergleichsschema-, ob implizit oder explizit, verweist die Rede von
einer Kultur immer darauf, dass eine Kultur spezifisch ist - nur im Vergleich
mit einer anderen Kultur. Kultur wäre demnach ein Reflexionsschema, das

nicht nur die Identitäten der Gegenstandswelt verdoppelt und dadurch als

konstruierte problematisiert: der Kulturbegrill setzt die problematisierten
Identitäten zugleich auch dem Vergleich aus - und problematisiert sie
dadurch erst recht. Im Vergleich mit anderen Konstruktionen wird die De-
konstruktion aller Phänomene ermöglicht - aber ungerichtet, also mit
jeweils völlig offenen Rekonstruktionshorizonten. Der Kulturbegriff würde
sich demnach gerade nicht sonderlich dazu eignen, Identitäten
festzuschreiben - er eignet wesentlich besser dazu, Identitäten zu problematisie-
ren und in Richtung auf zunehmende Abstraktion, also in Richtung auf
"Universalismus" zu zwingen.

Dies ist an sich keineswegs ein erstaunlicher Befund. Er passt auch gut
zu einer Feststellung von Jörg Fisch, der in seiner Geschichte des Kulturbegriffs

etwa zum Resultat gelangt, historisch (also als historischer
Begriff) habe sich der moderne "Kulturbegriff" letztlich immer in Richtung
auf die Betonung von Pluralismus, Relativismus und Universalismus
hinbewegt (Fisch 1992: 679ff.) - also genau in die Gegenrichtung einer

Fixierung von (etwa nationalen) Identitäten. Kultur ist offenbar ein

Problematisierungsschema (Pluralismus, Relativismus) von Identität, das

als Vergleichsschema zum "Universalismus" drängt. Und letzteres wird
durchaus erwartbar, wenn man bedenkt, dass der Vergleich eine dreistellige

Operation ist. Sie setzt nicht nur die Unterscheidung des Verglichenen
voraus. Es muss "auch noch ein Vergleichsgesichtspunkt gewählt
werden..., der die Selbigkeit des Verschiedenen, also Ähnlichkeit trotz Differenz

garantiert." Und dieser Vergleichsgesichtspunkt erinnert daran, dass

in der Verschiedenheit etwas Dasselbe sein muss - auf einem höheren
Abstraktionsniveau. Der Vergleich regt eben "zur Reflexion an, sodann,

wenn man darin geübt ist, zur immer weitergehenden Abstraktion und
schliesslich zur Anerkennung der unvermeidbaren Kontingenz der
Vergleichsgesichtspunkte" (Luhmann 1994: 38). So betrachtet, könnte klar
werden, weswegen der Befund von Fisch die universalistischen, aber auch
die pluralistischen und relativistischen Konnotationen des modernen

Kulturbegriffs als die dominierenden heraushebt. Der Kulturbegriff ist

ein Reflexionsschema zweitet Ordnung. Er zieht gewissermassen in die
moderne Gesellschaft eine ganz besondere Kommunikationsebene ein,



176 ROMANO GAETANO

die es der modernen Gesellschaft erlaubt, über sich selbst und die Welt
im reflexiven Modus zweiter Ordnung zu kommunizieren (Luhmann
1994: 42): auf einer Ebene also, auf der die Identitäten der Gegenstandswelt

als konstruiert erscheinen, im Vergleich problematisiert, und
dadurch dekonstruierbar und rekonstruierbar werden. Und dies mit genügend

offenen Konstruktions- und Dekonstruktionshorizonten, um die

Kontingenzerfahrungen dieses Kommunikationsmodus zweiter Ordnung
laufend erneuern zu können: Pluralismus, Historisierung, Relativismus,
Universalismus wären dann Umschreibungen der Leistungen dieses

Kommunikationsmodus "Kultur". Ein Kommunikationsmodus zweiter

Ordnung, der zugleich nichts daran ändert, dass man auch im
Kommunikationsmodus erster Ordnung weiter kommunizieren kann:

man kann weiter operieren, als ob nichts wäre - also weiterhin Zahnbürsten

brauchen oder Entscheidungen treffen, ohne dies als kulturell
bedingt reflektieren zu müssen, also ohne den mitgesetzten Relativismus

zwingend ernst nehmen zu müssen. Es genügt offenbar, wenn die moderne

Gesellschaft nun zusätzlich die Möglichkeit bereitstellt, auch im Modus

zweiter Ordnung zu kommunizieren - im Kulturschema.
Nimmt man die aufgelisteten Indizien zusammen, so lässt sich doch eine

gewisse Plausibilität für die auf den ersten Blick ungewöhnliche
Entscheidung, den Begriff "Kultur" aus dem Operationsbereich von Beobachtungen

erster Ordnung in den Operationsbereich der Beobachtungen
zweiter Ordnung umzulegen, gewinnen: also dafür, nicht den Weg über
eine gegenstandsbezogene Definition zu gehen (es gibt Kultur), sondern
im Kxi\x.urbegriffelm spezifisch modernes Reflexionsschema zweiter

Ordnung zu sehen. Man müsste nun aber auch zeigen können, was genau
durch das Kulturschema hindurch auf das Wie seines Zustandekommens
beobachtbar wird. Die These lautet hier: im Schema der Kultur werden jene

Semantiken beobachtet, die die sozialstrukturelle Umstellung von Stra-

tifikation auf funktionale Differenzierung der modernen Gesellschaft

begleitet haben: beobachtet werden in erster Linie die Semantiken, die an
die Strukturen einer funktional differenzierten, globalen Wissensgesellschaft

anzuschliessen vermögen.

II

Semantiken lassen sich als das soziale Gedächtnis von Kommunikationssystemen

begreifen: sie identifizieren bewahrenswerten Sinn, den man



KULTUR VON NATIONEN KULTUR VON ORGANIZATIONEN 177

dann als Wissen weiterbehandeln, festhalten, erinnern oder wieder dem

Vergessen überlassen kann. Semantiken dienen zugleich der Beobachtung
und Beschreibung der Strukturen von Kommunikationssystemen : also

etwa die Strukturierung der Sozialsysteme in Gesellschaftssystem,
Organisationssysteme, Interaktionssysteme; die Strukturen funktionaler
Differenzierung des Gesellschaftssystems selbst - die Funktionssysteme
Ökonomie, Politik (inklusive seiner territorialen Segmentierung), Massenmedien,

Kunst, Religion, Recht, Familie, Wissenschaft, etc. Das Kulturschema

dient nun nicht dazu, unmittelbar Sozialstrukturen, sondern eben

Semantiken, das soziale Gedächtnis von Sozialsystemen also, im Modus
zweiter Ordnung zu beobachten. Kultur ist insofern nicht das soziale
Gedächtnis selbst, sondern es ist ein offenes Reflexionsschema zweiter

Ordnung des sozialen Gedächtnisses von Sozialssystemen. Wieso diese etwas

komplexe Staffelung der Argumentation?
Semantiken, also Wissensformen, von Sozialsystemen werden

normalerweise operativ eingesetzt, versehen gewissermassen mit einem automatischen

Realitätsindex. Anders gesagt: Semantiken werden normalerweise

nicht als Beschreibungen der Welt, also etwa von Sozialstrukturen,
verstanden, sondern sie sind die Welt. Empirisch lässt sich entsprechend
leicht zeigen, wie sich immer wieder charakteristische Divergenzen
zwischen sozialstruktureller und semantischer Evolution einstellen. Am
Beispiel der frühmodernen Gesellschaft: diese hat sich teilweise bis ins späte
18. Jahrhundert hinein noch als geburtsständische Gesellschaft, also als

stratifizierte Gesellschaft beschrieben - und diese Beschreibung in die
Form bestimmbarer Semantiken gebracht. Semantiken, die sich keineswegs

als Beschreibungen der Gesellschaft selbst beobachtet haben,
sondern schlicht als die Gesellschaft operativ wirksam waren. Von der
Sozialstruktur her betrachtet (also von einem Beobachter, der sich der

Unterscheidung von Sozialstruktur und Semantik bedient), hatte die
Gesellschaft aber längst begonnen, sich von Stratifikation auf funktionale

Differenzierung umzustellen: Ökonomie, Massenmedien, Politik,
Kunst, Wissenschaft, etc. Dass angesichts dieser sozialstrukturellen
Evolution eine geburtsständische Beschreibung der Gesellschaft immer

5 Und natürlich der Umwelt von Kommunikationssystemen, also "Natur", psychische
Systeme, etc. Ich lasse diese Möglichkeiten einfachheitshalber beiseite: denn auch die

Beobachtung der Umwelt von Kommunikationssystemen erfolgt auf der Basis von Se-

man-tiken der Kommunikationssysteme - sofern man (wie hier) genau diese Systemreferenz

unterstellt. Zur Unterscheidung von Sozialstruktur und Semantik vgl. Luhmann
(1993:9ff.).



178 ROMANO GAETANO

mehr an Plausibilität einzubüssen beginnen musste, wurde allerdings
erst gesehen, als klar wurde, dass Semantik und Sozialstruktur durchaus

asynchron laufen können - was dann heisst, dass Semantiken nicht mehr
widerstandslos funktionieren, und deswegen auch als obsolet geworden
auffallen können. Doch erst wenn sie nicht mehr funktionieren, erst am
Widerstand werden sie als obsolete Beschreibung der, und nicht als die
Gesellschaft sichtbar - oft reichlich spät, wenn man etwa an die französische

Revolution denkt. Dort wird bruchartig semantisch nachvollzogen,
was sich sozialstrukturell längst angebahnt hatte. Aber solange Semantiken

funktionieren, also plausibel sind, kann man sie zwar kritisieren
anhand anderer Semantiken, anderer Unterscheidungen - aber die, aus
welchen Gründen auch immer, funktionierenden Semantiken behalten
den Realitätsindex für sich, und noch so "gute" Ideen, etwa Gleichheit
und Menschenrechte usw., setzen sich nicht durch - sind sozialstrukturell

nicht anschlussfähig, zumindest nicht, bis ihre Zeit kommt, wenn
sie denn kommt. Semantiken sind, kurz gesagt, durchaus zäh - vermeiden

es also, so lange es eben geht, sich als grundsätzlich kontingente
Konstruktionen zum Thema zu machen, haben mithin die Form operativen

Wissens, mit mitlaufendem Realitätsindex. Und genau dieser
Realitätsindex wird im Beobachtungsschema zweiter Ordnung "Kultur"
ausser kraft gesetzt. Aber auf ganz besondere Weise: nämlich praktisch,
d. h. genauer: operativ (zunächst wenigstens), folgenlos. Im Kulturschema

werden Semantiken (das Alltagswissen, wie man eine Zahnbürste
braucht, oder das Organisationswissen, wie man strategieorientierte
Entscheidungen fällt) verdoppelt und damit als konstruiertes, eben
kulturell bedingtes, Wissen markiert: Alltagskultur, Organisationskultur.
Diese Verdoppelung operativ verfügbarer Semantiken zum Kulturausdruck

erfolgt wiederum ohne, dass dies die Operativität der Semantiken

beeinträchtigen müsste - die Relativierung durch Kulturalisierung ist
risikolos. Denn das Kulturschema ist ein offenes, ungerichtetes
Reflexionsschema: es problematisiert nicht direkt, also durch Bezeichnung
konkreter Alternativen. Es stellt also die Operativität der Semantik nicht
dadurch in Frage, dass es unmittelbar Alternativen aufdrängen würde - es

bereitet lediglich das Feld vor für die Möglichkeit von alternativen
Semantiken. Doch solange nicht konkrete Alternativen mitbezeichnet werden,

bleibt es bei der Möglichkeit. Der Kulturbegriff verdoppelt die
Semantik, lässt sie dadurch als kulturell konstruiert erscheinen, und setzt
sie dem Vergleich aus - und präsentiert sie im Vergleich nochmals
deutlicher als konstruiert, weil offensichtlich kontingent, potentiell auch an-



KULTUR VON NATIONEN KULTUR VON ORGANIZATIONEN 179

ders möglich. Aber auch der Vergleich selbst ist offen: denn der Kulturbegriff

gibt wiederum keine konkreten Anweisungen, wie und mit
welchen Folgen verglichen werden soll. Verdoppelung und Vergleich im
Kulturschema markieren lediglich Konstruiertheit, Kontingenz und
Relativität, motivieren zu Abstraktion und Dekonstruktion mit völlig offenen

Rekonstruktionshorizonten - und dies alles risikolos, ohne die Ope-
rativität von Semantiken durch relativistische Bedenken zwingenderweise

mit einschränken zu müssen. Alles kann so weitergehen wie zuvor.
Man gewinnt den Eindruck, als sei das Kulturschema nicht mehr, aber
auch nicht weniger, als ein Reflexionsschema, das das soziale Gedächtnis
moderner Sozialsysteme probehalber flexibilisiert, gewissermassen zu
experimenteller Vorschusskreativität anregt, ohne seine Operativität zu
beeinträchtigen - um es fit zu halten.für den Fall, dass sich dann doch eine

Veränderung aufdrängen würde, im Falle der Obsoletierung von Semantiken

und entsprechendem Bedarf für Alternativen.
Sollte dem so sein, dann wäre der Kulturbegriff tatsächlich ein überaus

moderner Begriff: ein Begriff, der der modernen Gesellschaft die

Möglichkeit gibt, in der Form eines offenen Kommunikationsmodus
zweiter Ordnung über sich selbst und die Welt in der Form von Konstruiertheit

und Kontingenz kommunizieren zu können, ohne sich immer
auch noch mit der Frage beschäftigen zu müssen, was dann konkret
anders gemacht werden müsste - er erlaubt, auf eine knappe Formel
gebracht, Relativität und Stabilität der funktional differenzierten Gesellschaft

gleichzeitig zu steigern. Das Raffinement dieser Lösung wäre dann
geradezu beeindruckend: die moderne Gesellschaft kann sich so auf
immens mehr Kontingenz und mehr Relativität einlassen als jede Gesellschaft

zuvor - und genau dadurch die Kontinuierbarkeit ihrer Operationen

steigern. Denn es wird ein Uberschuss an Alternativen laufend
produziert - die bereitstehen für den Fall, dass Bedarf für Alternativen
tatsächlich besteht. Und Bedarf meint: dass verfügbare Alternativen operativ
realisiert werden können, weil sie strukturell anschlussfähig geworden
sind. Aber ist dieser Begriff von Kultur nun auch wissenschaftsintern

anschlussfähig?

Zunächst ist sicherlich klar, dass kein Anschluss stattfinden kann an
einen Kulturbegriff, der Kultur als Integrations- und Steuerungsinstrument

von Sozialsystemen behandelt - und die Gesellschaft wie auch ihre

Organisationen im Kern nach dem Muster der Wertegemeinschaft zu
modellieren zwingt. Hingegen ist die vorgeschlagene Fassung des Kulturbegriffs

durchaus anschlussfähig an wissenssoziologische, phänomenolo-



180 ROMANO GAETANO

gische oder symbolisch-interaktionistische Ansätze, und jedenfalls auch

an jene Ansätze, die Kultur mit sozialem Gedächtnis in Zusammenhang
bringen. Aber vor allem hätte diese Fassung des Kulturbegriffs den Vorteil,

kompatibel zu sein mit der Komplexität der Verwendung des Kulturbegriffs

in der modernen Gesellschaft. Denn jedes Sozialsystem, von
Interaktionssystemen über Organisationssysteme hin zum Gesellschaftssystem

und seinen Funktionssystemen, bringt operativ nutzbare
Unterscheidungen in die Form bewahrenswerten Wissens, also von Semantiken

- die dann im Kulturschema weiterbehandelt werden können.
Man kann so auf Stratifikation verweisendes Distinktionswissen im

Schema des Vergleichs von Eliten- und Populärkultur beobachten, und,
mit dem Abbau von Stratifikation im Zuge der Umstellung auf funktionale
Differenzierung, die Dekonstruktion des Schemas hin zu lifestyles und
Milieus, also Subkulturen, begleiten (Saxer 1998, Ganz-Blättler 1998).

Man kann die moderne Gesellschaft selbst als spezifische Kulturform
beobachten und etwa mit exotisch-archaischen Kulturen vergleichen.
Und aus dem Vergleich lassen sich gar kulturkritische Impulse gegen die

Kultur der modernen Gesellschaft gewinnen, indem etwa die
unverkrampfte Natürlichkeit archaischer Gesellschaften wohltuend von der

dauergestressten Selbstkontrolle des modernen Lebens absetzbar wird -
ohne gleich aber deswegen gezwungen zu werden, wieder mit Pfeil und

Bogen auf die Jagd gehen zu müssen (Luhmann 1994:3 Iff.).
Man kann aber auch die Semantiken der Nation und der Ethnizität im

Schema der Kultur beobachten und am Argument des Multikultura
lismus gleich wieder dekonstruieren. Sogar der Konflikt zwischen Nationen

erhält einen besonderen Zuschnitt, wenn er als Kulturkonflikt
beobachtet wird. Denn während man keine Mühe bekundet, sich den Kampf
zwischen verschiedenen Nationen vorzustellen (dalür sind Nationen ja
da), impliziert die Rede vom Kulturkonflikt immer mehr Respekt vor
gleichberechtigter Veschiedenenheit, als nationale oder ethnische Semanti-

6 Zu den Anschlussstellen zwischen Wissenssoziologie und systemtheoretischem
Konstruktivismus vgl. etwa Luhmann 1994:15Iff.; zu Kultur und sozialem Gedächtnis etwa
Assmann und Hölscher 1988. Eine wichtige Differenz ist hingegen mit der Umstellung
weg von der Subjekt-Objekt-Philosophie hin zu einem konstruktivistischen Kommu-
nikationsbe-griff markiert. Allerdings schliesst Luhmann diesen Begriff von Kommunikation

nicht zuletzt an George Herbert Mead an (Luhmann 1997:29), während
zugleich auch Schütz dem subjektphilosophischen und phänomenologischen
Ausgangspunkt seiner Arbeiten, an die dann Berger und Luckmann anschliessen werden,
kaum mehr denn eine historische Reverenz erweist. S. etwa Schütz (1981), Schütz
(1957), aber auch Berger und Luckmann (1980), Schütz und Luckmann (1979, 1984).



KULTUR VON NATIONEN KULTUR VON ORGANIZATIONEN 181

ken à la longue vielleicht verkraften könnten. Und dies dürfte mit den

universalistischen Konnotationen des Kulturbegriffs zu tun haben, die
wiederum ein Effekt sind der Offenheit des Vergleichsschema.

Aber genausogut kann man nun Interaktionsrituale, also Interaktionssemantiken,

als kulturell bedingt beobachten, und zugleich werden auch
die vielen Artefakte menschlichen Daseins etwa im Schema der Alltagskultur

zugänglich und vergleichbar. Man kann gar historische
Gesellschaften, die sich selber nie im Schema des modernen Kulturbegriffs
beobachtet haben (Fisch 1992), nun als Kulturen beobachten - die griechische

etwa; oder statt historischer gleich regionale Vergleiche anstellen,
und die europäische Kultur der asiatischen gegenüberstellen. Oder das

territorial segmentierte Funktionssystem Politik entlang seiner territorialen

Segmentierung auf den Vergleich politischer Kulturen bringen. Und
schliesslich, aber gewiss nicht zuletzt, lassen sich auch Organisationssysteme

im Schema der Kultur und der Kulturdifferenz beobachten. Mit
welchen Folgen?

III

Auf jeden Fall mit der Folge, dass ein so modellierter Begriff von
Organisationskultur sich nicht mit Steuerungserwartungen belasten muss, die
die Organisationsforschung selbst längst dekonstruiert hat. Und auch

nicht mit einem Kulturbegriff, der ein wertezentralistisches Modell
gesellschaftlicher Integration vorschlägt, das im Kern, und wie auch immer
tief in den Grundbegriffen verborgen, der längst vergangenen Kleinräu-
migkeit territorial hochintegrierter Wertegemeinschaften nachgebildet ist

- also in den Grundzügen dasselbe Integrationsmodell vorschlägt, das die

Interaktionsgemeinschaft der Nation in die moderne, funktional
differenzierte, dezentral operierende, territorial zunehmend desintegrierte
Weltgesellschaft lediglich noch als strukturell nicht anschlussfähige, insofern

illusorische (was nicht meint: folgenlose) Semantik einbringen kann.
Dieses Modell von Integration auf die Organisation anwenden zu wollen,
hiesse an der Pointe dieses hochmodernen Sozialsystems vorbeizukonzep-
tualisieren: denn die Ausdifferenzierung des Sozialsystems Organisation
reagiert in erster Finie auf die zunehmende räumliche Desintegration der
modernen Gesellschaft - also auf die zunehmende Akzentuierung der

Mit Bezug auf Massenmedien: Jarren et al. 1998.



182 ROMANO GAETANO

Differenz von Interaktion und Gesellschaft. Organisationen synchronisieren

selektiv Gesellschaft und Interaktion (Luhmann 1997:826ff),
machen die hochselektive Abstimmung von Interaktion auf (insbesondere,
aber nicht nur) Funktionssysteme hin möglich: ermöglichen mithin
zielorientiertes "kollektives Handeln" unter modernen, durch funktionale
Differenzierung, räumlicher Desintegration von Kommunikation und
wachsender Akzentuierung der Differenz von Gesellschaft und Interaktion

gegebenen Bedingungen (Luhmann 1997:813ff.). Organisationen
erfüllen operativ in der modernen Gesellschaft also genau jene Funktion,
die die Semantik der Nation lediglich noch imaginieren kann: Gesellschaft

und Interaktion zu synchronisieren und dadurch "kollektives Handeln"

zu ermöglichen.
Folgt man hingegen dem vorgeschlagenen Konzeptualisierungsvor

schlag von Kultur, ändert sich die Perspektive grundlegend - gerade wenn
man durch diesen Kulturbegriff hindurch nun sowohl die Semantik der

Nation wie auch das Wissen von Organisationen beobachtet und dabei
auf die sehr unterschiedlichen Konsequenzen dieser Beobachtung achtet.
Denn während die Beobachtung der Nation im Schema der Kultur in der
Tendenz die partikularistischen Implikationen der Semantik der Nation
unterminiert, auf Universalismus hin orientiert und also im Kulturvergleich

("Multikulturalismus", "Interkulturalismus", usw.) semantisch
nachholen hilft, was sich sozialstrukturell längst abgezeichnet hatte - die

Entstehung einer Weltgesellschaft nämlich - hilft der Begriff der Kultur,
auf die Organisation bezogen, eine der zentralen Operationen dieses sehr

modernen Sozialsystems zu bezeichnen: die Optimierung von Eigen- und
Umweltbeobachtung im Kontext einer modernen, globalen Wissensgesellschaft

- zwecks Optimierung der Innovations- und Anpassungsfähigkeit

von Organisationen in einem zunehmend komplexer werdenden
Umfeld. Denn die (Selbst)Beobachtung der Organisation im Kulturschema

dirigiert den Vergleich mit anderen 'Kulturen' (anderen Organisationen,

und zwar zunehmend unterschiedlichster 'Art'), expliziert selektiv
und bei Bedarf implizites Wissen, indem es in einer offenen Form des

Vergleichs behandelbar gestaltet wird: gebracht in die Form der
Organisationskultur und im Vergleich auf Flexibilität, Anpassungsfähigkeit und
Effizienz hin orientiert. Organisationswissen wird probehalber flexibili-
siert, im Vergleich zu "experimenteller Überschusskreativität" angeregt:

8 Ein Aspekt, den Anderson (1991) im bekannten Wort (und Buchtitel) von den "imagined

communities" auf den Punkt gebracht hat.



KULTUR VON NATIONEN KULTUR VON ORGANIZATIONEN 183

ohne aber die "Handlungsfähigkeit" von Organisationen durch
Wiedereinführung unmittelbar auch operativ relevanter Unsicherheit
beeinträchtigen zu müssen - man hält sich lediglich gewissermassen fit für den

Fall, dass sich dann doch eine Veränderung aufdrängen würde, im Falle

der Obsoletierung von Organisationswissen und entsprechendem Bedarf
für Alternativen. Die Beobachtung der Organisation im Schema der Kultur

könnte sich so als zentrales Motiv einer an Innovativität (zwecks

Erhaltung der Anpassungsfähigkeit in einer komplexen Umwelt) orientierten,

modernen Organisation präsentieren.
So modelliert, würde der Kulturbegriff zu einem analytischen Instrument

werden, um eine "Wissenssoziologie" der Organisation unterstützen
zu können, die sich befreit von jenen längst als problematisch ausgewiesenen

instrumentalistischen Bezügen, die die Organisationskulturansätze
ausgezeichnet haben und weiterhin auszeichnen (Theis 1994: l62fF.). An
die Stelle der Festlegung von Kultur auf Steuerung, Integration und interne

Kohäsion, die Kultur als möglichst zähflüssigen "Werteleim" (oder
"symbolischen Leim") von Organisationen behandeln will, könnte eine

Modellierung treten, die Kultur mit Flexibilisierung und Variabilität von
Organisationswissen in Zusammenhang bringt: und also auch mit dem
Thema der Optimierung von Lern- und Innovationsfähigkeit angesichts
offener und entsprechend unsicherer Entscheidungshorizonte (March und
Olsen 1976). Innovationsfähigkeit dann verstanden als eine Form der

Optimierung von Selbst- und Umweltbeobachtung, die sich in erster Linie
am Schema des Vergleichs orientiert. Im intraorganisationellen Vergleich
aktueller Entscheidungssituationen mit dem Gedächtnis der Organisation
sowie im Vergleich mit Organisationen und Lunktionssystemen in der

Umwelt der Organisation lässt sich laufend genügend Kontingenz in die

Organisation wiedereinführen (Baecker 1993), um die Chancen von
Variation als Voraussetzung für Innovation zu erhöhen; und zugleich erlaubt
diese Beobachtungsform, die Differenz von Variation und Selektion in der

Organisation selbst zu simulieren, um dadurch, gewissermassen
experimentell, Anhaltspunkte für erfolgreiche Innovation zu gewinnen, also für
Variationen, die den Selektionstest durch Funktionssysteme zu bestehen

vermögen. Die Planbarkeit des Unplanbaren, nämlich Innovation, wäre
demnach als Optimierung dieser Selbst- und Umweltbeobachtungsstrategie

zu verstehen. Und nicht zuletzt hier könnte der Begriff der
Organisationskultur seine Funktionsstelle finden: als Schema, das in offenen

Vergleichshorizonten Reflexivität und Kontingenzerfahrung motiviert und
damit den ihm eigenen Beitrag an die Erhaltung der Innovationsfähigkeit



184 ROMANO GAETANO

von Organisationen leistet. Als Schema, das "reflexive Rationalisierung"
(Baecker 1993:17ff.) voranbringt - und Reflexivität (also Kontingenzerfahrung,

Unsicherheit und "lose Kopplung") wie Kontinuierbarkeit (also

Unsicherheitsabsorption und "feste Kopplung") gleichzeitig steigert. Damit

würde der Siegeszug des Begriffs der Organisationskultur, weniger
mit Blick auf die Organisationsforschung als vielmehr mit Blick auf die
faktische Verwendung in der Organisationspraxis selbst, zum besten
Indikator dafür werden, dass auch die Organisation das gleiche Schicksal
ereilt hat, das die Moderne seit längerem schon an sich selbst im Rückgriff
auf den historischen Reflexionsbegriff "Kultur" zum Thema gemacht
haben dürfte: Wege finden zu müssen, sich auf immens mehr Kontingenz
einzulassen, ohne dadurch die Kontinuierbarkeit der eigenen Operationen

zu riskieren - ja vielmehr Kontinuierbarkeit und Kontingenzerfahrung

in einem steigern zu können.

References

ANDERSON, B. (1991) Imagined Communities, London/N.Y.
ARCHER, M. (1988) Culture and Agency. The Place of Culture in Social

Theory, Cambridge.
ASSMANN, J. und Hölscher, T. (1988) Kultur und Gedächtnis, Frank¬

furt/M.
BAECKER, D. (1993) Die Form des Unternehmens, Frankfurt/M.
BERGER, P. und Luckmann, Th. (1980) Die gesellschaftliche Konstruktion

der Wirklichkeit, Frankfurt/M.
BrunssöN, N. (1985) The irrational organization: irrationality as a basis

for organizational action and change, Chichester.
BRUNSSÖN, N. and OlsenJ. P. (1998) Organization Theory: Thirty Years

of Dismantling, and Then?..., in BRUNSSON, N., J. P. OLSEN (eds.)

Organizing Organizations, Bergen: 13-43.
FlSCH, J. (1992) Art. Zivilisation, Kultur, in Geschichtliche Grundbegriffe.

Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland,

hg. v. O. Brunner, W. Conze, R. Koselleck, Bd. Bd. 7, Stuttgart:

679ff.
Ganz-BLÄTTLER, U. (1998) Schichten, Lagen, Webmuster. Überlegungen

zur Stratifikation von Kultur, in: SAXER, U. (Hrsg.)
Medien-Kulturkommunikation, Sonderheft Publizistik, 2:175ff-



KULTUR VON NATIONEN KULTUR VON ORGANIZATIONEN 185

Jarren, O., U. Sarcinelli, U. und Saxer, U. (1998) (Hrsg.) Politische
Kommunikation. Ein Handbuch, Opladen.

Lakatos, I. (1978) The Methodology of Scientific Research Programmes.

Philosophical Papers, voll. I-II, Cambridge.
LUHMANN, N. (1993) Gesellschaftsstruktur und Semantik, Bd. 1,

Frankfurt/M.

LUHMANN, N. (1994) Gesellschaftsstruktur und Semantik, Bd. 4,
Frankfurt/M.

LUHMANN, N. (1997) Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt/M.
March, J. G. (1981) Footnotes to Organizational change, in Administrative

Science Quartely, 4, 26:563-577.
March, J. G. (1988) Decisions and Organizations, Oxford.
March, J. G. und Olsen, J. P. (1976) Ambiguity and Choice in Organizations,

Bergen.
Merz-Benz, P.-U. (2000) Die Bedingung der Möglichkeit von Diffe¬

renz. Das transzendentallogische Missverständnis in der Systemtheorie
Niklas Luhmanns, in Merz-Benz, P.-U. und G. Wagner (Hg.) Die
Logik der Systeme. Zur Kritik der systemtheoretischen Soziologie
Niklas Luhmanns, Konstanz.

MULLINS, N. C. (1981) Ethnomethodologie: Das Spezialgebiet, das aus
der Kälte kam, in LEPENIES, W, Geschichte der Soziologie, 4 Bde, Bd.

2, Frankfurt/M.:97ff.
PARSONS, T. (1966) Societies. Evolutionary and Comparative Perspecti¬

ves, Englewood Cliffs/N.J.
Popper, K. R. (1972) Logik der Forschung, Tübingen.
PSATHAS, G. (1973) (ed.) Phenomenological Sociology, New York.
RiCKERT, H. (1899) Kulturwissenschaft und Naturwissenschaft, Freiburg

i. B.

RiCKERT, H. (1915) Der Gegenstand der Erkenntnis, Tübingen.
ROMANO, G. (2000) Braucht die Gesellschaft eine gemeinsame Kultur?

Zur Kritik des Kulturbegriffs der Migrationsforschung, in HOFF-

mann-Nowotny, H.-J. (Hrsg.) Das Fremde in der Schweiz. Ergebnisse

soziologischer Forschung, Zürich.
SAXER, U. (1998) Zur Theorie von Medien-Kulturkommunikation, in:

SAXER, U., (Hrsg.), Medien-Kulturkommunikation, Sonderheft
Publizistik, 2.

SAXER, U. (1999) Organisationskommunikation aus kommunikationswissenschaftlicher

Sicht. Eine Standortbestimmung, in SZYSZKA, P.



186 ROMANO GAETANO

(Hrsg.) Öffentlichkeit. Diskurs zu einem Schlüsselbegriff der
Organisationskommunikation, Opladen.

SCHMID, M. (1989) Sozialtheorie und soziales System. Versuche über
Talcott Parsons, München.

SCHÜTZ, A. (1957) Das Problem der transzendentalen Intersubjektivität
bei Husserl, Philosophische Rundschau, H. 2: 81-107.

SCHÜTZ, A. (1981) Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt,
Frankfurt/M.

SCHÜTZ, A. und. LuCKMANN, Th. (1979 u. 1984) Strukturen der Le¬

benswelt, 2 Bde., Frankfurt/M.
SIMON, H. A. (1982) Models of Bounded Rationality, Cambridge

(Mass.).
SIMON, H. A. (1985) Causalità, razionalità, organizzazione, Bologna.
SPRONDEL, W. M. (1981) Erzwungene Diffusion. Die "University in Exi¬

le" und Aspekte ihrer Wirkung, in LEPENIES, W., Geschichte der

Soziologie, 4 Bde, Bd. 4, Frankfurt/M.: 176ff.
SZYSZKA, P. 1999) (Hrsg.) Öffentlichkeit. Diskurs zu einem Schlüsselbe¬

griff der Organisationskommunikation, Opladen.
Tenbruck, F. H. (1981) Emile Dürkheim oder die Geburt der Gesell¬

schaft aus dem Geist der Soziologie, Zeitschrift für Soziologie, Jg. 10,

H.4.
Theis, A. M. (1994) Organisationskommunikation: theoretische Grundlagen

und empirische Forschungen, Opladen.
WAGNER, H. R. (1981) Der Einfluss der deutschen Phänomenologie auf

die amerikanische Soziologie, in LEPENIES, W., Geschichte der Soziologie,

4 Bde, Bd. 4, Frankfurt/M. 202ff.
WEBER, M. (1988) Die "Objektivität" sozialwissenschaftlicher und sozi¬

alpolitischer Erkenntnis, in: Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre,

hg. v. J. Winckelmann, Tübingen.
Weick, K. E. (1985), Der Prozess des Organisierens, Frankfurt/M.
Weick, K. E. (1985a) The significance of corporate culture, in FROST, P.

J. et al. (eds.) Organizational culture, Beverly Hills:381-389.


	Kultur von Nationen : Kultur von Organisationen

