Zeitschrift: Studies in Communication Sciences : journal of the Swiss Association

of Communication and Media Research

Herausgeber: Swiss Association of Communication and Media Research; Universita
della Svizzera italiana, Faculty of Communication Sciences

Band: 2 (2002)

Heft: 1

Artikel: Kultur von Nationen : Kultur von Organisationen

Autor: Gaetano, Romano

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-790903

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-790903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

165

Studies in Communication Sciences 2/1 (2002) 165-186

ROMANO GAETANO

KULTUR VON NATIONEN —
KULTUR VON ORGANISATIONEN

FACETTEN DES KULTURBEGRIFFS IN DER GLOBALEN WISSENSGESELLSCHAFT

Following mainly Talcott Parsons, the concept of culture has been applied to or-
ganizations in a clearly instrumentalistic way. According to this approach, cul-
ture has been seen as an instrument of integration and control of organiza-tions.
This idea of culture is, though hidden, based on a value-centered modelling of
the integration of societies, which has its foundations in 19th century cultural
nationalism. This concept of culture is no longer adequate in explaining the dy-
namics of a modern and globalized knowledge society as well as those of organi-
zational systems within a functionally differenciated world society. The follow-
ing article will present a completely different concept of culture. Emphasizing
intercultural comparison, it will refer not to control and integration, but to the
management of contingency, reflexivity and the innovation of organizational
knowledge.

Keywords: nation, culture, organization, innovation.

*Soziologisches Seminar, Universitit Luzern, (CH) gaetano.romano@unilu.ch



166 ROMANO GAETANO

Seit etwa Mitte der 1970er Jahre beteiligt sich auch die Organisationsfor-
schung an jener Hausse des Kulturbegriffs (Theis 1994), die spitestens in
den 1960er Jahren mit der (Neu)Aufnahme wissenssoziologischer, phi-
nomenologischer, sinnverstehender, ethnomethodologischer, symbolisch-
interaktionistischer Ansitze innerhalb der Sozialwissenschaften eingesetzt
hat. Bei niherem Hinsehen ist dann aber doch erstaunlich, welchen Kul-
turbegriff die Organisationsforschung dabei privilegiert hat: jenen Kul-
turbegrift, der “Kultur” als Steuerungs- und Integrationsinstrument von
Sozialsystemen behandelt. Getragen “wird die Hausse der Kulturansitze
[in der Organisationsforschung; A.d.A.] durch die Vorstellung einer um-
fassenden, wenn auch indirekten Kontrolle eines weitgehend kohirenten
Systems” (Theis 1994: 164). Dies wird nochmals erstaunlicher, wenn
man bedenkt, dass gerade die Organisationsforschung seit lingerem da-
mit beschiftigt ist, die klassischen Modellierungen von Organisationsra-
tionalitit, von Steuerbarkeit und Planbarkeit von Organisationen zu de-
konstruieren, also eine wachsende Skepsis in bezug auf allzu lineare Kon-
zeptualisierungen der Steuerbarkeit von Organisationen vorantrigt
(March 1981, 1988; Simon 1982, 1985; Brunsson 1985; Brunsson/Ol-
sen 1998; Weick 1985, 1985a) mit Griinden, die gut genug zu sein schei-
nen, um auch der Wiedereinfithrung klassischer Steuerungserwartungen
im Rekurs auf einen doch eher instrumentalistisch gehaltenen Kulturbe-
griff weiterhin mit Skepsis begegnen zu diirfen.

Diese Skepsis lisst sich aber auch noch auf anderen Wegen nihren: in-
dem daran erinnert wird, woher die Organisationsforschung diesen Kul-
turbegriff bezieht. Er entstammt, wie vermittelt auch immer, in erster Li-
nie der strukturfunktionalistischen Durkheim-Parsons-Tradition - also
jener Tradition, gegen die die “kulturalistische Wende” der 1960er Jahre
sich doch in erster Linie profilieren wollte. Kulturellen Werten kommt,
bei Parsons, die Rolle der zentralen Steuerungswerte des Handlungssys-
tems zu (besonders deutlich Parsons 1966: 25) - kulturelle Werte steuern
die Integration des Gesellschaftssystems (iiber ihre Verwirklichung in den
Normen des Gesellschaftssystems). Damit ist eine, sehr nahe an Dur-
kheim gehaltene (Tenbruck 1981), wertezentralistische Modellierung ge-
sellschaftlicher Integration angewihlt. Am Ende, und wiederum sehr na-

W Zuy Erneuerung der Traditionen der "verstehenden Soziologie”, der "soziologischen
Phinomenologie”, der "Wissenssoziologie", vor allem auch im angelsichsischen Raum,
s. Berger/Luckmann (1980), Schiitz/Luckmann (1979, 1984), Psathas (1973), Sprondel
(1981). Zum symbolischen Interaktionismus den Uberblick in Wagner (1981), zur Eth-
no-methodologie Mullins (1981).



KULTUR VON NATIONEN KULTUR VON ORGANIZATIONEN 167

he an Durkheim formuliert, wiederholt dann der Kulturbegriff (etwas
verborgener bei Parsons selbst, um einiges deutlicher in seiner Rezep-
tionsgeschichte) kaum mehr als die klassische These des Kulturnationa-
lismus, nach der Gesellschaften durch eine gemeinsame Kultur integriert
werden - Gesellschaften dann verstanden als Wertegemeinschaften, also
in erster Linie als nationale Gesellschaften (Tenbruck 1981) oder als
regionale Aggregationen von nationalen Gesellschaften: die schwei-
zerische oder franzosische Gesellschaft, allenfalls, aufsummierend, die
europiische.

Es gibt inzwischen gute Griinde anzunehmen, dass die Gesellschaft
keiner so verstandenen gemeinsamen Kultur zum Zwecke ihrer Integra-
tion bedarf - die Gesellschaft integriert sich selbst. Diese guten Griinde
finden sich bereits bei Parsons (Habermas 1981, 2: 360ff.), wesentlich
ausgebaut inzwischen im Rahmen der Luhmannschen Systemtheorie
(Luhmann 1997: 602). Mit einer “Gesellschaft, die sich selbst integriert”,
ist nun aber eine ganz andere Gesellschaft gemeint, als mit jener “Gesell-
schaft, die iiber eine gemeinsame Kultur integriert wird”. Die eine, “sich
selbst integrierende Gesellschaft”, ist ein Kommunikationssystem, das
tiber Sozialevolution strukturelle Selbstrestriktionen aufbaut, die Kom-
munikation durch selektive Einschrinkungen erméglichen - diese Gesell-
schaft ist eine seit langem schon “globale”, funktional differenzierte, Ge-
sellschaft, die etwa iiber symbolisch generalisierte Kommunikations-
medien dezentral und deterritorial integriert wird. Die andere, kulturell
integrierte Gesellschaft, ist hingegen im wesentlichen die nationale Ge-
sellschaft - also ein Begriff von Gesellschaft, der sich auf das Territorium
und die (homogenen) kulturellen Werte der Nation, also auf ein Modell
wertezentralistischer Integration festlegt (Romano 2000). Dieser Gesell-
schafts- und Kulturbegriff, der sich selbst der Ara des Kulturnationa-
lismus zu verdanken scheint (Tenbruck), diirfte vollig ungeeignet sein,
die Dynamiken einer funktional differenzierten, global wie dezentral
operierenden Wissensgesellschaft zu beschreiben. Und aus demselben
Grund diirfte ein so angelegter Begriff von Kultur genauso wenig geeig-
net sein, die Analyse des Sozialsystems Organisation entscheidend voran-
zubringen: er trigt an die Beobachtung eines hochmodernen Sozialsys-
tems (die Organisation nimlich) Begrifflichkeiten heran, die an einer Se-
mantik profiliert worden sind, die wohl doch eher in vormodernen, wert-
zentralistischen Begriffen auf die Dezentralitdt funktionaler Differenzie-
rung der modernen Gesellschaft reagiert - die “Ubergangssemantik”
(Luhmann) der Nation. Die Organisation wird dann so behandelt, als



168 ROMANO GAETANO

kénnte man die Integration dieses Sozialsystems dem Modell von Sozial-
integration nachkonstruieren, das die “kulturelle Wertegemeinschaft”
meint - eine iiberschaubare und also kontrollierbare Gemeinschaft intera-
gierender, moralisch verbundener Individuen. Diese Ubertragung eines,
wie immer auch verdeckt, der Nation nachgebauten Kulturbegriffs auf
die Organisation restauriert so lediglich in etwas milderer, weil indirekte-
rer, Form {iberzeichnete Steuerungserwartungen der klassischen Organi-
sationsforschung: Organisationskultur als Instrument der Steuerung von
Organisationen.

An Argumenten, die gegen diese Neuauflage iiberzeichneter Steue-
rungserwartungen sprechen kénnen, herrscht an sich kein Mangel: etwa
die Kritik am klassischen Modell von Organisationsrationalitit (Bruns-
son/Olsen 1998), oder (direkter) die Kritik am Versuch, den Parsonsiani-
schen Kulturbegriff in der Organisationsforschung fruchtbar zu machen
(Schmid 1989, Theis 1994). Man kénnte denn also nun vermuten, die
Hausse des Kulturbegriffs in der Organisationsforschung miisse wohl le-
diglich als voriibergehende akademische Modeerscheinung behandelt
werden. Dafiir kénnte insbesondere auch der aktuelle Stand der Diskus-
sion zur Organisationskultur sprechen: denn diese scheint bisher kaum
mehr geleistet zu haben als eine Wiederholung der bekannten Probleme,
die die Sozialwissenschaften mit dem Kulturbegriff seit jeher haben -
nochmals expliziert am Thema der Organisation (Theis 1994, Szyszka
1999). Seit lingerem schon hiufen sich bekanntlich die Klagen ob “Un-
fassbarkeit” und “notorischer Unklarheit” (Saxer 1998) des Kulturbegriffs
- aber trotzdem, geradezu kontrafaktisch gegen alle Evidenz notorischer
Unklarheit, wird am Begriff festgehalten: “the notion of culture remains
inordinately vague despite little dispute that it is indeed a core concept.”
(Archer 1988: 1) Aber warum an einem Begriff festhalten, von dem ei-
gentlich vor allem bekannt zu sein scheint, dass er theorietechnisch kaum
brauchbar ist?

Gewiss diirfte ein wissenschaftsinterner begriffstechnischer Fort-
schrittsoptimus dabei einer Rolle spielen. Aber der Grund kdnnte auch
weniger im wissenschaftsinternen Diskurs verborgen sein, als vielmehr in
der Gesellschaft selbst. Denn auffillig ist ja doch, wie extensiv der Kultur-
begriff inzwischen nicht nur in professionellen, sondern auch in alltags-
weltlichen Kontexten operativ verwendet wird. Ob Schichten oder Milie-
us, natiirliche oder formalisierte Sprachen, archaische Stimme oder die
moderne Gesellschaft, politische Systeme oder Ethnien, Massenmedien
oder Trommeln, Artefakte jeder Art und jeder Zeit, egal ob Pfeilspitzen,



KULTUR VON NATIONEN KULTUR VON ORGANIZATIONEN 169

Computer oder Zahnbiirsten: all dies und noch Vieles mehr lisst sich im
Schema der Kultur und der Kulturdifferenz bezeichnen - und seit neue-
rem eben auch IBM und Coca Cola, Guerillaorganisationen und NGO,
staatliche Biirokratien und Universititen. Dass die Sozialwissenschaften
durchaus Schwierigkeiten bekunden miissen, ihren Begriff von Kultur
der offenbaren Flexibilitit nachwachsen zu lassen, mit der der Begriff
operativ, in der Gesellschaft, verwendet wird, leuchtet, so betrachtet, bald
einmal ein - und es leuchtet dann auch recht schnell ein, dass den Sozial-
wissenschaften wohl nicht zugemutet werden kann, einen auf so viel ge-
sellschaftliche, nicht zuletzt auch alltagssprachliche, Akzeptanz stossen-
den Begriff aus dem Repertoir der eigenen Konzepte umstandslos zu ent-
lassen. Aber dann kénnte man den Kulturbegriff vielleicht tatsichlich in
die Freiheit der Umgangssprache entlassen und ihn zunichst auch genau
dort analysieren: orientiert also nicht an binnenwissenschaftlichen Defi-
nitionsstrategien, sondern vielmehr an der faktischen Verwendung des
Begriffs in der Gesellschaft selbst.

Dies liesse sich ohne weiteres tun, wenn man an der Vorstellung nicht
linger festhalten will, die Gesellschaft bediirfe der Kultur, um die eigene
Integration garantieren zu kénnen. Versteht man, mit Luhmann, Gesell-
schaft als sich selbst integrierendes Kommunikationssystem, wird der
Kulturbegriff freigestellt von der Aufgabe, fiir die Integration der Gesell-
schaft zustindig sein zu miissen - und gegengleich wird dann auch der
Gesellschaftsbegriff von einem grundsitzlich segmentir gehaltenen Kul-
turbegriff befreit, der lange genug die Engfithrung von Gesellschaft auf
die Nation motivieren konnte. Wie kann man aber dann noch - theorie-
technisch brauchbar - den Kulturbegrift in einer Weltgesellschaft plazie-
ren, die nicht durch “gemeinsame kulturelle Werte”, sondern in erster Li-
nie durch die Strukturen der eigenen funktionalen Differenzierung,
durch die Operationslogik globaler Funktionssysteme, durch symbolisch
generalisierte Kommunikationsmedien “zusammengehalten” wird?

Man konnte “Kultur” als  “historischen Begrift” (Luhmann
1994:31ft.) verstehen und nach der Funktion fragen, die er im Kontext
der Selbstbeschreibung der modernen Gesellschaft einnimmt - und da-
durch, von einer Festlegung auf “Integrationsfunktionen” wegfiihrend,
sehr viel niher auch an wissensoziologische Fragestellungen bringen. Kul-
tur und Wissen, Organisationskultur und Organisationswissen im Kon-
text einer globalen Wissensgesellschaft: so ansetzend kénnte vielleicht ein
Kulturbegrift gewonnen werden, der sich auch fiir die Fragestellungen
der Organisationsforschung fruchtbar machen liesse - also erkliren konn-



170 ROMANO GAETANO

te, weswegen die Organisationsforscher genausosehr wie die Organisa-
tionspraktiker von der Vorstellung von “Organisationskultur” so unge-
brochen fasziniert geblieben sind. Und dies ja trotz aller Probleme, die
der Kulturbegriff den Organisationsforschern im besonderen, den Sozial-
wissenschaften im allgemeinen ungebrochen stellt. Ich méchte, bevor das
Thema der Organisationskultur erneut aufgenommen werden soll, die-
sen alternativen Vorschlag zunichst in (lockerer) Auseinandersetzung mit
einer anderen, immer noch gingigen und bisher nicht erwihnten, Defi-
nitionsstrategie von “Kultur” einftihren: Kultur als Gegenstand, den man
von anderen Gegenstinden absetzen kann - Kultur und Natur.

Wollte man sich an den Gegenstandsfeldern orientieren, die der Kultur-
begrift operativ offenbar zu unterscheiden vermag, miisste man, nur
schon die einleitend genannten Beispiele aufnehmend, genausosehr
Gegenstandsfelder wie Schichten und Milieus (Ober-, Mittel-, Unter-
schichtskultur; Eliten- und Populidrkultur; Subkulturen allerlei Art), “na-
tiirliche” oder artifizielle Symbole (Sprachkultur), Gesellschaftsformatio-
nen (Kultur der Moderne, archaische Kulturen), Funktionssysteme (poli-
tische Kultur, Wissenschaftskultur, massenmediale Kultur), segmentire
Differenzierungen (nationale Kultur, Ethnokulturen), Organisationssys-
teme (Organisationskultur) bis hin zur Totalitit menschlicher Artefakte
(etwa: Alltagskultur) umspannen. Hier ansetzend, bliebe nur der Weg der
Addition offen. Ein Weg, der (um zu einem allgemeinen Begriff von Kul-
tur gelangen zu konnen) alles “spezifisch Menschliche” als Kultur zu-
sammenfassen - und etwa der Natur gegeniiberstellen miisste. * Wollte
man also mit “Kultur” ein Gegenstandsfeld im Unterschied zu anderen

?So klassischerweise Rickert (1899). Die Erscheinungen konstituieren sich unter Kate-
gorlen des Verstandes und unter allgemeinen Gesetzen zu "Natur", wihrend sich "Kul-
tur" durch die Be11ehung von Tatsachen auf Werte ergibt. Die Probleme dieser Unter-
scheidung und der Anschlussunterscheidungen (Tatsachen und Werte, empirisches Sein
und transzen-dentale Geltung, etc.), sind ausgiebig diskutiert und problematisiert wor-
den. Der neuere Stand der Erkenntnis- bzw. Wissenschaftstheorie schliesst jedenfalls
nicht mehr an der neokantianischen Unterscheidung von Kultur und Natur (und mit-
gemeint: von Natur- und Geisteswissenschaften) an, sondern folgt, im Anschluss an die
analytlsche Sprachphlloso phle eher der Linie, die von Popper, Kuhn, Lakatos einerseits
hin zu den aktuellen Kon-struktivismusdebatten andererseits fiihrt. Dies allerdings in-
dert wenig daran, dass, wo von Kultur die Rede ist, trotzdem gerne auf Rickert zumind-
est verwiesen wird.



KULTUR VON NATIONEN KULTUR VON ORGANIZATIONEN 171

Gegenstandsfeldern bezeichnen, also gewissermassen eine ontologische
Weltregion (die Kultur) von einer anderen (die Natur) absetzen, wiirde
man den Begriff auf ein Allgemeinheitsniveau zwingen, wo er letzdlich zu
viel Diskriminationstihigkeit verliert - ihm also genau das genommen
wird, was er offenbar durchaus zu leisten in der Lage ist: Unterschiede zu
bezeichnen. Denn wenn alles, ausser der Natur, Kultur ist: was niitzt
dann diese Unterscheidung noch, ausser dass man nun weiss, dass die
Natur etwas anderes als die Kultur ist?

Doch bemerkenswerterweise kann man den Begriff “Kultur” auch
noch ganz anders verwenden. Man kann ihn nimlich ohne weiteres auf
die (neokantianische) Unterscheidung von Kultur und Natur selbst wie-
der anwenden. Dies, indem etwa darauf hingewiesen wird: dass jede Na-
turbetrachtung doch wohl wiederum an einen kulturell bedingten Begriff
von Natur gebunden ist, genauso wie die Betrachtung von Kultur wiede-
rum auf einen “kulturbedingten Standpunkt” zuriickbezogen werden
kann - und schon l8st sich die Unterscheidung von Kultur/Natur im Kul-
turbegriff selbst wieder auf, und zwar auf beiden Seiten der Unterschei-
dung. Das Resultat dieser Operation ist - zumindest auf den ersten Blick
- Relativismus. Die relativistischen Implikationen dieser der Subjekt-Ob-
jeke-Philosophie verpflichteten Unterscheidung lassen sich nun entweder
in Richtung auf Historisierung dez_; “sozialwissenschaftlichen Begriffs-
apparate” verschieben (Max Weber)', oder aber in das “transzendentale
Subjekt” zuriickverlegen: in die “transzendentalen (inzwischen nur noch
transzendentallogischen: Merz-Benz 2000) Bedingungen der Méglichkeit
von Erkenntnis”. Oder man geht den Weg, den die neuere Wissen-
schaftstheorie (Popper 1972, Lakatos 1978), an die Ertrige der analyti-
schen Sprachphilosophie anschliessend, vorgezeichnet und der sozialwis-
senschaftliche Konstruktivismus inzwischen weitergefiihrt hat: die Kon-
stitution von “Objekten” wie “Subjekten” (und insbesondere: von
“Intersubjekrivicit”) findet - fiir Sozialsysteme - iiber Kommunikation
statt. “Objekte” (also auch: “natiirliche” Objekte) sind, fiir Sozialsysteme,
kommunikativ erzeugte Objekte, und das “Erkennen” dieser Objekte ist
nicht dem (allenfalls transzendentallogisch disziplinierten) Belieben der

*Etwa die bekannte Textstelle in Weber (1988:214): "Aber irgendwann wechselt die
Farbe: die Bedeutung der unreflektiert verwerteten Gesichtspunkee wird unsicher, der
Weg verliert sich in der Dimmerung. Das Licht der grossen Kulturprobleme ist weiter
gezogen. Dann riistet sich auch die Wissenschaft, ihren Standort und ihren Begriffsap-
parat zu wechseln und aus der Héhe des Gedankens auf den Strom des Geschehens zu

blicken."



172 ROMANO GAETANO

“Subjekte” tiberlassen, sondern referiert wiederum auf kommunikativ er-
zeugte Begriffe, die die Beobachtung kommunikativ erzeugter “Objekte”
erlauben - in den Grenzen und den Méglichkeiten, die die Evolution von
Sozialsystemen (also von Kommunikationssystemen) zur Verfiigung stellt
(Luhmann 1997). Diese, an die kommunikationstheoretische Wende der
Sozialwissenschaften anschliessende, Auflosung des Relativismuspro-
blems vermag Konstruktivismus mit einer nicht-relativistischen Modellie-
rung von Sozialevolution zu vereinbaren: vermag also, kommunikations-
theoretisch gewendet, die Probleme der Rickertschen, subjektphilosophi-
schen Unterscheidung von Kultur/Natur aufzulésen. Dieser konstrukei-
vistische Diskurs orientiert sich nun allerdings an einem wissenschafi-
lichen Duktus. Er stellt einen spezialistischen Begriffsapparat zur Verfii-
gung, der aber nun zu beobachten erlaubt, wie die moderne Gesellschaft
ihrerseits auf eine analoge Problemlage reagiert - zusammen mit den
Sozialwissenschaften. Auf die Problemlage nimlich, dass sich im Kontext
einer modernen Gesellschaft kein absoluter Bezugspunkt von Beobach-
tung mehr feststellen lidsst: an die Stelle eines univoken, unangreifbaren
Bezugspunktes tritt die Pluralitiit von Beobachtungsperspektiven, also Kon-
tingenz - und das Risiko des Relativismus. Zur Thematisierung dieser
Kontingenz von Beobachtungsperspektiven wie auch zur Bewiltigung
der implizierten Relativismusrisiken richtet - so die These - die moderne
Gesellschaft selbst (gewissermassen operativ also, als Aistorischen Begriff)
das Schema der “Kultur” ein.

Tatsdchlich scheint Kultur, nun auf die operative Verwendung ach-
tend, keineswegs Gegenstandsfelder zu bezeichnen, also etwa die beob-
achtete “Natur”, oder die jeweils beobachtete “Kultur”. Er bezeichnet
vielmehr die Art und Weise, wie die Betrachtung von Gegenstandsfeldern
vonstatten geht, nimlich kulturell bedingt - also wie wird das, was beob-
achtet wird, beobachtet. Es geht, anders gesagt, nicht um Beobachtung
erster Ordnung: was wird beobachtet (etwa die Natur), sondern es geht
um Beobachtung zweiter Ordnung, um reflexive Beobachtung von Beob-
achtungen - wie wird das Gegenstandsfeld “Natur” beobachtet, oder das
Gegenstandsfeld “Schichten”, oder “Gesellschaftsformationen”, oder
“Organisationssysteme”, oder “Zahnbiirsten”. Und dann werden Gegen-
stinde nicht mehr als Gegenstinde an sich, sondern als konstruierte,
namlich kulturell konstruierte, beobachtet.

Sollte dies zutreffen, dann hitten wir es tatsichlich mit einem ausge-
sprochen modernen Begriff zu tun: mit einem Begriff, der als hochst fle-
xibler Reflexionsbegriff von Beobachtungen eingerichtet ist. Mit einem



KULTUR VON NATIONEN KULTUR VON ORGANIZATIONEN 173

Schema also, das als flexible Anweisung zur laufenden Konstruktion und
Dekonstruktion von Beobachtungen, zur laufenden Konstruktion und
Dekonstruktion von auf Gegenstandsfelder bezogenen “Identititen” ver-
standen werden konnte.

Es mag ungewohnlich scheinen, das Thema “der Begriff von Kultur”
auf diese Weise anpacken zu wollen. Denn es impliziert, den Begriff
“Kultur” aus dem Operationsbereich von Beobachtungen erster Ord-
nung, wo es um die Ordnung der Welt in Gegenstandsfelder, in unter-
scheidbare Identititen geht (also: es gzbr Kultur), in den Operations-
bereich der Beobachtungen zweiter Ordnung umzulegen: wo es um Be-
obachtung von Beobachtern, also um Reflexion der Beobachtung erster
Ordnung geht (also: Kultur als Beobachtungsschema).” So ungewshnlich
der Vorschlag auf den ersten Blick erscheinen mag: er wiirde zumindest
erkliren helfen, weswegen es bisher den Sozialwissenschaften so schwer
gefallen ist, sich auf einen theorietechnisch brauchbaren Kulturbegrift im
allgemeinen, einen gegenstandsbezogenen Begriff von Kultur im beson-
deren zu einigen. Dies konnte daran liegen, dass der Begriff selbst sich ge-
gen gegenstandsbezogene Definitionsstrategien sperrt: denn er kann, na-
hezu umstandslos, gleich wieder eingesetzt werden, um solche
Definitionsstrategien reflexiv - als kulturell bedingt zu beobachten.

Es lassen sich allerdings noch eine Reihe weiterer Indizien anfiihren,
die dieser Herangehensweise an den Begriff Kultur weitere Plausibilitit
zufithren konnten. Erstens handelt es sich beim Kulturbegriff tatsichlich
um einen spezifisch modernen Begriff: begriffshistorisch erhilt er seine
uns inzwischen vertrauten Bedeutungen in der zweiten Hilfte des 18.
Jahrhunderts (Fisch 1992: 6691t.). Er scheint damit eine genuin moderne
Erfahrung auf den Begriff zu bringen. Und man kénnte vermuten, dass
mit dieser genuin modernen Erfahrung nichts anderes gemeint ist denn
die Umstellung weg vom mittelalterlichen Essenzenkosmos, die Umstel-
lung weg vom Interesse an hierarchischer, klassifikatorischer Ordnung
der Gegenstandswelt hin zur Beobachtung der Kontingenz der Wahl der
Standpunkte, von denen aus die Welt beobachtet wird. Eine Umstellung,
die sich in einer ganzen Reihe weiterer Begriffe dieser Zeit ankiindigt: et-
wa im Begriff der Historisierung und der auch hier implizierten
Relativismusdebatten. Und es ist dies nicht zuletzt auch der Kern der ak-
tuellen Debatten zu Postmodernitit und Multikulturalitit - wieder in-
klusive Relativismusrisiko.

“Dies, einem Vorschlag von Niklas Luhmann folgend. Vgl. Luhmann (1994: 31ft.).



174 ROMANO GAETANO

Diese Vermutung wird nochmals plausibler, wenn man, zweitens, be-
riicksichtigt, wie der Begriff “Kultur” operativ verwendet wird. Er wird
tatsichlich nicht verwendet, um die Gegenstandswelt zu klassifizieren,
vielmehr um sie gewissermassen zu verdoppeln (Luhmann 1994:311t.).
Alles, was ist, also jede die Gegenstandswelt strukturierende Identitit,
ldsst sich noch ein zweites Mal im Schema der Kultur betrachten. Eine
Zahnbiirste ist zuniichst einmal eine Zahnbiirste, so wie die Entschei-
dung einer Organisation zunichst einmal die Entscheidung einer Orga-
nisation ist. Doch sowohl die Zahnbiirste wie auch die Entscheidung
lisst sich verdoppeln, indem alles ein zweites Mal im Schema der Kultur
beobachtet wird: nun als Kulturphinomen, als Ausdruck einer spezifi-
schen Alltagskultur, als Ausdruck einer spezifischen Organisationskultur.
Dass es sich um eine interessante Verdoppelung der Identititen der
Gegenstandswelt handel, ist leicht daran zu ersehen, dass durch die Ver-
doppelung zum Kulturausdruck der Gebrauchswert der im Kultursche-
ma beobachteten Identititen keineswegs eingeschrinkt wird: man kann
eine Zahnbiirste weiterhin einfach brauchen, man kann Entscheidungen
in einer Organisation weiterhin einfach treffen. Man kann sie lediglich
nun auch ein zweites Mal, im Doppel, als Kulturprodukt beobachten:
sich also der Frage aussetzen, wie dieser Gegenstand gewissermassen zu-
standekommt, wie die beobachtete Identitit jeweils, eben kulturell be-
dingt, konstruiert wird. Kultur wire demnach also wieder: ein Refle-
xionsschema zweiter Ordnung, das lediglich dazu auftordert, zu beobach-
ten, wie beobachtet wird, wie also die Identititen der Gegenstandswelt
zustandekommen. Im Kulturdoppel erscheinen Identititen als konstru-
ierte Identititen, und werden damit auch: dekonstruierbar. Allerdings
ohne, dass dem Kulturschema auch gleich zu entnehmen wire, wie genau
und 0b tiberhaupt sie dekonstruiert werden sollten. Kultur problemati-
siert Identititen, ohne anzugeben, wie die Problematisierung aufgeldst
werden soll: es geht um Relativierung probehalber - probehalber, weil
nicht verlangt wird, sich den Risiken der Relativierung gleich auch noch
tatsiichlich aussetzen zu miissen. Relativitit wird thematisierbar, ohne dass
sich die Operationen der Gesellschaft selbst damit auch schon in gren-
zenlosen Relativismus auflésen miissten.

Dieser Problematisierungseffekt des Kulturbegriffs, als gewissermassen
ungerichtete Aufforderung zur Dekonstruktion von Konstruktionen, er-
gibt sich allerdings nicht allein durch Verdoppelung von Identititen zu
Kulturprodukten. Es kommt noch ein weiteres Merkmal des modernen
Kulturbegriffs hinzu, das diesen Problematisierungseffekt erst nachhaltig



KULTUR VON NATIONEN KULTUR VON ORGANIZATIONEN 175

umsetzt. Denn drittens fithre die Beobachtung von Beobachtungen im
Schema der Kultur immer auch auf den Kulturvergleich. Der Kulturbegriff
ist ein Vergleichsschema: ob implizit oder explizit, verweist die Rede von ei-
ner Kultur immer darauf, dass eine Kultur spezifisch ist - nur im Vergleich
mit einer anderen Kultur. Kultur wire demnach ein Reflexionsschema, das
nicht nur die Identititen der Gegenstandswelt verdoppelt und dadurch als
konstruierte problematisiert: der Kulturbegriff setzt die problematisierten
Identititen zugleich auch dem Vergleich aus - und problematisiert sie da-
durch erst recht. Im Vergleich mit anderen Konstruktionen wird die De-
konstruktion aller Phinomene erméglicht - aber ungerichtet, also mit je-
weils vollig offenen Rekonstruktionshorizonten. Der Kulturbegrift wiirde
sich demnach gerade nicht sonderlich dazu eignen, Identititen festzu-
schreiben - er eignet wesentlich besser dazu, Identititen zu problematisie-
ren und in Richtung auf zunehmende Abstraktion, also in Richtung auf
“Universalismus” zu zwingen.

Dies ist an sich keineswegs ein erstaunlicher Befund. Er passt auch gut
zu einer Feststellung von Jorg Fisch, der in seiner Geschichte des Kultur-
begriffs etwa zum Resultat gelangt, historisch (also als historischer Be-
griff) habe sich der moderne “Kulturbegriff” letztlich immer in Richtung
auf die Betonung von Pluralismus, Relativismus und Universalismus hin-
bewegt (Fisch 1992: 6791f.) - also genau in die Gegenrichtung einer Fi-
xierung von (etwa nationalen) Identiciten. Kultur ist offenbar ein
Problematisierungsschema (Pluralismus, Relativismus) von Identitit, das
als Vergleichsschema zum “Universalismus” dringt. Und letzteres wird
durchaus erwartbar, wenn man bedenkt, dass der Vergleich eine dreistelli-
ge Operation ist. Sie setzt nicht nur die Unterscheidung des Verglichenen
voraus. Es muss “auch noch ein Vergleichsgesichtspunke gewihlt wer-
den..., der die Selbigkeit des Verschiedenen, also Ahnlichkeit trotz Diffe-
renz garantiert.” Und dieser Vergleichsgesichtspunkt erinnert daran, dass
in der Verschiedenheit etwas Dasselbe sein muss - auf einem hoheren Ab-
straktionsniveau. Der Vergleich regt eben “zur Reflexion an, sodann,
wenn man darin geiibt ist, zur immer weitergehenden Abstraktion und
schliesslich zur Anerkennung der unvermeidbaren Kontingenz der Ver-
gleichsgesichtspunkte” (Luhmann 1994: 38). So betrachtet, kénnte klar
werden, weswegen der Befund von Fisch die universalistischen, aber auch
die pluralistischen und relativistischen Konnotationen des modernen
Kulturbegrifts als die dominierenden heraushebt. Der Kulturbegrift ist
ein Reflexionsschema zweiter Ordnung. Er zieht gewissermassen in die
moderne Gesellschaft eine ganz besondere Kommunikationsebene ein,



176 ROMANO GAETANO

die es der modernen Gesellschaft erlaubt, tiber sich selbst und die Welt
im reflexiven Modus zweiter Ordnung zu kommunizieren (Luhmann
1994: 42): auf einer Ebene also, auf der die Identititen der Gegenstands-
welt als konstruiert erscheinen, im Vergleich problematisiert, und da-
durch dekonstruierbar und rekonstruierbar werden. Und dies mit genii-
gend offenen Konstruktions- und Dekonstruktionshorizonten, um die
Kontingenzerfahrungen dieses Kommunikationsmodus zweiter Ordnung
laufend erneuern zu kénnen: Pluralismus, Historisierung, Relativismus,
Universalismus wiren dann Umschreibungen der Leistungen dieses
Kommunikationsmodus “Kultur”. Ein Kommunikationsmodus zweiter
Ordnung, der zugleich nichts daran #ndert, dass man auch im
Kommunikationsmodus erster Ordnung weiter kommunizieren kann:
man kann weiter operieren, als ob nichts wire - also weiterhin Zahnbiir-
sten brauchen oder Entscheidungen treffen, ohne dies als kulturell be-
dingt reflektieren zu miissen, also ohne den mitgesetzten Relativismus
zwingend ernst nehmen zu miissen. Es geniigt offenbar, wenn die moder-
ne Gesellschaft nun zusitzlich die Moglichkeit bereitstellt, auch im Mo-
dus zweiter Ordnung zu kommunizieren - im Kulturschema.

Nimmt man die aufgelisteten Indizien zusammen, so lisst sich doch ei-
ne gewisse Plausibilitit fiir die auf den ersten Blick ungewdhnliche Ent-
scheidung, den Begrift “Kultur” aus dem Operationsbereich von Beobach-
tungen erster Ordnung in den Operationsbereich der Beobachtungen
zweiter Ordnung umzulegen, gewinnen: also dafiir, nicht den Weg tiber
eine gegenstandsbezogene Definition zu gehen (es gibr Kultur), sondern
im Kulturbegriff ein spezifisch modernes Reflexionsschema zweiter Ord-
nung zu sehen. Man miisste nun aber auch zeigen kénnen, was genau
durch das Kulturschema hindurch auf das Wie seines Zustandekommens
beobachtbar wird. Die These lautet hier: im Schema der Kultur werden je-
ne Semantiken beobachtet, die die sozialstrukturelle Umstellung von Stra-
tifikation auf funktionale Differenzierung der modernen Gesellschaft be-
gleitet haben: beobachtet werden in erster Linie die Semantiken, die an
die Strukturen einer funktional differenzierten, globalen Wissensgesell-
schaft anzuschliessen vermogen.

[1

Semantiken lassen sich als das seziale Gediichtnis von Kommunikations-
systemen begreifen: sie identifizieren bewahrenswerten Sinn, den man



KULTUR VON NATIONEN KULTUR VON ORGANIZATIONEN L7

dann als Wissen weiterbehandeln, festhalten, erinnern oder wieder dem
Vergessen iiberlassen kann. Semantiken dienen zugleich der Beobachtung
und Beschreibung der Strukturen von Kommunikationssystemen : also
etwa die Strukturierung der Sozialsysteme in Gesellschaftssystem, Orga-
nisationssysteme, Interaktionssysteme; die Strukturen funktionaler Diffe-
renzierung des Gesellschaftssystems selbst - die Funktionssysteme Oko-
nomie, Politik (inklusive seiner territorialen Segmentierung), Massenme-
dien, Kunst, Religion, Recht, Familie, Wissenschaft, etc. Das Kultursche-
ma dient nun nicht dazu, unmittelbar Sozialstrukturen, sondern eben Se-
mantiken, das soziale Gedichtnis von Sozialsystemen also, im Modus
zweiter Ordnung zu beobachten. Kultur ist insofern nicht das soziale Ge-
dichtnis selbst, sondern es ist ein offenes Reflexionsschema zweiter Ord-
nung des sozialen Gedichtnisses von Sozialssystemen. Wieso diese etwas
komplexe Staffelung der Argumentation?

Semantiken, also Wissensformen, von Sozialsystemen werden norma-
lerweise operativ eingesetzt, versehen gewissermassen mit einem automa-
tischen Realititsindex. Anders gesagt: Semantiken werden normaler-
weise nicht als Beschreibungen der Welt, also etwa von Sozialstrukturen,
verstanden, sondern sie sind die Welt. Empirisch lisst sich entsprechend
leicht zeigen, wie sich immer wieder charakteristische Divergenzen zwi-
schen sozialstruktureller und semantischer Evolution einstellen. Am Bei-
spiel der friihmodernen Gesellschaft: diese hat sich teilweise bis ins spite
18. Jahrhundert hinein noch als geburtsstindische Gesellschaft, also als
stratifizierte Gesellschaft beschrieben - und diese Beschreibung in die
Form bestimmbarer Semantiken gebracht. Semantiken, die sich keines-
wegs als Beschreibungen der Gesellschaft selbst beobachtet haben, son-
dern schlicht als dze Gesellschaft operativ wirksam waren. Von der Sozi-
alstruktur her betrachtet (also von einem Beobachter, der sich der
Unterscheidung von Sozialstruktur und Semantik bedient), hatte die
Gesellschaft aber lingst begonnen, sich von Stratifikation auf funktiona-
le Differenzierung umzustellen: Okonomie, Massenmedien, Politik,
Kunst, Wissenschaft, etc. Dass angesichts dieser sozialstrukturellen Evo-
lution eine geburtsstindische Beschreibung der Gesellschaft immer

> Und natiirlich der Umwelt von Kommunikationssystemen, also "Natur", psychische
Systeme, etc. Ich lasse diese Méglichkeiten cinfachheitshalber beiseite: denn auch die
Beobachtung der Umwelt von Kommunikationssystemen erfolgt auf der Basis von Se-
man-tiken der Kommunikationssysteme - sofern man (wie hier) genau diese Systemref-
erenz unterstellt. Zur Unterscheidung von Sozialstruktur und Semantik vgl. Luhmann

(1993:9fF.).



178 ROMANO GAETANO

mehr an Plausibilitit einzubiissen beginnen musste, wurde allerdings
erst gesehen, als klar wurde, dass Semantik und Sozialstruktur durchaus
asynchron laufen konnen - was dann heisst, dass Semantiken nicht mehr
widerstandslos funktionieren, und deswegen auch als obsolet geworden
auffallen konnen. Doch erst wenn sie nicht mehr funktionieren, erst am
Widerstand werden sie als obsolete Beschreibung der, und nicht als die
Gesellschaft sichtbar - oft reichlich spit, wenn man etwa an die franzdsi-
sche Revolution denkt. Dort wird bruchartig semantisch nachvollzogen,
was sich sozialstrukturell lingst angebahnt hatte. Aber solange Semanti-
ken funktionieren, also plausibel sind, kann man sie zwar kritisieren an-
hand anderer Semantiken, anderer Unterscheidungen - aber die, aus
welchen Griinden auch immer, funktionierenden Semantiken behalten
den Realititsindex fiir sich, und noch so “gute” Ideen, etwa Gleichheit
und Menschenrechte usw., setzen sich nicht durch - sind sozialstruktu-
rell nicht anschlusstihig, zumindest nicht, bis ihre Zeit kommt, wenn
sie denn kommt. Semantiken sind, kurz gesagt, durchaus zih - vermei-
den es also, so lange es eben geht, sich als grundsitzlich kontingente
Konstruktionen zum Thema zu machen, haben mithin die Form opera-
tiven Wissens, mit mitlaufendem Realititsindex. Und genau dieser Rea-
lititsindex wird im Beobachtungsschema zweiter Ordnung “Kultur”
ausser kraft gesetzt. Aber auf ganz besondere Weise: nimlich praktisch,
d. h. genauer: operativ (zunichst wenigstens), folgenlos. Im Kultursche-
ma werden Semantiken (das Alltagswissen, wie man eine Zahnbiirste
braucht, oder das Organisationswissen, wie man strategieorientierte
Entscheidungen fillt) verdoppelt und damit als konstruiertes, eben kul-
turell bedingtes, Wissen markiert: Alltagskultur, Organisationskultur.
Diese Verdoppelung operativ verfiigbarer Semantiken zum Kulturaus-
druck erfolgt wiederum ohne, dass dies die Operativitit der Semantiken
beeintrichtigen miisste - die Relativierung durch Kulturalisierung ist ri-
sikolos. Denn das Kulturschema ist ein offenes, ungerichtetes Refle-
xionsschema: es problematisiert nicht direkt, also durch Bezeichnung
konkreter Alternativen. Es stellt also die Operativitidt der Semantik nicht
dadurch in Frage, dass es unmittelbar Alternativen aufdringen wiirde - es
bereitet lediglich das Feld vor fiir die Mdglichkeit von alternativen Se-
mantiken. Doch solange nicht konkrete Alternativen mitbezeichnet wer-
den, bleibt es bei der Moglichkeit. Der Kulturbegriff verdoppelt die Se-
mantik, lisst sie dadurch als kulturell konstruiert erscheinen, und setzt
sie dem Vergleich aus - und prisentiert sie im Vergleich nochmals deut-
licher als konstruiert, weil offensichtlich kontingent, potentiell auch an-



KULTUR VON NATIONEN KULTUR VON ORGANIZATIONEN 179

ders moglich. Aber auch der Vergleich selbst ist offen: denn der Kultur-
begriff gibt wiederum keine konkreten Anweisungen, wie und mit wel-
chen Folgen verglichen werden soll. Verdoppelung und Vergleich im
Kulturschema markieren lediglich Konstruiertheit, Kontingenz und Re-
lativitit, motivieren zu Abstraktion und Dekonstruktion mit véllig offe-
nen Rekonstruktionshorizonten - und dies alles riszkolos, ohne die Ope-
rativitit von Semantiken durch relativistische Bedenken zwingender-
weise mit einschrinken zu miissen. Alles kann so weitergehen wie zuvor.
Man gewinnt den Eindruck, als sei das Kulturschema nicht mehr, aber
auch nicht weniger, als ein Reflexionsschema, das das soziale Gedichtnis
moderner Sozialsysteme probehalber flexibilisiert, gewissermassen zu ex-
perimenteller Vorschusskreativitit anregt, ohne seine Operativitit zu be-
eintrichtigen - um es fit zu halten fiir den Fall, dass sich dann doch eine
Verinderung aufdringen wiirde, im Falle der Obsoletierung von Seman-
tiken und entsprechendem Bedarf fiir Alternativen.

Sollte dem so sein, dann wire der Kulturbegriff tatsichlich ein tiber-
aus moderner Begriff: ein Begriff, der der modernen Gesellschaft die
Méglichkeit gibt, in der Form eines offenen Kommunikationsmodus
zweiter Ordnung tiber sich selbst und die Welt in der Form von Konstru-
iertheit und Kontingenz kommunizieren zu konnen, ohne sich immer
auch noch mit der Frage beschiftigen zu miissen, was dann konkret an-
ders gemacht werden miisste - er erlaubt, auf eine knappe Formel ge-
bracht, Relativitit und Stabilitit der funktional differenzierten Gesell-
schaft gleichzeitig zu steigern. Das Raffinement dieser Losung wire dann
geradezu beeindruckend: die moderne Gesellschaft kann sich so auf im-
mens mehr Kontingenz und mehr Relativitiit einlassen als jede Gesell-
schaft zuvor - und genau dadurch die Kontinuierbarkeit ihrer Operatio-
nen steigern. Denn es wird ein Uberschuss an Alternativen laufend pro-
duziert - die bereitstehen fiir den Fall, dass Bedarf fiir Alternativen tat-
sichlich besteht. Und Bedarf meint: dass verfiigbare Alternativen operativ
realisiert werden konnen, weil sie strukturell anschlusstihig geworden
sind. Aber ist dieser Begriff von Kultur nun auch wissenschaftsintern an-
schlussfihig?

Zunichst ist sicherlich klar, dass kein Anschluss stattfinden kann an
einen Kulturbegriff, der Kultur als Integrations- und Steuerungsinstru-
ment von Sozialsystemen behandelt - und die Gesellschaft wie auch ihre
Organisationen im Kern nach dem Muster der Wertegemeinschaft zu
modellieren zwingt. Hingegen ist die vorgeschlagene Fassung des Kultur-
begriffs durchaus anschlussfihig an wissenssoziologische, phinomenolo-



180 ROMANO GAETANO

gische oder symbolisch-interaktionistische Ansitze, und jedenfalls auch
an jene Ansitze, die Kultur mit sozialem Gedichtnis in Zusammenhang
bringen. " Aber vor allem hitte diese Fassung des Kulturbegriffs den Vor—
teil, kompatibel zu sein mit der Komplexitit der Verwendung des Kultur-
begriffs in der modernen Gesellschaft. Denn jedes Sozialsystem, von
[nteraktionssystemen iiber Organisationssysteme hin zum Gesellschafts-
system und seinen Funktionssystemen, bringt operativ nutzbare Unter-
scheidungen in die Form bewahrenswerten Wissens, also von Semantiken
- die dann im Kulturschema weiterbehandelt werden kénnen.

Man kann so auf Stratifikation verweisendes Distinktionswissen im
Schema des Vergleichs von Eliten- und Populirkultur beobachten, und,
mit dem Abbau von Stratifikation im Zuge der Umstellung auf funktionale
Differenzierung, die Dekonstruktion des Schemas hin zu lifestyles und Mi-
lieus, also Subkulturen, begleiten (Saxer 1998, Ganz-Blittler 1998).

Man kann die moderne Gesellschaft selbst als spezifische Kulturform
beobachten und etwa mit exotisch-archaischen Kulturen vergleichen.
Und aus dem Vergleich lassen sich gar kulturkritische Impulse gegen die
Kultur der modernen Gesellschaft gewinnen, indem etwa die unver-
krampfte Natiirlichkeit archaischer Gesellschaften wohltuend von der
dauergestressten Selbstkontrolle des modernen Lebens absetzbar wird -
ohne gleich aber deswegen gezwungen zu werden, wieder mit Pfeil und
Bogen auf die Jagd gehen zu miissen (Luhmann 1994:31ft.).

Man kann aber auch die Semantiken der Nation und der Ethnizitit im
Schema der Kultur beobachten und am Argument des Multikultura
lismus gleich wieder dekonstruieren. Sogar der Konflikt zwischen Natio-
nen erhilt einen besonderen Zuschnitt, wenn er als Kulturkonflikt beob-
achtet wird. Denn wihrend man keine Miihe bekundet, sich den Kampf
zwischen verschiedenen Nationen vorzustellen (dafiir sind Nationen ja
da), impliziert die Rede vom Kulturkonflikt immer mehr Respekt vor
gleichberechtigter Veschiedenenheit, als nationale oder ethnische Semanti-

* Zu den Anschlussstellen zwischen Wissenssoziologie und systemtheoretischem Kon-
struktivismus vgl. etwa Luhmann 1994:151ff,; zu Kultur und sozialem Gedichtnis etwa
Assmann und Hélscher 1988. Eine wichtige Differenz ist hingegen mit der Umstellung
weg von der Subjekt-Objeke-Philosophie hin zu einem konstruktivistischen Kommu-
nikationsbe-griff markiert. Allerdings schliesst Luhmann diesen Begriff von Kommu-
nikation nicht zuletzt an George Herbert Mead an (Luhmann 1997:29), wihrend zu-
gleich auch Schiitz dem subjektphilosophischen und phinomenologischen Aus-
angspunkt seiner Arbeiten, an die dann Berger und Luckmann anschliessen werden,
Eaum mehr denn eine historische Reverenz erweist. S. etwa Schiitz (1981), Schiitz
(1957), aber auch Berger und Luckmann (1980), Schiitz und Luckmann (1979, 1984).



KULTUR VON NATIONEN KULTUR VON ORGANIZATIONEN 181

ken 2 la longue vielleicht verkraften kénnten. Und dies diirfte mit den
universalistischen Konnotationen des Kulturbegriffs zu tun haben, die
wiederum ein Effeke sind der Offenheit des Vergleichsschema.

Aber genausogut kann man nun Interaktionsrituale, also Interaktions-
semantiken, als kulturell bedingt beobachten, und zugleich werden auch
die vielen Artefakte menschlichen Daseins etwa im Schema der Alltags-
kultur zuginglich und vergleichbar. Man kann gar historische Gesell-
schaften, die sich selber nie im Schema des modernen Kulturbegriffs be-
obachtet haben (Fisch 1992), nun als Kulturen beobachten - die griechi-
sche etwa; oder statt historischer gleich regionale Vergleiche anstellen,
und die europiische Kultur der asiatischen gegeniiberstellen. Oder das
territorial segmentierte Funktionssystem Politik entlang seiner territoria-
len Segmentierung auf den Vergleich politischer Kulturen bringen.f Und
schliesslich, aber gewiss nicht zuletzt, lassen sich auch Organisationssyste-
me im Schema der Kultur und der Kulturdifferenz beobachten. Mit wel-
chen Folgen?

[1I

Auf jeden Fall mit der Folge, dass ein so modellierter Begriff von Organi-
sationskultur sich nicht mit Steuerungserwartungen belasten muss, die
die Organisationsforschung selbst lingst dekonstruiert hat. Und auch
nicht mit einem Kulturbegriff, der ein wertezentralistisches Modell ge-
sellschaftlicher Integration vorschligt, das im Kern, und wie auch immer
tief in den Grundbegriffen verborgen, der lingst vergangenen Kleinriu-
migkeit territorial hochintegrierter Wertegemeinschaften nachgebildet ist
- also in den Grundziigen dasselbe Integrationsmodell vorschligt, das die
Interaktionsgemeinschaft der Nation in die moderne, funktional difte-
renzierte, dezentral operierende, territorial zunehmend desintegrierte
Weltgesellschaft lediglich noch als strukturell nicht anschlussfihige, inso-
fern illusorische (was nicht meint: folgenlose) Semantik einbringen kann.
Dieses Modell von Integration auf die Organisation anwenden zu wollen,
hiesse an der Pointe dieses hochmodernen Sozialsystems vorbeizukonzep-
tualisieren: denn die Ausdifferenzierung des Sozialsystems Organisation
reagiert in erster Linie auf die zunehmende riumliche Desintegration der
modernen Gesellschaft - also auf die zunehmende Akzentuierung der

"Mit Bezug auf Massenmedien: Jarren et al. 1998.



182 ROMANO GAETANO

Differenz von Interaktion und Gesellschaft. Organisationen synchroni-
sieren selektiv Gesellschaft und Interaktion (Luhmann 1997:826ff.), ma-
chen die hochselektive Abstimmung von Interaktion auf (insbesondere,
aber nicht nur) Funktionssysteme hin méglich: erméglichen mithin ziel-
orientiertes “kollektives Handeln” unter modernen, durch funktionale
Differenzierung, riumlicher Desintegration von Kommunikation und
wachsender Akzentuierung der Differenz von Gesellschaft und Interak-
tion gegebenen Bedingungen (Luhmann 1997:813ff.). Organisationen
erfiillen operativ in der modernen Gesellschaft also genau jene Funktion,
die die Semantik der Nation lediglich noch imaginieren kann: Gesell-
schaft und Interaktion zu synchronisieren und dadurch “kollektives Han-
deln” zu ermt')glichen.H

Folgt man hingegen dem vorgeschlagenen Konzeptualisierungsvor
schlag von Kultur, dndert sich die Perspektive grundlegend - gerade wenn
man durch diesen Kulturbegriff hindurch nun sowohl die Semantik der
Nation wie auch das Wissen von Organisationen beobachtet und dabei
auf die sehr unterschiedlichen Konsequenzen dieser Beobachtung achtet.
Denn wihrend die Beobachtung der Nation im Schema der Kultur in der
Tendenz die partikularistischen Implikationen der Semantik der Nation
unterminiert, auf Universalismus hin orientiert und also im Kulturver-
gleich (“Multikulturalismus”, “Interkulturalismus”, usw.) semantisch
nachholen hilft, was sich sozialstrukeurell lingst abgezeichnet hatte - die
Entstehung einer Weltgesellschaft nimlich - hilft der Begriff der Kuleur,
auf die Organisation bezogen, eine der zentralen Operationen dieses schr
modernen Sozialsystems zu bezeichnen: die Optimierung von Eigen- und
Umweltbeobachtung im Kontext einer modernen, globalen Wissensge-
sellschaft - zwecks Optimierung der Innovations- und Anpassungsfihig-
keit von Organisationen in einem zunechmend komplexer werdenden
Umfeld. Denn die (Selbst)Beobachtung der Organisation im Kultursche-
ma dirigiert den Vergleich mit anderen ‘Kulturen’ (anderen Organisatio-
nen, und zwar zunehmend unterschiedlichster ‘Art’), expliziert selektiv
und bei Bedarf implizites Wissen, indem es in einer offenen Form des
Vergleichs behandelbar gestaltet wird: gebracht in die Form der Organi-
sationskultur und im Vergleich auf Flexibilitit, Anpassungsfihigkeit und
Effizienz hin orientiert. Organisationswissen wird probehalber flexibili-
siert, im Vergleich zu “experimenteller Uberschusskreativitit” angeregt:

* Ein Aspekt, den Anderson (1991) im bekannten Wort (und Buchtitel) von den "imag-
ined communities” auf den Punkt gebracht hat.



KULTUR VON NATIONEN KULTUR VON ORGANIZATIONEN 183

ohne aber die “Handlungsfihigkeit” von Organisationen durch Wieder-
einfithrung unmittelbar auch operativ relevanter Unsicherheit beein-
trichtigen zu miissen - man hilt sich lediglich gewissermassen fit fiir den
Fall, dass sich dann doch eine Verinderung aufdringen wiirde, im Falle
der Obsoletierung von Organisationswissen und entsprechendem Bedarf
fiir Alternativen. Die Beobachtung der Organisation im Schema der Kul-
tur konnte sich so als zentrales Motiv einer an Innovativitit (zwecks Er-
haltung der Anpassungsfihigkeit in einer komplexen Umwelt) orientier-
ten, modernen Organisation prisentieren.

So modelliert, wiirde der Kulturbegriff zu einem analytischen Instru-
ment werden, um eine “Wissenssoziologie” der Organisation unterstiitzen
zu konnen, die sich befreit von jenen lingst als problematisch ausgewiese-
nen instrumentalistischen Beziigen, die die Organisationskulturansitze
ausgezeichnet haben und weiterhin auszeichnen (Theis 1994:162ff). An
die Stelle der Festlegung von Kultur auf Steuerung, Integration und inter-
ne Kohision, die Kultur als méglichst zihflissigen “Werteleim” (oder
“symbolischen Leim”) von Organisationen behandeln will, kénnte eine
Modellierung treten, die Kultur mit Flexibilisierung und Variabilitit von
Organisationswissen in Zusammenhang bringt: und also auch mit dem
Thema der Optimierung von Lern- und Innovationsfihigkeit angesichts
offener und entsprechend unsicherer Entscheidungshorizonte (March und
Olsen 1976). Innovationsfihigkeit dann verstanden als eine Form der Op-
timierung von Selbst- und Umweltbeobachtung, die sich in erster Linie
am Schema des Vergleichs orientiert. Im intraorganisationellen Vergleich
aktueller Entscheidungssituationen mit dem Gedichtnis der Organisation
sowie im Vergleich mit Organisationen und Funktionssystemen in der
Umwelt der Organisation ldsst sich laufend gentigend Kontingenz in die
Organisation wiedereinfiihren (Baecker 1993), um die Chancen von Vari-
ation als Voraussetzung fiir Innovation zu erhéhen; und zugleich erlaubt
diese Beobachtungsform, die Differenz von Variation und Selektion in der
Organisation selbst zu simulieren, um dadurch, gewissermassen experi-
mentell, Anhaltspunkte fiir erfolgreiche Innovation zu gewinnen, also fiir
Variationen, die den Selektionstest durch Funktionssysteme zu bestehen
vermdgen. Die Planbarkeit des Unplanbaren, nimlich Innovation, wire
demnach als Optimierung dieser Selbst- und Umweltbeobachtungsstrate-
gie zu verstehen. Und nicht zuletzt hier konnte der Begriff der Organisa-
tionskultur seine Funktionsstelle finden: als Schema, das in offenen Ver-
gleichshorizonten Reflexivitit und Kontingenzerfahrung motiviert und
damit den ihm eigenen Beitrag an die Erhaltung der Innovationsfihigkeit



184 ROMANO GAETANO

von Organisationen leistet. Als Schema, das “reflexive Rationalisierung”
(Baecker 1993:17ff.) voranbringt - und Reflexivitit (also Kontingenzer-
fahrung, Unsicherheit und “lose Kopplung”) wie Kontinuierbarkeit (also
Unsicherheitsabsorption und “feste Kopplung”) gleichzeitig steigert. Da-
mit wiirde der Siegeszug des Begrifts der Organisationskultur, weniger
mit Blick auf die Organisationsforschung als vielmehr mit Blick auf die
faktische Verwendung in der Organisationspraxis selbst, zum besten Indi-
kator dafiir werden, dass auch die Organisation das gleiche Schicksal er-
eilt hat, das die Moderne seit lingerem schon an sich selbst im Riickgriff
auf den historischen Reflexionsbegriff “Kultur” zum Thema gemacht ha-
ben diirfte: Wege finden zu miissen, sich auf immens mehr Kontingenz
einzulassen, ohne dadurch die Kontinuierbarkeit der eigenen Operatio-
nen zu riskieren - ja vielmehr Kontinuierbarkeit und Kontingenzerfah-
rung in einem steigern zu kénnen.

References

ANDERSON, B. (1991) Imagined Communities, London/N.Y.

ARCHER, M. (1988) Culture and Agency. The Place of Culture in Social
Theory, Cambridge.

ASSMANN, J. und HOLSCHER, T. (1988) Kultur und Gedichtnis, Frank-
furt/M.

BAECKER, D. (1993) Die Form des Unternehmens, Frankfurt/M.

BERGER, P. und LUCKMANN, Th. (1980) Die gesellschaftliche Konstruk-
tion der Wirklichkeit, Frankfurt/M.

BRUNSSON, N. (1985) The irrational organization: irrationality as a basis
for organizational action and change, Chichester.

BRUNSSON, N. and OLSEN J. P. (1998) Organization Theory: Thirty Years
of Dismantling, and Then?..., in BRUNSSON, N., J. P OLSEN (eds.)
Organizing Organizations, Bergen:13-43.

FiscH, J. (1992) Art. Zivilisation, Kultur, in Geschichtliche Grundbegrif-
fe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutsch-
land, hg. v. O. BRUNNER, W. CONZE, R. KOSELLECK, Bd. Bd. 7, Stutt-
gart: 6791t

GANZ-BLATTLER, U. (1998) Schichten, Lagen, Webmuster. Uberlegun-
gen zur Stratifikation von Kultur, in: SAXER, U. (Hrsg.) Medien-Kul-
turkommunikation, Sonderheft Publizistik, 2:175ff.



KULTUR VON NATIONEN KULTUR VON ORGANIZATIONEN 185

JARREN, O., U. SARCINELLI, U. und SAXER, U. (1998) (Hrsg.) Politische
Kommunikation. Ein Handbuch, Opladen.

Lakatos, 1. (1978) The Methodology of Scientific Research Program-
mes. Philosophical Papers, voll. I-II, Cambridge.

LUHMANN, N. (1993) Gesellschaftsstruktur und Semantik, Bd. 1, Frank-
furt/M.

LUHMANN, N. (1994) Gesellschaftsstruktur und Semantik, Bd. 4, Frank-
furt/M.

LUHMANN, N. (1997) Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt/M.

MaRcH, J. G. (1981) Footnotes to Organizational change, in Adminis-
trative Science Quartely, 4, 26:563-577.

MARCH, J. G. (1988) Decisions and Organizations, Oxford.

MARCH, J. G. und OLSEN, ]. P. (1976) Ambiguity and Choice in Organi-
zations, Bergen.

MERz-BENZ, P-U. (2000) Die Bedingung der Moglichkeit von Diffe-
renz. Das transzendentallogische Missverstindnis in der Systemtheorie
Niklas Luhmanns, in MERZ-BENZ, P-U. und G. Wagner (Hg.) Die
Logik der Systeme. Zur Kritik der systemtheoretischen Soziologie Ni-
klas Luhmanns, Konstanz.

MurLins, N. C. (1981) Ethnomethodologie: Das Spezialgebiet, das aus
der Kilte kam, in LEPENIES, W., Geschichte der Soziologie, 4 Bde, Bd.
2, Frankfurt/M.:971f.

PARSONS, T. (1966) Societies. Evolutionary and Comparative Perspecti-
ves, Englewood Cliffs/N.].

Porper, K. R. (1972) Logik der Forschung, Tiibingen.

PsaTHas, G. (1973) (ed.) Phenomenological Sociology, New York.

RIckERrT, H. (1899) Kulturwissenschaft und Naturwissenschaft, Freiburg
i. B.

RICkeRT, H. (1915) Der Gegenstand der Erkenntnis, Tiibingen.

RoMANO, G. (2000) Braucht die Gesellschaft eine gemeinsame Kultur?
Zur Kritik des Kulturbegriffs der Migrationsforschung, in HOFE-
MANN-NOWOTNY, H.-J. (Hrsg.) Das Fremde in der Schweiz. Ergeb-
nisse soziologischer Forschung, Ziirich.

SAXER, U. (1998) Zur Theorie von Medien-Kulturkommunikation, in:
SAXER, U., (Hrsg.), Medien-Kulturkommunikation, Sonderheft Pu-
blizistik, 2.

SAXER, U. (1999) Organisationskommunikation aus kommunikations-
wissenschaftlicher Sicht. Eine Standortbestimmung, in Szyszka, P



186 ROMANO GAETANO

(Hrsg.) Offentlichkeit. Diskurs zu einem Schliisselbegriff der Organi-
sationskommunikation, Opladen.

ScHMID, M. (1989) Sozialtheorie und soziales System. Versuche iiber
Talcott Parsons, Miinchen.

ScHUTZ, A. (1957) Das Problem der transzendentalen Intersubjektivitit
bei Husserl, Philosophische Rundschau, H. 2: 81-107.

ScHUTZ, A. (1981) Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt, Frank-
furt/ M.

ScHUTZ, A. und. LUCKMANN, Th. (1979 u. 1984) Strukturen der Le-
benswelt, 2 Bde., Frankfurt/M.

SiMoN, H. A. (1982) Models of Bounded Rationality, Cambridge
(Mass.).

SIMON, H. A. (1985) Causalita, razionalita, organizzazione, Bologna.

SPRONDEL, W. M. (1981) Erzwungene Diffusion. Die “University in Exi-
le” und Aspekte ihrer Wirkung, in LEPENIES, W., Geschichte der So-
ziologie, 4 Bde, Bd. 4, Fr_ankfurt/M.:l76fE

Szyszka, P. (1999) (Hrsg.) Offentlichkeit. Diskurs zu einem Schliisselbe-
griff der Organisationskommunikation, Opladen.

TeENBRUCK, E H. (1981) Emile Durkheim oder die Geburt der Gesell-
schaft aus dem Geist der Soziologie, Zeitschrift fiir Soziologie, Jg. 10,
H. 4.

THEIS, A. M. (1994) Organisationskommunikation: theoretische Grund-
lagen und empirische Forschungen, Opladen.

WAGNER, H. R. (1981) Der Einfluss der deutschen Phinomenologie auf
die amerikanische Soziologie, in LEPENIES, W., Geschichte der Sozio-
logie, 4 Bde, Bd. 4, Frankfurt/M. 202ft.

WEBER, M. (1988) Die “Objektivitit” sozialwissenschaftlicher und sozi-
alpolitischer Erkenntnis, in: Gesammelte Aufsitze zur Wissenschafts-
lehre, hg. v. ]. Winckelmann, Tiibingen.

WEICK, K. E. (1985), Der Prozess des Organisierens, Frankfurt/M.

WEICk, K. E. (1985a) The significance of corporate culture, in FROST, .
J. etal. (eds.) Organizational culture, Beverly Hills:381-389.



	Kultur von Nationen : Kultur von Organisationen

