
Zeitschrift: Medienwissenschaft Schweiz = Science des mass média Suisse

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Kommunikations- und
Medienwissenschaft

Band: - (2005)

Heft: 2

Artikel: Differenzierung statt Disziplinierung

Autor: Marchart, Oliver

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-790721

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-790721
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I
Oliver Marchart

Differenzierung sfaff Disziplinierung
Zum Problem von Fachgrenzen anhand der basistheoretischen
Modelldifferenz von «Kultur» und «Kommunikation»

In diesem Aufsatz wird die These vertreten, dass die innerdisziplinäre Ausdifferenzierung in (sozialwissenschaftliche)

Kommunikationswissenschaften und (kulturwissenschaftliche) Medienwissenschaften eine inhaltliche Bereicherung der Disziplin darstellen

kann und aus diesem Grund nicht im Sinne der einen oder anderen Seite einzuebnen ist. Der Aufsatz geht dieser These anhand einer

Untersuchung der grundlegenden oder basistheoretischen Modelldifferenz in Bezug auf das jeweilige Kommunikationskonzept der

beiden «Subdisziplinen» nach. Beide bringen ein jeweils anderes Basismodell von Kommunikation in Anschlag: die

Kommunikationswissenschaften basieren wesentlich auf dem von ]. Carey so genannten transmission view of communication, während die

kulturwissenschaftlich orientierten Medienwissenschaften dem ritual view of communication anhängen. Der Aufsatz untersucht

die Differenz beider Modelle vor allem anhand einer Darstellung des letzteren und plädiert dafür, nicht nur die Differenz zwischen

den Modellen zu betonen, sondern vor allem auch deren Komplementarität.

1 Die Problematik: Transdisziplinarität
versus Disziplinierung

Das akademische System des deutschsprachigen Raums ist

von einem merkwürdigen Auseinanderklaffen von Realität

und Anspruch gekennzeichnet. Auf semantischer Ebene

ist die Selbstdarstellung zumindest human- und
sozialwissenschaftlicher Disziplinen als inter- oder transdiszi-

plinär fast schon unumgänglich, während auf funktionaler
Ebene die Disziplingrenzen strikt überwacht werden, so

dass «Migrationsbewegungen» zwischen den Disziplinen
institutionell eher unterbunden als gefördert werden. Die

Medien- und Kommunikationswissenschaften sind als

relativ junge Disziplin, die ihren (Selbst-)Disziplinierungs-

prozess noch nicht abgeschlossen hat, in diesem double bind

gefangen. Sie stehen sowohl unter einem institutionellen

Disziplinierungsdruck als auch unter einem zumindest
semantischen Transdisziplinierungsdruck. Sollen sie nun
ihre real existierende interdisziplinäre Geschichte und

Gegenwart als relativ junge Disziplin als ein asset verstehen

und unter dem neuen Begriff der Transdisziplinarität
ausspielen, oder sollen sie ihr Profil zu stärken versuchen,

indem sie ihre Aussengrenzen deutlicher festlegen. Denn
das Problem, mit dem die Kommunikations- und
Medienwissenschaften konfrontiert sind, besteht ja genau darin,
dass Disziplingrenzen, um überschritten werden zu können,

bereits festgelegt sein müssen. Wo sie nicht festgelegt
sind, kann Theorienvielfalt hingegen als Theorienbeliebigkeit

erscheinen.

Ich möchte im Folgenden von der These ausgehen, dass die

Festsetzung solch disziplinarer Grenzen nur über ein rigides
Grenzregime der «nachholenden Disziplinierung» zu erreichen

und aus ebendiesem Grunde zu verwerfen ist, weil sie

die Produktivität eines wirklich transdisziplinären Ansatzes,

zu dem die Kommunikations- und Medienwissenschaften
beste Voraussetzungen bieten, zerstören würde. Der durchaus

berechtigte Ruf nach einer Festigung der disziplinaren

Science des mass média suisse 2/2005

Identität - der Kommunikationswissenschaften international

wie auch der Kommunikationswissenschaften in
der Schweiz - sollte nicht zur Disziplinierung der Vielfalt
kommunikations- und medienwissenschaftlicher Ansätze

führen im Sinne einer disziplinaren oder besser: diszipli-
natorischen Abschliessung nach aussen und damit gleichsam

auch Selbst-Einschliessung nach innen. Stattdessen, so

schlage ich vor, sollte die scheinbare Schwäche des verspäteten

Disziplinierungsprozesses zur eigentlichen Stärke

gemacht werden, indem die blosse Semantik der Transdisziplinarität

auch innerdisziplinär beim Wort genommen, d.h.

operationalisiert und institutionalisiert wird.

Dieser Schritt birgt freilich in sich die Gefahr, in
Methodenbeliebigkeit und ein blosses Plündern des human- und
sozialwissenschaftlichen Theorienfundus abzugleiten - also in
die Auflösung aller Disziplingrenzen. Wie liesse sich dieser
Gefahr gänzlich «undisziplinierter» oder gar «disziplinloser»

Beliebigkeit entgegenarbeiten? Nun, zuallererst kann
dieser Gefahr nur auf Ebene der alltäglichen wissenschaftlichen

Praxis entgegengearbeitet werden. Doch jede Praxis

ist geleitet von einem bestimmten Selbstbild, einer Vorstellung

ihrer selbst, sei diese nun klar oder verschwommen,

hinterfragt oder nicht-hinterfragt. Diese Praxis bzw. dieses

Selbstbild drückt sich aus und bestimmt sich im Verhältnis

zum Basismodell der jeweiligen Disziplin oder

SubDisziplin. Damit soll nicht gesagt sein, dass jede Disziplin
nur ein einziges theoretisches Grundlagenmodell besitzt,

über das ihr jeweiliger Gegenstandsbereich verstanden

und untersucht wird. Aber es gibt doch Modelle, die sich

historisch durchgesetzt haben und dominant wurden - in
den Kommunikationswissenschaften z.B. die Lasswellsche

Kommunikationsformel (Laswell 1948) - und dann als wie
auch immer modifizierter Ausgangspunkt weiterer

Unternehmungen dienen und besonders in Einführungsbänden
und Proseminaren als ein solcher Ausgangspunkt tradiert
werden. Ein solches Modell lässt sich deshalb als diszip-

27



linäres Basismodell bezeichnen, weil es im Wesentlichen
dazu dient, den weitesten Gegenstandshorizont einer
Disziplin abzustecken: d.h. im Fall der Kommunikationswissenschaft:

die Kommunikation in all ihren Ausformungen
und Institutionalisierungen. In solchen Basismodellen
haben sich die Grundannahmen einer Disziplin bezüglich
ihres eigentlichen Gegenstandes sedimentiert, was zur Folge
haben kann, dass ebendiese sedimentierten Grundannahmen

nicht weiter hinterfragt oder thematisiert werden.1

Das bedeutet nicht, dass sich alle Unternehmungen einer

Disziplin nun explizit auf ein bestimmtes Modell beziehen

müssten (z.B. das Laswellsche Kommunikationsmodell
und seine Erweiterungen), aber es kann bedeuten, dass ein
bestimmtes Modell und dessen grundlagentheoretischen
Implikationen als selbstverständlicher und unhinterfrag-
ter Horizont solcher Unternehmungen akzeptiert werden.

2 Die paradigmatische Modelldifferenz

von Medien- und Kommunikationswissenschaften
Ich möchte nun genau diese Frage des Basismodells der
Kommunikations- und Medienwissenschaften (re-)thema-

tisieren, um darüber zu einem Vorschlag zu gelangen, wie
die Grenzen der Disziplin gezogen werden können, ohne

dabei allzu viele Ausschlüsse zu produzieren (d.h., wie
zugleich der Disziplinierung der Disziplin Grenzen gezogen
werden können). Dazu möchte ich von folgender Beobachtung

ausgehen: Wenn man die gegenwärtigen Debatten

der Kommunikations- und Medienwissenschaft bezüglich
der eigenen Disziplingrenzen verfolgt, lässt sich feststellen:

Weder gibt es ein uneingeschränkt herrschendes

Basismodell, noch gibt es eine unübersichtlich beliebige Vielfalt
von Modellen (und also gar kein Basismodell), sondern

wovon man wohl ausgehen muss, ist eine paradigmatische
oder grundlegende ModeWdifferenz. Das heisst, es gibt, so

scheint es zumindest auf den ersten Blick, zwei differierende

Basismodelle oder Vorstellungen von Kommunikation.
Die eine Vorstellung ist die bereits angesprochene klassische

Laswellsche und Post-Laswellsche von Kommunikation

als Verhältnis zwischen - im Wesentlichen - den Instanzen

von Sender, Medium, Botschaft und Empfänger. Die

andere ist eine stärker kulturwissenschaftliche Vorstellung
von Kommunikation als kultureller Prozess.

Um zu verstehen, dass die Differenz zwischen diesen beiden

Grundmodellen keine beliebige, sondern eben eine
basale oder grundlegende Differenz ist und sie deshalb mit
gewissen Inkompatibilitäten (über die Kompatibilitäten
wird noch zu sprechen sein) einhergeht, empfiehlt es sich,

von der Beschreibung dieser Differenz durch den amerikanischen

Medien- und Kulturwissenschafter James Carey
auszugehen. Carey differenziert zwischen dem transmission

view of communication, wie man ihn bei Laswell oder bei
Shannon und Weaver (1949) findet, und dem ritual view of
communication, wie man ihn in anthropologischen und
kulturwissenschaftlichen Ansätzen findet. Während der erste

Ansatz unter Kommunikation wesentlich den Vorgang der

Übermittlung oder Übertragung von Botschaften versteht

(deshalb transmission view), versteht der zweite unter
Kommunikation eine Praxis, die auf dem Feld der Kultur
Gemeinschaft (community) und Identität konstituiert.2 Dazu

Carey:
«The transmission view of communication is the commonest

in our culture - perhaps in all industrial cultures - and

dominates contemporary dictionary entries under the term. It
is defined by terms such as (imparting,> (sending,> (transmitting,>

or (giving information to others.) It is formed from a

metaphor ofgeography or transportation.» (Carey 1992:15)

Diesem Transmissionsmodell von Kommunikation steht

laut Carey das Ritualmodell von Kommunikation gegenüber:

«The ritual view ofcommunication, though a minor thread in

our national thought, is by far the older of those views - old

enough in fact for dictionaries to list it under (Archaic.) In a

ritual definition, communication is linked to terms such as

(sharing,) (participation,) (association,) (fellowship,) and (the

possession ofa common faith.) This definition exploits the

ancient identity and common roots of the terms (commonness,)

(communion,) (community,) and (communication).» (18)

Wird im ersten Modell Kommunikation wesentlich
verstanden als Prozess des Informationsaustauschs, so handelt

es sich beim zweiten Modell um eines von Kommunikation

als Kultur, was nicht zuletzt im Titel von Careys Buch

programmatisch anklingt: Communication as Culture. So ist

Carey zufolge der archetypische Fall von Kommunikation
im Transmissionsmodell die Übertragung von Botschaften

über geographische Distanz, während der archetypische
Fall eines Kommunikationsereignisses im Kulturmodell
das Ritual als Zeremonie ist, welche Menschen

zusammenbringt und darüber Gemeinschaft, letztlich soziale

Identität stiftet. Aus Perspektive dieses Kulturmodells

von Kommunikation verbreiten etwa Tageszeitungen oder

Nachrichtensendungen nicht nur Information, sondern

sie inszenieren vor allem ein Drama. Sie beschreiben, so

Carey, nicht die Welt, wie sie ist, sondern inszenieren ein

Schauspiel dramatischer Kräfte und Aktionen, was uns zur
Teilnahme an dieser Inszenierung und zur Übernahme

bestimmter Rollen auffordert: «News reading, and writing, is

a ritual act and moreover a dramatic one.» (20)

3 Halls Kodieren/Dekodieren-Modell

von Kommunikation

Von ganz ähnlichen Überlegungen ausgehend erarbeitete

man in den 1970er-Jahren am Birminghamer Centre for
Contemporary Cultural Studies ein inzwischen sehr bekannt

gewordenes Kommunikationsmodell, das im Vergleich zu

jenem Careys den Vorzug grösserer Operationalisierbar-
keit hat. Die Rede ist vom encoding/decoding-Modell Stuart

Halls:

28 Medienwissenschaft Schweiz 2/2005



Programm als «sinntragender» Diskurs

kodieren dekodieren
Bedeutungsstrukturen 1

\
Bedeutungsstrukturen 2

/\
Wissensrahmen

/
Wissensrahmen

Produktionsverhältnisse Produktionsverhältnisse

technische Infrastruktur technische Infrastruktur

Abbildung 1: Das Kodieren/Dekodieren-Modell Stuart Halls

Aus: Hall, Stuart (2004): Ideologie, Identität, Repräsentation. Hamburg: Argument

Dieses Ritual- oder Kulturmodell von Kommunikation,
wie es Hall (2004) vorschlägt, scheint auf den ersten Blick

allerdings wesentliche Aspekte des Transmissionsmodells
weiterzuführen. Was fortgesetzt zu werden scheint, ist
die Grundvorstellung, dass eine Medienbotschaft ihren

Ausgangspunkt in einem medialen Apparat oder einer

Institution nimmt - hier indiziert durch die Trias:

Wissensrahmen, Produktionsverhältnisse und Infrastruktur -,
auf Basis bestimmter Bedeutungsstrukturen oder Diskursregeln

kodiert wird, auf diese Weise als sinntragender
Diskurs (als Programm oder Nachricht) zirkuliert und von
einem Empfänger, der selbst wiederum ausgestattet ist mit
einem Apparat aus Wissensrahmen, Produktionsverhältnissen

und Infrastruktur, auf Basis eigener Bedeutungsstrukturen

dekodiert wird. Hall setzt sich jedoch explizit
ab von dieser Interpretation seines Modells:

«Die Massenkommunikationsforschung hat den

Kommunikationsprozeß traditionellerweise als Kreislauf oder Schleife

konzeptualisiert. Aufgrund seiner Linearität - Sender/

Nachricht/Empfänger -, seiner Ausrichtung auf die Ebene

des Nachrichtenaustauschs und des Fehlens einer strukturellen

Verbindung der unterschiedlichen Momente als einer

komplexen Beziehungsstruktur ist dieses Modell häufig

kritisiert worden. Doch ist es denkbar und auch sinnvoll,

diesen Prozeß als eine Struktur aufzufassen, die durch die

Artikulation miteinander verbundener, aber eigenständiger

Momente produziert und aufrechterhalten wird: Produktion,

Zirkulation, Distribution/Konsum, Reproduktion. Dies

hieße, den Prozeß als <komplexe, dominante Struktur> zu

verstehen, die durch die Artikulation miteinander verbundener

Praktiken entsteht, von denen jede in ihrer
Unverwechselbarkeit erhalten bleibt und ihre spezifische Modalität,

ihre eigenen Existenzformen und -bedingungen hat.»

(Hall 2004: 66)

Hall entwickelt hier aus dem Transmissionsmodell wenn
schon kein Ritualmodell, so doch ein Modell, das den
diskursiven und damit kulturellen Prozess der Bedeutungsproduktion

an allen Stationen von Kommunikation ins Zen-

Science des mass média suisse 2/2005

trum rückt. Er betont ausdrücklich, dass auch

die medialen Apparate «in Form von symbolischen

Trägern» auftreten, «die gemäß dem

Regelwerk der <Sprache> gebildet werden» (66).

Dabei sind die einzelnen Stationen des Kodie-

rungs/Dekodierungsprozesses relativ autonom.

Sie alle sind notwendig, damit Kommunikation

zustande kommen kann, und doch

kann jede einzelne «eine eigene Bruchstelle

oder Störung des Austauschs konstituieren»
(67). Die alle einzelnen Stationen verbindende

Totalität wird Hall zufolge «durch die
gesellschaftlichen Beziehungen des umfassenden

kommunikativen Prozesses insgesamt gebildet»

(68). Wir müssen uns die Bedeutungsstrukturen

oder Kodes, die in den beiden Momenten
der Kodierung und Dekodierung zum Einsatz kommen,
somit als Bestandteile dieser diskursiven gesellschaftlichen

Totalität vorstellen. Einfach ausgedrückt stellt sich

der Kommunikationsprozess dann folgendermassen dar:

Ein auftretendes Ereignis wird von einem medialen

Apparat auf Basis der diesem Apparat gemässen Regeln und
Diskurse in «Nachrichtenform» gebracht, zugleich aber vor
dem Hintergrund des allgemeinen gesellschaftlichen
Diskurshorizonts, also bestimmter zu Verfügung stehender

Kodes, mit Bedeutung ausgestattet. Kann eine Nachricht
mit keinen oder nur mit randständigen Diskursen in
Verbindung gebracht werden, besitzt sie keinen Nachrichtenwert.

Auf der anderen Seite kann eine Nachricht nur unter

Einsatz der dem Empfänger zu Verfügung stehenden

Bedeutungsstrukturen dekodiert werden. Beide Seiten, die

Bedeutungsstrukturen 1 und die Bedeutungsstrukturen 2,

können in unterschiedlichem Ausmass überlappen. Wenn
sie das an keinem Punkt tun, wenn also gänzlich
unterschiedliche Kodes in Anschlag gebracht werden, kann
keinerlei Verständigung und Konsens bezüglich der

Bedeutung der Botschaft hergestellt werden (was nicht heisst,

dass Kommunikation als solche deshalb schon gescheitert

wäre, denn auch Unverständnis oder Radikalopposition
gegenüber der Botschaft ist eine Form von Kommunikation).

Wenn die Bedeutungsstrukturen oder besser: Lesarten

der Botschaft hingegen vollständig überlappen, dann wird
die Botschaft in der Tat so «empfangen», wie sie intendiert

war. Im Regelfall wird es allerdings nur zu einer teilweisen

Deckung beider Kodes kommen, was notwendigerweise
dazu führen wird, dass die Bedeutung der Botschaft

ausgehandelt werden muss.

Was aber ist mit diesem Modell gegenüber einem
Transmissionsmodell gewonnen? Unterscheidet es sich überhaupt
wesentlich von Transmissionsmodellen? Hall besteht auf

mehreren Differenzen. Ich erwähne drei:

Erstens handelt es sich hier nicht um ein technisches,

sondern um ein politisches Kommunikationsmodell, denn

29



welche der Kodierung wie Dekodierung zugrundeliegenden

Bedeutungsstrukturen jeweils dominant
und hegemonial sind, das entscheidet sich nicht am

Kommunikationsprozess selbst, sondern an den
gesellschaftlichen Kräften, die hinter ihnen stehen und
sie durchsetzen. Geht man mit Hall davon aus, dass

die Massenmedien in den meisten Fällen entlang
dominanter bzw. hegemonialer Diskurse kodieren,
dann muss eine Dekodierungsposition, die einen nur
geringen oder keinen Deckungsgrad mit diesen
aufweist, als oppositionell bezeichnet werden. Wo man
im Transmissionsmodell also von blossem Rauschen,

von Störung oder Kommunikationszusammenbruch

sprechen würde, spricht Hall von «<der Politik des

Bezeichnens>, dem Kampf im Diskurs» (80).

Das impliziert zweitens, dass der Empfänger oder

Rezipient, bzw. eine gegebene audience als Gruppe,
nicht wie in behavioristischen Modellen als passive
Wachsmasse vorgestellt werden darf, in die sich der

Stempel der Nachricht einprägt. Vielmehr greift sie aktiv in
den Signifikationsprozess ein und bestimmt so die Bedeutung

der Botschaft. Von hier aus sollte sich in den späteren
Cultural Studies die active awdzence-Forschung entwickeln
(s. exemplarisch Morley 1992).

Die dritte Differenz schliesslich betrifft die eigentlichen
Grundannahmen des Modells selbst. Hall geht nicht
davon aus, dass die Bedeutung einer Nachricht dem

Kommunikationsprozess vorgängig ist. Es existiert also nicht
zuerst die Botschaft und dann die Übertragung, die

möglichst störungsfrei vonstatten gehen muss, damit die

Bedeutung der Botschaft bewahrt bleibt. Vielmehr stellt
sich die eigentliche Bedeutung des von Hall so genannten

«sinntragenden Diskurses» der Botschaft erst im Aus-

handlungsprozess zwischen unterschiedlichen Kodes her.

Das Modell ist also radikal-konstruktivistisch: Bedeutung,
oder auch soziale Identität, ist nie schon gegeben, sondern
stellt sich immer erst her über einen Prozess diskursiver
Artikulation.

4 Der «cultural circuit» als

erweitertes Kommunikationsmodell

Aus diesem Grund würde die weitere Analyse der von Hall
so genannten «Bedeutungsstrukturen» weiter- und teils
über die Cultural Studies hinausführen zu gegenwärtigen
Ansätzen der Diskursanalyse, wie sie etwa mit der Critical
Discourse Analysis Norman Faircloughs (1989) oder der

hegemonietheoretischen Diskursanalye der sogenannten
Essex School um Ernesto Laclau und Chantal Mouffe (1991)

vorliegen. Ob das encoding/decoding-Modell aus

diskursanalytischer Perspektive noch produktiv gemacht werden

kann, soll hier nicht beantwortet werden (Stuart Hall selbst

scheint heute diesbezüglich - und gegenüber seinem eigenen

Modell - eher skeptisch zu sein). Allerdings wurde das

Abbildung 2: Der «cultural circuit»
Aus: Hall, Stuart (1997): Cultural Representations and Signifying Practices. London, Thousand
Oaks, New Delhi: Sage.

encoding/decoding-Modell innerhalb der Cultural Studies

durchaus weiterentwickelt, und zwar zu einem allgemeinen

Modell von Kultur: dem «circuit of culture» oder
«kulturellen Kreislauf».

Dieses Modell ist keinesfalls dazu gedacht, eine neue

soziologische Grosstheorie aus der Taufe zu heben, sondern

dient vor allem heuristischen Zwecken, wie die Herausgeberinnen

einer sechsbändigen, auf einen Kurs an der Open

University zurückgehenden Buchreihe mit dem Gesamttitel

Culture, Media and Identities unterstreichen (Du Gay et al.

1997; Hall 1997; Woodward 1997; Du Gay 1997; Mackay 1997;

Thompson 1997). Mit den fünf Stationen des cultural circuit

ist zugleich ein Forschungsprogramm verbunden. Jedes

kulturelle oder mediale Artefakt, so die Grundannahme,
ist dann und nur dann ausreichend analysiert, wenn es

durch alle Stationen des cultural circuit hindurch verfolgt
wurde: Repräsentation (wie wird ein gegebenes kulturelles

Artefakt öffentlich repräsentiert), Identität (wie trägt es

im Gebrauch oder im Rahmen kultureller Praktiken zur
Konstruktion sozialer Identitäten bei), Produktion (woher

kommt es, was ist der u.a. ökonomische Hintergrund seines

Entstehens), Konsum (was sind die Verwendungsweisen,

denen es unterliegt) und Regulation (unter welchen

institutionellen bzw. strukturellen Bedingungen zirkuliert
es, welchen Steuerungsversuchen ist es ausgesetzt). Die

Autoren eines der Bände haben das exemplarisch anhand

eines bestimmten kulturell-medialen Artefakts, des Sony-

Walkman, durchexerziert (Du Gay et al. 1997). Wie schon

im Fall des encoding/decoding-Modells besteht die eigentliche

Pointe des Modells in seiner Multidimensionalität:

von jeder der einzelnen Stationen kann und muss man zu
allen anderen springen, d.h. ein bestimmter Aspekt - sei es

Repräsentation, Identität, Produktion, Konsum oder Regulation

- lässt sich immer nur vorübergehend fokussieren, da

30 Medienwissenschaft Schweiz 2/2005



er zugleich immer auch alle anderen des cultural circuit
mitaufruft. Der Kommunikationsprozess, wie ihn das Kodie-
ren/Dekodieren-Modell beschrieben hat, wäre in diesem

Modell gleichsam kristallisiert zu einem multidimensio-
nalen Objekt, das sich jeweils unterschiedlich darstellt -
je nachdem, von welcher Seite man sich ihm nähert.

5 Fazit: Kompatibilität in der Differenz

Wenn in diesem Aufsatz nur Varianten des Kulturmodells

von Kommunikation vorgestellt wurden, so deshalb, weil
die verschiedensten Versionen des Transmissionsmodells

in kommunikationswissenschaftlichen Fachkreisen als

weitgehend bekannt vorausgesetzt werden können. Die

Ausführungen dienten dabei ausschliesslich dem
Hinweis, dass das Basismodell der Kommunikations- und
Medienwissenschaften - also das Kommunikationsmodell,
das den eigentlichen Gegenstandshorizont der Disziplin
abdecken soll - selbst nicht eines ist, man zugleich aber

auch nicht von beliebig vielen Basismodellen ausgehen kann
(was ja den eigentlichen Begriff des Basismodells oder des

Gegenstandshorizonts ad absurdum führen würde). Den

Kommunikations- und Medienwissenschaften liegt, so

lautete die These, vielmehr ein doppeltes Modell oder besser:

eine konstitutive Modelldifferenz zwischen dem
transmission view und dem ritual view zugrunde. Wohlgemerkt:
Differenz und nicht Opposition. Und zwar deshalb, weil es

zum einen zwar erkennbare Unterschiede und einige
Inkompatibilitäten zwischen den beiden Modellen gibt, zum
anderen aber je nach Untersuchungskontext beide einander

ergänzen können. So kommt selbst Carey kommt zu
dem Schluss:

«Neither of these counter-posed views of communication

necessarily denies what the other affirms. A ritual view does

not exclude the processes of information transmission or
attitude change. It merely contends that one cannot understand

these processes aright except insofar as they are cast

within an essentially ritualistic view of communication and

social order. Similarly, even writers indissolubly wedded to

the transmission view ofcommunication must include some

notion, such as Malinowski's phatic communion, to attest

however tardily to the place of ritual in social life.» (Carey
1992: 21/)

Auch wenn festzuhalten bleibt, dass es natürlich einen
Unterschied macht, welches Basismodell jeweils zum
Ausgangspunkt der eigenen Untersuchungen gemacht wird,
da in beiden Fällen die Analyse mit grosser Wahrscheinlichkeit

einen jeweils anderen Weg nehmen wird, sollte es

im Disziplinierungsprozess der Kommunikationswissenschaften

auf keinen Fall zum Ausschluss der einen oder

anderen Seite der Differenz aus der Disziplin kommen. Mit
anderen Worten: Die Binnendifferenz sollte nicht zu einer

Aussengrenze gemacht werden. Stattdessen sollte sie als

eigentliche Chance oder gar Stärke der Disziplin verstanden
werden. Denn wird diese grundlegende innere Differenzie-

Science des mass média suisse 2/2005

rung der Disziplin in ein (kommunikationswissenschaftliches)

Transmissions- und ein (medienwissenschaftliches)
Kulturmodell von Kommunikation als solche akzeptiert,
dann ermöglicht diese Akzeptanz wechselseitige Offenheit

und somit ein forschungspragmatisch operationali-
sierbares Ineinander-Übergehen der beiden Seiten der
Differenz.3 Von diesem Punkt ausgehend könnte man zu einer

umfassenden Analyse der jeweiligen Stärken und Schwächen

der beiden Seiten der Differenz kommen, zugleich
aber die Differenz selbst nicht als Exklusions-, sondern als

Differenzierungskriterium nutzen.4 Kurzum, die ausstehende

Selbstdefinition der Disziplin sollte, so zusammenfassend

das Hauptargument dieses Aufsatzes, nicht durch
das Ziehen einer rigiden äusseren Grenze versucht werden

(hinter der sich letztlich doch nur eine heimliche
Fremdbestimmung verbergen würde), sondern durch die gleichsam
kuratorische und selbstbewusste «Pflege» einer inneren

Differenzierung von Kultur und Kommunikation.

Mag. Dr. Oliver Marchart, PhD. Assistent am Institut für
Medienwissenschaften der Universität Basel. Jüngste
Buchveröffentlichungen: Neu beginnen. Hannah Arendt, die
Revolution und die Globalisierung, Wien: Turia + Kant 2005;

Techno-Kolonialismus. Theorie und imaginäre Kartographie

von Kultur und Medien, Wien: Locker 2004; Laclau:

A Critical Reader, hgg. mit Simon Critchley, London und

New York: Routledge 2004. In Vorbereitung: Post-founda-

tional Political Theory, Edinburgh: Edinburgh University
Press, sowie Cultural Studies, Konstanz: UVK (UTB).
oliver.marchart@unibas.ch

Anmerkungen
1 Zum ursprünglich auf Husserl zurückgehenden Begriff der Se-

dimentierung (und Reaktivierung) vergl. Laclau 1990.

2 Für ein ausführlichere Darstellung vergl. Marchart 2004, sowie

zum Modell der Cultural und Media Studies Marchart 2003.

3 Bei genauerer Betrachtung findest sich bereits in Stuart Halls

encoding/decoding-Modell eine Art Kompromissbildung
zwischen beiden Seiten der modellhaften Differenz

4 Zugleich erlaubt der Rückgriff auf diese Modelldifferenz den

Abgleich kontinentaleuropäischer Ansätze mit der internationalen

Debatten sowohl der «communication sciences» als auch

der «cultural and media studies». Auch hier wäre die Alternative

nicht jene zwischen Regionalität und Internationalität (oder

gar zwischen Deutsch/Französisch/Italienisch und Englisch),

sondern das Problem würde sich gar nicht als ausschliessende

Alternative darstellen, da ja diese Debatten - mitsamt der sie

tragenden Wissenschaftskulturen - bereits effektiv internationalisiert

sind, gesetzt man geht nicht von der Fiktion einer bereits

klar disziplinierten, d.h. umgrenzten Disziplin
Kommunikationswissenschaft aus.

31



Literatur
Carey, James (1992): Communication As Culture. Essays on Me¬

dia and Society. New York und London: Routledge.
Du Gay, Paul (1998): Production of Culture/Cultures of Produc¬

tion. London, Thousand Oaks, New Delhi: Sage.
Du Gay, Paul, Stuart Hall, Linda Janes, Hugh Mackay, Keith Ne¬

gus (1997): The Story of the Sony Walkman. London, Thousand

Oaks, New Delhi: Sage.

Fairclough, Norman (1989): Language and Power. London und
New York: Routledge.

Hall, Stuart (1997): Cultural Representations and Signifying
Practices. London, Thousand Oaks, New Delhi: Sage.

Hall, Stuart (2004): Ideologie, Identität, Repräsentation. Hamburg:

Argument.
Laclau, Ernesto (1990): New Reflections on the Revolution of Our

Times. London und New York: Verso.

Laclau, Ernesto und Chantal Mouffe (1991): Hegemonie und
radikale Demokratie. Wien, Passagen.

Laswell, Harold D. (1948): The structure and function of communication

in society. In: Bryson (Hg.): The Communication of
Ideas. New York: Harper and Brothers.

Mackay, Hugh (1997). Consumption and Everyday Life. London,
Thousand Oaks, New Delhi: Sage.

Marchart, Oliver (2004): Techno-Kolonialismus. Theorie und ima¬

ginäre Kartographie von Kultur und Medien, Wien: Locker.
Marchart, Oliver (2003): Warum Cultural Studies vieles sind,

aber nicht alles. Zum Kultur- und Medienbegriff der Cultural
Studies. In: Medienheft Dossier Nr. 19, 7-14.

Morley, David (1992) Television Audiences & Cultural Studies.
London und New York, Routledge.

Shannon, Claude und Warren Weaver (1949): The Mathematical
Theory of Communication. Urbana, University of Illinois
Press.

Thompson, Kenneth (1997): Media and Cultural Regulation.
London, Thousand Oaks, New Delhi: Sage.

Woodward, Kathryn (1997): Identity and Difference. London,
Thousand Oaks, New Delhi: Sage.

32 Medienwissenschaft Schweiz 2/2005


	Differenzierung statt Disziplinierung

