
Zeitschrift: Medienwissenschaft Schweiz = Science des mass média Suisse

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Kommunikations- und
Medienwissenschaft

Band: - (2005)

Heft: 1

Artikel: Die Medienwirksamkeit von Betroffenheit

Autor: Besio, Cristina / Corti, Alessandra

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-790715

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-790715
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Cristina Besio, Alessandra Corti

Die Medienwirksamkeit von Betroffenheit
oder weshalb Ethikkommissionen mit Risikofragen betraut werden

Politik und Medizin sehen sich zunehmend genötigt, die Beratung von Ethikkommissionen in Anspruch zu nehmen, um Fragen zu

beantworten, die durch mit Risiken behafteten Entwicklungen in Wissenschaft und Technik aufgeworfen werden. Dabei ist aber nicht

immer klar, warum gerade Ethikkommissionen die richtige Adresse sein sollen. Mit dem folgenden Beitrag möchten wir der Frage

nachgehen, ob nicht die vorwiegend massenmediale Operationalisierung von Risiken mit Hilfe der Unterscheidung von Entscheidern -
die Risken verursachen - und Betroffenen, die zu einer Moralisierung von Risikofragen führt, für die Betrauung von Ethikkommissionen

mit der Risikoproblematik verantwortlich zu zeichnen ist.

Wissenschaft und Technik gelten für den Bestand der
Gesellschaft als unentbehrlich. Gleichzeitig ist man sich aber

darüber einig, dass sie für die Gesellschaft ernstzunehmende

Risiken bergen. Obwohl jedes Verhalten zumindest
prinzipiell riskant sein kann, und auch eine falsche ökonomische

oder politische Entscheidung katastrophale Konsequenzen
haben kann, scheint den mit Wissenschaft und Technik
verbundenen Risiken besondere gesellschaftliche Brisanz
zuzukommen.1 Im Zentrum der politischen und
massenmedialen Debatte stehen vor allem die Bereiche der Biotechnologie,

der Forschung am Menschen, der Gentechnik, der

Reproduktionsmedizin und der Transplantationsmedizin,
die starke Eingriffe in die menschliche Erbinformation
implizieren und Fragen zu Geburt, Tod und Menschenwürde

aufwerfen, die äußerst kontrovers diskutiert werden.
Immer mehr lässt sich beobachten, dass die brisanten Risikofragen,

die in diesen Bereichen entstehen, zunehmend der

Beurteilung durch Ethikkommissionen ausgesetzt werden.
Dass Risikofragen einer ethischen Behandlung unterzogen
werden sollen, ist aber nicht selbstverständlich.

In diesem Beitrag soll erstens gezeigt werden, dass

Ethikkommissionen Schwierigkeiten haben in der Erfüllung (II)
ihrer selbst deklarierten Funktion der Risikoabwendung
(I). In einem zweiten Schritt werden wir deshalb der Frage

nachgehen, weshalb Ethikkommissionen dennnoch mit
Risikofragen betraut werden, bzw. wie die eigenartige
Kombination von Risiko und Ethik zustande kommt. Es soll mit
anderen Worten geklärt werden, wieso ausgerechnet Ethik

zur Behandlung von Fragen geeignet zu sein scheint, die

mit Risiko zu tun haben. Den Grund vermuten wir darin,
dass Risiken leicht in Täter/Opfer-Problematiken überführt
und damit unter eine moralisierende Perspektive gebracht
werden können (vgl. Luhmann 1988, S. 18f.). Genau diese

Behandlung von Risiken findet aber in den Massenmedien
statt. Ausgehend von diesen Beobachtungen lautet unsere
These, dass die Kopplung von Risiko und Ethik durch die

Massenmedien nahe gelegt wird und dass das Aufkommen,

sowie die Verbreitung von Ethikkommissionen durch
den massenmedialen Diskurs begünstigt worden sind.(III)

Science des mass média suisse 1/2005

I Ethikkommissionen als Antwort auf Risikoprobleme
Um Risiken beobachten zu können, müssen Vergangenheit

und Zukunft voneinander unterschieden und in eine

Kausalbeziehung zueinander gebracht werden. Zwischen

Vergangenheit und Zukunft kann eine Kausalbeziehung

nur durch die Beobachtung hergestellt werden, dass ein

gegebener Zustand durch Entscheidungen bedingt ist,
die in der Vergangenheit getroffen worden sind und dass

folglich Entscheidungen, die in der Gegenwart getroffen
werden, sich ihrerseits auf zukünftige Zustände auswirken

werden (vgl. Luhmann 1991, S. 41 ff.). Wie die Zukunft
aussehen wird, bleibt dabei unbekannt. Die Ungewissheit
der Zukunft bewirkt, dass jede Entscheidung riskant ist,

weil man nicht sicher wissen kann, wie sich diese auf die

Zukunft auswirken wird. Risiken entstehen dadurch, dass

Entscheidungen getroffen werden, deren zukünftige Folgen

sich nicht absehen lassen. Die dadurch aufkommende

Unsicherheit, erzeugt, eben weil sie auch Katastrophen
bereithalten kann - und dies hat sich gerade an
wissenschaftlichen Entscheidungen bereits mehrfach gezeigt -
einen Handlungsbedarf im Sinne einer Risikovermeidung.
Gänzlich lassen sich Risiken jedoch nicht vermeiden, denn
dies setzte die Vermeidbarkeit von Entscheidungen oder
die Durchsichtigkeit von Entscheidungsfolgen voraus. Diese

Bedingungen sind in der gegenwärtigen Gesellschaft

aber nicht gegeben.

Der wesentliche Unterschied zwischen der modernen und
den vorangegangenen Gesellschaften liegt laut Luhmann

weniger «in der Machbarkeit, in der planmäßigen Gestaltbarkeit

gesellschaftlicher Verhältnisse. Man braucht sich

nur an die Stadtgründungszeiten der Antike zu erinnern,

um sich klar zu machen, dass wir in dieser Hinsicht nicht

mehr, sondern angesichts höherer Komplexität weniger
können als die Alten. Das Neue liegt einzig und allein in
der Ausdehnung der Entscheidungspotentiale (...)»

(Luhmann 1991, S. 54). Immer weniger Bereiche werden in der

Moderne sich selbst überlassen, damit aber steigt das

Risiko, falsche Entscheidungen zu treffen und die Zukunft
wird immer weniger vorhersehbar.

47



Außerdem sind heute die Zusammenhänge zu komplex,
um die Durchsichtigkeit der Folgen zu gewährleisten. Das

wird an dem Scheitern der andauernden Versuche ersichtlich,

dem Problem der Unsicherheit der Zukunft durch

Wiedereinführung von Sicherheit mittels Vorausberechnung

der Wahrscheinlichkeit für das Eintreffen bestimmter

Risiken und durch die Ableitung kausaler
Zusammenhänge beizukommen. Solche Berechnungen werden

von Wissenschaftsexperten durchgeführt und bilden die

Grundlage für Entscheidungen für oder wider den Einsatz
einer bestimmten Technik oder die Umsetzung einer
bestimmten wissenschaftlichen Erkenntnis in die Praxis. In
einer komplexen Gesellschaft sind Kausalzusammenhänge

aber nicht mehr transparent. Die Rekonstruktion eines

einfachen kausalen Zusammenhangs bedeutet nicht
unbedingt, dass dieser Zusammenhang auch praktisch funktioniert,

da intervenierende Faktoren hinzutreten können,
die diesen außer Kraft setzen. Beispielsweise kann die

Wirkung eines Medikaments durch ein anderes Medikament

verstärkt oder gemindert, außer Kraft gesetzt oder

sogar in ihr Gegenteil verkehrt werden. Auch ohne störende

medikamentöse Interventionen können Patienten auf
Medikamente paradox reagieren, das heißt, dass bei ihnen
nach Einnahme des verschriebenen Medikaments statt der
erwünschten die entgegen gesetzte oder eine ganz andere

Wirkung eintritt. Man mag sich noch so sehr bemühen:

auch ein geringes Risiko ist noch ein Risiko, um dies zu
sehen muss man nicht erst die Explosion eines Atomkraftwerks

abwarten.2

Bei der Risikovermeidung bilden Ethikkommissionen eine

Alternative bzw. eine Ergänzung zu den Berechnungen

von Experten. Dabei verwundert es nicht, dass Ethikkommissionen

zunächst im Bereich der Medizin aufgekommen
sind. Der Beruf des Arztes zeichnet sich geradezu durch

Entscheidungszwang aus. Dies ergibt sich schon daraus,
dass der Arztberuf eine Profession ist, die ein Handeln

gegenüber potentiellen Klienten beinhaltet und sich nur
daraus legitimiert.3 Ärztliches Handeln impliziert immer
eine Entscheidung für oder gegen eine bestimmte
therapeutische Maßnahme, die für Patienten in jedem Fall

Konsequenzen haben wird. Der Entscheidungszwang zwingt
den Arzt dazu, auch dann zu handeln, wenn er sich über
die angemessene Therapie nicht im Klaren ist und er, wenn
ein Notfall vorliegt, keine Zeit hat, sich Rat zu holen.4 Wichtig

ist hier, dass selbst die Vermeidung einer Entscheidung

von Seiten des Arztes zu Konsequenzen führt, die sich

nicht absehen lassen können. Auch die Nichtentscheidung
wird zu einer Entscheidung und erzeugt eine prinzipiell
unvorhersehbare Zukunft.

Nun werden Ethikkommissionen nicht prinzipiell für die

Lösung therapeutischer Fragen eingeschaltet. Die Risiken
ärztlichen Handelns sind seit der Antike bekannt und werden

spätestens seit der Ausdifferenzierung der Medizin

durch Ärzte selbst permanent zum Thema gemacht. Da

die ärztliche Ethik in jedem Fall ein Handeln im Sinne des

Patienten erfordert, werden diese Risiken eher gering
eingeschätzt. Ärztliches Handeln wird erst dann für
problematisch erachtet, wenn der Arzt seinem Heilungsauftrag
nicht nachkommen kann, weil der Patient an einer unheilbaren

Krankheit leidet oder der Sterbensprozess bereits

eingesetzt hat (vgl. Salathé u. a. 2003) oder wenn er nicht nur
als Arzt, sondern als auch als Forscher fungiert und zu den

Interessen des unmittelbaren Patienten auch die Interessen

der Wissenschaft und - abstrakt - die Interessen möglicher
künftiger Patienten verfolgen muss. Als wissenschaftliche

Disziplin ist die Medizin auf die Entdeckung neuer
Erkenntnisse ausgerichtet. Die Erprobung eines neuen
Medikaments kann diesen Zweck erfüllen, obwohl damit die
Gesundheit von Probanden gefährdet werden kann. Dieses

Gebot steht aber dem medizinischen Gebot, Patienten nicht

zu schaden, diametral entgegengesetzt.

Ethikkommissionen entstehen zunächst auf lokaler Ebene

im klinischen Bereich gerade im Zusammenhang mit den

Problemen, die sich aus der Forschung am Menschen ergeben

(vgl. Paslack 1995a; Angstwurm 1991; Vollmann 1997).

Dabei besteht die offen deklarierte Funktion von medizinischen

Ethikkommissionen in einer dreifachen Abwendung
von Risiken. Man könnte auch sagen, dass sie eine
Beschützerfunktion ausüben, die dem Patienten - oder Probanden

-, dem Forscher und der Forschungsinstitution zugute
kommt.5 Obwohl in Ethikkommissionen dem Schutz von
Patienten kein eindeutiger Vorrang vor dem Schutz der

Forschungseinrichtung und der Forscher eingeräumt wird, ist

vor allem der Schutz von Patienten und/oder Probanden
öffentlich wirksam. Probanden lassen sich nämlich leicht als

Opfer oder potentielle Opfer fremder Handlungen operatio-
nalisieren. In dieser Perspektive figurieren die Wissenschaft

wie eben die einzelnen Forscher als Täter, vor denen

geschützt werden soll. Im Falle medizinischer Forschung sollen

Patienten und Probanden vor einer allzu riskanten
Forschung geschützt werden, die ihre Gesundheit übermäßig

strapazieren würde oder gar ihr Leben gefährden könnte,
ohne einen entsprechenden Nutzen für die Allgemeinheit
zu erbringen. Aber auch Forscher und Forschereinrichtungen

sollen geschützt werden. Der einzelne Forscher soll wie
die Forschungseinrichtung vor allem davor geschützt werden,

Forschungsvorhaben auch dann durchzuführen, wenn
sie unangebracht sind. Sie sollen mit anderen Worten vor
sich selbst geschützt werden, davor, es mit der wissenschaftlichen

Forschung zu weit zu treiben. Die Zustimmung einer

Ethikkommission zu einem Forschungsvorhaben dient so

zugleich der Legitimierung der Forschung und so der

Abschirmung des Forschers bzw. der Forschungseinrichtung

vor externer Kritik (vgl. Deutsch 1990, S. 74).

Auch Ethikkommissionen, die aufüberregionaler oder nationaler

Ebene als Beratungsinstrumente der Politik eingesetzt

48 Medienwissenschaft Schweiz 1/2005



werden, sollen in erster Linie dazu dienen, Risikoprobleme

zu behandeln. Sie beschäftigen sich nämlich mit Risiken, die
durch wissenschaftlichen Fortschritt zwangsläufig erzeugt
werden. Das Risikopotential der Wissenschaft verdankt sich

zwei unterschiedlichen Sachverhalten. Die Wissenschaft
basiert einerseits auf der Erzeugung immer neuer Erkenntnisse,
wobei auf mögliche Folgen dieser Erkenntnisse keine Rücksicht

genommen wird. Auf diese Weise werden durch
Wissenschaft und Technik ständig neue Handlungsmöglichkeiten

eröffnet, deren Stellenwert immer wieder neu diskutiert
werden muss. Dies lässt sich deshalb nicht vermeiden, weil
das Spezifikum der Wissenschaft eben darin besteht, neues

Wissen zu erzeugen und damit unvorhersehbar in die
Zukunft einzugreifen. Auf der anderen Seite liegt die Kontrolle

darüber, was mit wissenschaftlicher Erkenntnis geschieht,
außerhalb des Zuständigkeitsbereichs der Wissenschaft,

wobei sich aber gerade im Bereich der Nutzbarmachung
wissenschaftlicher Errungenschaften beispielsweise zu
militärischen - und genauer: zu politischen - Zwecken
«falsche» Entscheidungen nachträglich empirisch häufig als

katastrophal erwiesen haben - als Beispiel werden hier häufig
die Auswirkungen der Kernspaltung genannt (vgl. Paslack

1995, S. 64; vgl. Luhmann 1988, S. 160f.).

Die Wissenschaft ist jedoch nicht nur aufgrund der möglichen

praktischen Anwendung wissenschaftlicher Erkenntnis

risikoträchtig. Auch innerhalb der Wissenschaft selbst

müssen laufend Entscheidungen getroffen werden.
Zunächst einmal muss man sich vor allem für die eine oder
andere Forschungsrichtung entscheiden (man denke an
die Stammzellenforschung). Dabei können die Ergebnisse
der Forschung nie im Voraus berechnet werden, man kann
also nicht wissen, ob sich die Forschung lohnen wird. Die

Wissenschaft legitimiert sich geradezu über die Erzeugung
von bis dahin unbekanntem Wissen und ist deshalb per se

riskant. Das gilt insbesondere wenn Forschung große
Investitionen impliziert, wenn zwischen Forschungsbereichen
entschieden werden soll und wenn die Forschung
möglicherweise Schäden hervorbringen kann. Im Zusammenhang

mit der Forschung am Menschen oder an Embryonen
treten diese Probleme besonders deutlich zutage. Wie sollen

nun ausgerechnet Ethikkommissionen die Aufgabe einer

Risikoeinschränkung wahrnehmen können?

II Lassen sich Risiken durch Ethik vermeiden?

Am Beispiel medizinischer Ethikkommissionen, die vor
allem mit den Problemen befasst sind, die sich aus der

Forschung am Menschen ergeben - können -, sollen nun
die Schwierigkeiten eines ethischen Umgangs mit Risiko
erläutert werden. Inzwischen werden die meisten

Forschungsvorhaben an Menschen vor der Durchführung
Ethikkommissionen zur Beurteilung vorgelegt. Die
Risikoproblematik ist in diesem Fall besonders brisant, weil
nicht nur dann ein Risiko eingegangen wird, wenn man
sich für ein Experiment entscheidet. Risiken können sich

Science des mass média suisse 1/2005

hier nämlich auch dann einstellen, wenn zugunsten des

medizinischen Heilungsauftrags auf ein Forschungsexperiment

verzichtet wird: Viele Experimente haben den Test

neuer Medikamente oder neuer Therapieformen zum Ziel,
die dort Heilungschancen eröffnen können, wo es zuvor
keine gab (vgl. Maio 2000). Ein Abwägen von medizinischen

gegen wissenschaftliche Risiken ist auch deshalb

schwierig, weil der medizinische Heilungsauftrag nur auf
der Basis vorangegangener Forschung erfüllt werden kann
und der Verzicht auf medizinische Forschung daher nicht
angebracht ist. Die Fragen, ob im Dienste medizinischer

Forschung das Risiko der Schädigung eines Patienten

eingegangen werden soll, oder ob das Risiko zu vertreten ist,
auf die Entwicklung eines neuen Medikaments zu verzichten,

können nicht abschließend beantwortet werden.

Medizinische Ethikkommissionen reagieren auf solche

Fragen, indem sie einerseits versuchen, die Logiken der
unterschiedlichen Bereiche - beispielsweise der Bereiche der
Medizin und der medizinischen Forschung - miteinander so

zu vereinbaren, dass mögliche Risiken minimiert werden.

Die Unmöglichkeit der Risikovermeidung verlangt aber
zudem nach einer genauen Bestimmung der Risiken, die noch

im Rahmen des Vertretbaren liegen, wobei der Rahmen des

Vertretbaren durch Ethik abgesteckt wird. Entsprechend
sollen die eingereichten Forschungsprojekte den

Selbstbeschreibungen von Ethikkommissionen zufolge einer
dreifachen Prüfung nach wissenschaftlichen, rechtlichen und
ethischen Gesichtspunkten unterzogen werden. Damit
diese Prüfung kompetent erfolgen kann, werden
Ethikkommissionen aus Experten aus der Wissenschaft und aus

mindestens einem wissenschaftlichen Laien gebildet, der

in der Regel Jurist ist (vgl. Toellner 1990, S. 14f..; Laufs/Rei-

ling 1991, S. 21). Bei der wissenschaftlichen Begutachtung
werden die eingereichten Projekte daraufhin überprüft, ob

sie wissenschaftlichen Kriterien genügen, an die sie

nötigenfalls angepasst werden müssen.6 Die Überprüfung der

Kompatibilität der eingereichten Projekte mit bestehendem

Recht kann ebenfalls deren Überarbeitung erforderlich
machen.7 Der Konflikt zwischen Medizin und medizinischer

Forschung kann jedoch nicht immer nach wissenschaftlichen

oder rechtlichen Kriterien entschieden werden.
Patienten und Probanden werden nämlich durch Forschung
selbst dann Risiken ausgesetzt, deren Ausmaße sich auch

wissenschaftlich nicht absehen lassen, wenn alle gesetzlichen

Vorgaben respektiert werdend. Weil dies bekannt ist,

rekurriert man auf Ethik.

Ethik wird so mit der Aufgabe betraut, die unterschiedlichen

Logiken der Medizin und der Forschung miteinander

so zu vereinbaren, dass die Risiken, die sich aus den daraus

abgeleiteten entsprechenden Operationsweisen ergeben, auf

ein vertretbares Maß reduzieren lassen. Um unterschiedliche

Logiken vereinbaren zu können, müsste Ethik jedoch
als übergeordnetes Medium fungieren können, das jenseits

49



der funktionssystemspezifischen Logiken zu operieren in
der Lage ist (vgl. Toellner 1990, S. 15). Die Integration der
verschiedenen Logiken könnte durch Ethik nur durch die

Bereitstellung eines allgemein einleuchtenden, rational
fundierten oder aber auch nur eines moralischen Urteils
erzielt werden, das von jedermann problemlos nachvollzogen
werden könnte (vgl. Habermas 1983, S. 67). Ob Ethik nun als

ein solches Medium angesehen werden kann, müsste sich

erst an der Praxis der Entscheidungsfindungsprozesse in
Ethikkommissionen bewähren. Dort freilich zeigt sich, dass

Ethik kaum als ein einheitliches Medium auftritt, sondern

in sich in unterschiedliche Positionen zerfällt, die jeweils
Plausibilität für sich beanspruchen können.

Die Tatsache, dass in Ethikkommissionen selbst ethische

Entscheidungsrichtlinien festgelegt werden, oder aber auf
Richtlinien anderer Instanzen Bezug genommen wird, sollte

darüber nicht hinweg täuschen. Solche Richtlinien sind,
wie im Übrigen auch rechtliche Vorgaben, als kontingente
Setzungen zu betrachten. Die revidierte Deklaration von
Helsinki enthält beispielsweise eine Reihe ethischer
Mindeststandards, die durch den Weltärztebund formuliert
und festgelegt worden sind. Diese Standards bilden die
ethische Grundlage für die Arbeitsweise in medizinischen
Ethikkommissionen und sollen hier einer erleichterten

Entscheidungsfindung dienen (vgl. van den Daele/Müller-
Salomon 1990, S. 60). Medizinische Ethikkommissionen
sehen sich aber typischerweise mit Konflikten konfrontiert,
die sich auch mit Hilfe der Deklaration von Helsinki nicht

eindeutig lösen lassen. Die hier formulierten Kriterien sind
abstrakt und allgemein gehalten und können in Situationen,

in denen konkrete Entscheidungen getroffen werden
müssen, nicht direkt in Handlungsanleitungen übersetzt
werden. Selbst wenn man sich an dem Prinzip orientiert,
Patienten weder psychisches noch seelisches Leid zuzufügen,

lässt sich nicht mit Sicherheit sagen, wie lange eine
Infusionsnadel liegen bleiben kann. Auch wenn man mit dem
Grundsatz einverstanden ist, dass Patienten und Probanden

aufgeklärt werden müssen, ist noch nicht ausgemacht,
welche Form von Aufklärung als vollständig zu betrachten
ist. Außerdem kann das Prinzip der Patienteninformation
nicht per se als ethisch betrachtet werden, weil es für den

Erfolg mancher Studien gerade wichtig ist, dass die Patienten

über den Verlauf des Experiments nicht alles erfahren.
Der Verweis auf Ethik trägt in diesen Fällen kaum zu einer
schnellen und eindeutigen Entscheidungsfindung bei.

Die wesentliche Unentscheidbarkeit der Fragen, über die

in Ethikkommissionen entscheiden werden soll, zeigt sich
auch darin, dass unterschiedliche Ethikkommissionen in
Bezug auf dieselben Konflikte verschiedene ethische

Lösungen anbieten und Risikoschwellen unterschiedlich
festlegen. Die Entscheidungen von Ethikkommissionen sind
zudem, ebenso wie rechtliche Vorgaben, nationalstaatlich

gebunden. Die Ablehnung eines Forschungsprojekts in ei-

50

nem bestimmten Land bedeutet deshalb keineswegs, dass

dieses in einem anderen Land ebenfalls abgelehnt wird.
Im Bereich der Genforschung und Gentechnologie sind

sowohl die rechtliche Situation als auch die ethischen
Standards in Deutschland strenger auf den Schutz von Probanden

und der folgenden Generationen ausgerichtet als dies

in England oder den Vereinigten Staaten der Fall ist (vgl.
Deutsch 1990, S. 27). Die lokale Gebundenheit des

Handlungsspielraums von Ethikkommissionen verhindert eine

umfassende und globale Kontrolle der Wissenschaft. Wird
ein Forschungsprojekt in einem Land für «zu riskant» und
deshalb für «unethisch» befunden, steht dem nicht im

Wege, dass dasselbe oder ein ähnliches Projekt andernorts

durchgeführt wird. Drohendes Unheil lässt sich aber in
Anbetracht der globalen Wirksamkeit von katastrophalen

Ereignissen auf lokaler Ebene nicht verhindern.8

Das Nebeneinaderbestehen unterschiedlicher ethisch

begründeter Entscheidungen lässt die Schlussfolgerung

zu, dass kaum von einer Ethik gesprochen werden kann.
Vielmehr ist von verschiedenen ethischen Perspektiven

auszugehen, die von Nation zu Nation und innerhalb
nationalstaatlicher Grenzen variieren. Die Unlösbarkeit von
Konflikten zwischen den unterschiedlichen gesellschaftlichen

Bereichen - etwa zwischen Medizin und Wissenschaft

- wiederholt sich im Inneren von Ethikkommissionen

als Konflikt zwischen verschiedenen ethischen

Perspektiven. Ethik reduziert die Perspektiven nicht,
sondern vervielfältigt sie.

Auf die Feststellung der Pluralität der Ethiken wird oft mit
der Idee einer diskursiven Ethik geantwortet.9 In dieser

Perspektive werden Ethikkommissionen als Mediatoren
unterschiedlicher Positionen betrachtet, die deshalb nicht

so sehr als Ethikexperten agieren, sondern bei Entschei-

dungsprozessen lediglich eine Hilfestellung bieten (vgl.
Slowether et al. 2002, S. 5ff.). Das ethische Moment gründet

hier nicht auf einem Komplex fixer ethischer Grundsätze

mit Universalanspruch, sondern wird auf den Ablauf
der Prozeduren verlegt (vgl. Kettner, a.a.O., S. 263). Dabei

gilt die Prozedur dann als korrekt, wenn die Prozesse der

Entscheidungsfindung transparent sind, alle Perspektiven
berücksichtigt wurden, die nötigen Informationen vorgelegen

haben und der Patient dem Experiment nach vorheriger

Aufklärung zugestimmt hat (vgl. Kettner 1996, S. 265;

Daniels 2000). Den Prozeduren wird ein Rationalitätspotential

zugemutet, das auf dem diskursiven Weg zu
Entscheidungen führt, mit denen jeder vernünftige Mensch

einverstanden sein müsste, auch wenn diese mit den eigenen

Überzeugungen nicht übereinstimmten.

Gegen eine solche Idealisierung der Prozeduren kann man
einwenden, dass sich an der Praxis der Entscheidungsfindungen

in Ethikkommissionen beobachten lässt, dass

bisweilen Einzelne Macht auf die anderen Teilnehmer ausü-

Medienwissenschaft Schweiz 1/2005



ben und ihre Überzeugungen durchsetzen, der Zeitdruck
die Beschaffung von wichtigen Informationen unmöglich
macht oder die partizipierenden Patienten nicht in der

Lage sind, wissenschaftliche Erläuterungen angemessen
zu beurteilen (vgl. Zusmann 1997, S. 177-180). Von

gleichberechtigt geführten Debatten zwischen den Teilnehmern

von Ethikgremien kann also nicht in jedem Fall ausgegangen

werden. Hinzu kommt, dass selbst über den Ablauf
solcher Prozeduren keine Einigkeit herrscht (vgl. Beyleveld
et al. 2002, S. 20).

Um ihre Funktion in einer solchen Situation erfüllen zu
können, müssen Ethikkommissionen den Konflikt
zwischen den unterschiedlichen ethischen Perspektiven
entschärfen, indem sie sich auf eine Möglichkeit festlegen. Dabei

handelt es sich aber um eine riskante Entscheidung, die
darauf angewiesen ist, eine moralische Erwägung eher zu
berücksichtigen als die anderen - zum Beispiel kurzfristige
Patienteninteressen eher zu berücksichtigen als langfristige.

Das ethische Gebot einer universalen Gültigkeit wird
dadurch de facto unterlaufen.10 Obwohl über den Begriff
der Ethik suggeriert wird, dass Konfliktfälle eindeutig
entschieden werden könnten, zeigt die Praxis der
Entscheidungsfindung in Ethikkommissionen, dass zwar eindeutige

Lösungen gefunden werden, diese jedoch aus einem
Fundus möglicher Lösungen kontingent gewählt werden.
Daraus lassen sich weder eine allgemeine Geltung ableiten
noch endgültige Kriterien begründen. Die Funktion eines

übergeordneten Mediums, das in der Lage wäre, die
unterschiedlichen in Frage stehenden Beobachterperspektiven
zu subsumieren, kann Ethik deshalb nicht erfüllen (vgl.
Nocke 1995, S. 364).

III Die massenmediale Prominenz von Ethik

in Risikofragen

Angesichts der genannten Probleme ist eine Erklärung der

Entstehung der Verbindung zwischen Risikoproblemen
und Ethik geboten. Wir haben bereits darauf hingewiesen,
dass die Brisanz von Risiken sich dem konstruierbaren
Zusammenhang von Risiko und Entscheidung verdankt. In

Anlehnung an Luhmann (vgl. Luhmann 1991) gehen wir
von einer Handhabung von Risikoproblemen durch die

Unterscheidung von Entscheidern und Betroffenen aus.
Diese Unterscheidung hängt damit zusammen, dass Risiken

von Entscheidungen abhängen, die von jemandem
getroffen werden müssen und deren Effekte möglicherweise
andere betreffen. Diese Unterscheidung wird vor allem
durch den massenmedialen Diskurs suggeriert.

Die Unterscheidung von Entscheidern und Betroffenen
erweckt den Anschein der Handhabbarkeit von Risiken, weil
sie die einfache Lokalisierbarkeit von Risikoverantwortung
suggeriert und damit die Möglichkeit, Schuldige ausfindig
zu machen. Sie ist asymmetrisch angelegt zugunsten der
Seite der Betroffenen, die als potentielle Opfer von riskan-

Science des mass média suisse 1/2005

ten Entscheidungen mit moralischer Solidarität rechnen

können: schließlich ist es diskursiv kaum möglich, eine

Position wider die Betroffenen einzunehmen. Damit ist der

Weg geebnet für eine Transformation des Risikodiskurses
in moralische und ethische Fragestellungen.11

Die Beobachtung von Entscheidern suggeriert die eindeutige

kausale Zurechenbarkeit von Entscheidungen - und
damit von Risiken. Gegebenheiten sind aber nur sehr bedingt
auf genau bestimmbare Entscheidungen zurückzuführen.
Die Unterscheidung von Entscheidern und Betroffenen

suggeriert außerdem, dass die Vermeidung von Risiken
Sache der Entscheider wäre und verdeckt damit den Sachverhalt,

dass Entscheidungen an sich immer riskant sind.

Dies gilt auch wenn, wie im Falle der Medizin, auf den ersten

Blick klare Verantwortlichkeiten ausgemacht werden
können. Hier treffen Ärzte Entscheidungen, die sich direktpositiv

oder negativ - auf das Leben und die Gesundheit

von Patienten auswirken. Die prinzipielle Asymmetrie des

Arzt-Patient-Verhältnisses verdankt sich unter anderem

dem Sachverhalt, dass auf der einen Seite Entscheidungen

getroffen werden, die sich auf der anderen Seite auswirken,
dies in der umgekehrten Richtung aber nicht möglich ist.

Im Falle medizinischer Entscheidungen lassen sich beim
Eintreffen negativer Konsequenzen eindeutige Opfer
ausmachen, entscheidender noch ist aber, dass Verantwortlichkeiten

zunächst eindeutig da verortet werden können,

wo die Entscheidungslast liegt.

So einfach ist die Sachlage jedoch nicht. Das kann man
schon daran sehen, dass von allen Verfahren, die in
Gutachterkommissionen für ärztliche Behandlungsfehler
durchgeführt werden, nur ca. 36% mit der Feststellung
eines Behandlungsfehlers durch den Arzt enden (Laum/Beck
2001). Nicht jeder Fall einer Patientenschädigung kann auf
eine ärztliche Fehlentscheidung zurückgeführt werden. Da

aber jeder Schädigungsfall auf eine Entscheidung von Seiten

des Arztes zugerechnet werden kann, bleibt die prinzipielle

Verortbarkeit von Verantwortung unangetastet.12

Nicht nur ist es schwierig Verantwortlichkeiten zu indivi-
duieren, sondern ähnliche Probleme wirft die Kategorie der

Betroffenen auf. Durch eine nur leichte Verschiebung der

Beobachterperspektive erweisen sich die Betroffenen nämlich

als Entscheider. Sind Probanden, die sich freiwillig für
ein medizinisches Forschungsprojekt zur Verfügung stellen,

Betroffene oder Entscheider? Gerade an Ethikkommissionen

kann man das Kollabieren der Unterscheidung von
Entscheidern und Betroffenen beobachten. Die revidierte
Deklaration von Helsinki sieht als eine der Mindestbedingungen

für Forschung am Menschen vor, daß Probanden

und Patienten genauestens über das Projekt und die damit
verbundenen Risiken informiert werden und dass diese in
das Projekt erst einbezogen werden dürfen, wenn sie mit

51



ihrer Teilnahme am Projekt einverstanden sind.13 Sofern
diese Bestimmung eingehalten wird, handelt es sich bei
Patienten und Probanden streng genommen nicht mehr um
Betroffene, sondern um Entscheider.

Obwohl de facto klare Verantwortlichkeiten nicht
ausgemacht werden können, lebt der Risikodiskurs von
Zurechnungen dieser Art. Die Überzeugungskraft dieses

Diskurses ist damit in Verbindung zu bringen, dass die
massenmediale Thematisierung von Risiken deren

Behandlung anhand der Unterscheidung von Entscheidern
und Betroffenen nahe legt. Die Massenmedien neigen
nämlich dazu, den Diskurs über Risiko zu personalisieren
und zu moralisieren.14 Zudem bietet der Frame Opfer/Täter

eine hervorragende Möglichkeit, über Risiken zu
informieren. Dabei liegt dies nicht etwa an den unzureichenden

Fähigkeiten oder an einer mangelhaften Ausbildung der

Journalisten, die dadurch nicht in der Lage sind, komplexe

Zusammenhänge getreu abzubilden, sondern es liegt
in erster Line an den Eigendynamiken der Massenmedien
selbst. In der Forschung ist man sich schon seit langem
darüber einig, dass die Massenmedien bei der Auswahl und
Darstellung der Informationen so genannten Nachrichtenwerten

folgen. Bei Nachrichtenwerten handelt es sich um
Selektionskriterien der Nachrichtenauswahl, denen in der

Informationsproduktion der Massenmedien gefolgt wird
(vgl. u. a. Wilke 1984). In der Forschungsliteratur werden

Personalisierung und Moralisierung unter die Nachrichtenwerte

gereiht (vgl. Luhmann 1996; Schulz 2002; Wilke
1984; Wolf 1985). Der Nachrichtenwert der Personalisierung
ermöglicht Erzählungen mit einfachen narrativen Strukturen,

während der Wert der Moralisierung des Verhaltens

einschließlich der Achtung und Missachtung der Akteure,
dazu dient, Normverstöße zu bewerten. Zudem wird in der

Forschung immer häufiger betont, dass die Massenmedien

dazu neigen, Nachrichten nach sich wiederholenden

Mustern zu framen. Frames enthalten diverse Elemente,

darunter Problemdefinitionen, Kausalzusammenhänge,

Geltungsansprüche oder Werte (Scheufeie 2004). Im
Vergleich zu Nachrichtenwerten definieren Frames Kriterien
für gutes und schlechtes Verhalten und stellen eine

Verbindung zwischen Ereignissen, Akteuren, Ursachen und
Werten her. Ein Frame, dem bei der Berichterstattung zu
den Themen Wissenschaft und wissenschaftliche Risiken

besondere Relevanz zukommt, ist die so genannte Büchse

der Pandora. Damit ist gemeint, dass neue Erfindungen eine

Kettenreaktion von Schäden herbeiführen können. Ein

weiteres Beispiel für ein Frame bietet der Aufruf, globale

Perspektiven einzunehmen, oder auch die gegenteilige
Position der splendid isolation (für einen Überblick vgl. Dahin-
den 2002). Frames gelten nicht wie Risiken für ganze
Bereiche, sondern für einzelne Unterthemen gibt es typische
Frames. Beispielsweise wird in Bezug auf die Gentechnologie

im medizinischen Humanbereich der Nutzen betont,

dagegen wird im landwirtschaftlichen Bereich eher auf

die ethischen und gesundheitlichen Bedenken verwiesen
(Merten 1999,330-332).

Die Forschung über Risikoberichterstattung zeigt im
Ergebnis, dass wenn über Risiken berichtet wird, nicht von
ihrer wissenschaftlich berechneten Wahrscheinlichkeit

ausgegangen wird. Die mögliche, wenngleich fern liegende

Gefahr, die für den Menschen von Tiermehl ausgehen

kann, ist beispielsweise seit 1986 bekannt und ist nie

geleugnet worden. Thema der Massenmedien wurde diese

Gefahr aber erst im Jahre 1990, um in der Folge fast

vollständig aus dem massenmedialen Diskurs zu verschwinden

und 1996 plötzlich wieder aufzutauchen (Kitzinger/
Reilly 1997, 338-344). Auch bilden die Massenmedien nicht
die Risikowahrnehmung von Seiten der Opfer oder von
Seiten der übrigen Bevölkerung ab - das Risiko, dass

Dioxin Gesundheitsschäden verursachen kann, wurde zwar
von den Bewohnern von Gebieten, in denen die chemische

Industrie ihre Abfälle deponierte, schon in den frühen 70er

Jahren wahrgenommen, fand aber in den Massenmedien

erst 1982 Ausdruck, als es Dimensionen annahm, die es

nachrichtentauglich machten (Nelkin 1995, 55-56). Risiko
kommt in den Medien in Form von Beschreibungen vor,
deren Timing, Relevanz und Thematisierungskriterien
in der massenmedialen Kommunikation selbst bestimmt
werden. Dabei spielen Personalisierung und Moralisierung
eine wichtige Rolle.

Durch die Verfügbarkeit von Entscheidern, wie eigensinnige

oder Interessen geleitete Wissenschaftler oder auch

von kollektiven Akteuren wie Sekten oder Pharmakonzer-

ne, können Nachrichten in Erzählungen mit Protagonisten
verwandelt werden. Handlungen können auf diese Weise

konkret zugerechnet werden. Dabei können die Geschichten

mit Einzelheiten aus dem Privatleben bereichert oder
sie können als Skandal oder als Konflikt zwischen Personen

und Gruppen dargestellt werden (Bucchi 1998). Akteure

können für ihre Handlungen verantwortlich gemacht
und deshalb auch für schuldig erklärt werden. Dieser
Sachverhalt lässt sich anhand typischer Frames darstellen.

Die Stilisierung von Wissenschaftlern als Menschen,
die im Namen der Forschung mögliche Betroffene in Kauf
nehmen, ist ein Beispiel für ein solches Frame. Ein weiteres

Beispiel ist die Figur der Playing God (Nelkin 1995,58-61).

Die Reduktion der Zusammenhänge auf Handlungen von
Akteuren kann aber auch suggerieren, dass sich Probleme

durch Änderungen des Verhaltens lösen lassen. Meist werden

politische Akteure zu Adressaten markiert, an die man
sich wenden kann und von denen Lösungen erwartet werden.

Beispielsweise sind im Zusammenhang mit Themen

wie die Gentechnologie oder generell die Forschung am
Menschen Diskussionen über mögliche Anwendungen und
über politischen Handlungsbedarf zentral (Merten 1999). In

diesem Fall werden die Nachrichten wie folgt geframet: es

52 Medienwissenschaft Schweiz 1/2005



werden Probleme festgelegt, für die man Akteure identifizieren

kann, die dafür verantwortlich sind; in einem zweiten

Schritt können Lösungen definiert und der Einsatz von
anderen oder derselben Akteure gefordert werden, um die

Lösungen zu implementieren (Gerhards 1992).

Die Relevanz der Personalisierung gilt auch dann, wenn
das Leiden der Opfer an konkreten Beispielen festgemacht
werden kann. Die Verfügbarkeit von einzelnen Personen,

mit einem Namen, einer eigenen Geschichte und besonderen

Schicksalen ermöglicht die Dramatisierung der Risiken

(Kitzinger/Reilly 1997). Dieser Frame wird auch «human

interest» genannt; damit ist gemeint, dass der informative
Wert einer Nachricht dadurch erhöht werden kann, dass

normale Menschen (wie wir) merkwürdige Geschichten

erzählen können. D.h. aber auch, dass über Risiken erst
berichtet werden kann, wenn sie bereits eingetreten sind.

Betroffene dienen auch auf eine andere Weise als Nachrichtenwert:

eine Nachricht ist umso wertvoller, je mehr potentiellen

Betroffene auszumachen sind. Andererseits wird die

Kategorie der Betroffenen in sich weiter differenziert. Es

macht einen Unterschied aus, ob Betroffene Einheimische

oder Fremde sind, in der Nähe oder fernab angesiedelt sind.

Wenn Betroffene Einheimische oder direkte Nachbarn sind,

genügt auch eine kleinere Anzahl von Verunglückten, um
einen Bericht zu veranlassen.

Auch ist es wichtig, dass die Verbindung zwischen
Entscheidern und Betroffenen stets hervorgehoben wird.
Risiken sind für die Massenmedien vor allem dann tauglich,

wenn den Opfern eindeutige Täter zugeordnet werden
können. Risiken, bei denen die Konstellation von Tätern

und Opfern keine Rolle spielt, finden in den Medien weit

weniger Erwähnung (Bonfadelli 2000, 228-229). Die Risiken

des Zigarettenkonsums oder von Verkehrsunfällen,
deren Folgen die Opfer sich selbst zuzuschreiben haben

und deswegen mit der Unterscheidung von Entscheidern

und Betroffenen nicht zu behandeln sind, werden seltener

thematisiert. Anders verhält es sich, wenn die Folgen des

Verhaltens der Einzelnen die ganze Gemeinschaft betreffen,

also wenn Kategorien von Betroffenen ausgemacht

werden können. Dies ist etwa bei der Umweltverschmutzung

durch Autos der Fall.

Die Verfügbarkeit von Tätern und Opfern macht es möglich,

über die Angemessenheit ihres Verhaltens zu diskutieren

und zu evaluieren, ob sie gut oder schlecht gehandelt

haben. Nur in diesem Fall lässt sich die Frage nach

der Legitimität der Entscheidung der Täter stellen. Die

Risikoberichterstattung wird häufig von der Frage nach

der Schuld geleitet. In diesem Zusammenhang fallen die

Tendenz zu moralisierenden Darstellungen begleitet von
ethischen Überlegungen über Fragen der Akzeptanz von
neuen Techniken auf (z.B. Bonfadelli 2000, 297, Dahinden

2002, Merten 1999). Dabei handelt es sich nicht nur um eine

Science des mass média suisse 1/2005

besondere Art der Darstellug, sondern an eben dieser Art
zeigt sich, dass bestimmte Erklärungen für die massenmediale

Kommunikation geeigneter sind als andere. In den

Massenmedien werden Formen der Erklärung begünstigt,
die eine eindeutige Verantwortungszuweisung zulassen

und die Moralisierungschancen steigern. In der Berichterstattung

über das Waldsterben zu Beginn der 80er Jahren

etwa dominierten Erklärungen, in denen der kausale

Zusammenhang zwischen Waldschäden und Luftverschmutzung

rekonstruiert wurde (vgl. für die Schweiz Zierhofer
1998). Bei diesen Erklärungen wurde der unmittelbare kausale

Zusammenhang zwischen menschlichem Verhalten

und Umweltschäden schlicht unterstellt. Auf diese Weise

konnte jenes Verhalten moralisch kritisiert und Forderungen

wie Energiesparmaßnahmen oder Interventionen mit
dem Ziel der Verminderung der Luftverschmutzung
gestellt werden.

Diese Art der Behandlung von Risiken, die zu einer klaren

Zurechnung von Verantwortung neigt, ist von dem
Umstand begleitet, dass, während wissenschaftliche Analysen
von Risiken mehrere Hypothesen in Betracht ziehen, multiple

Ursachen und zirkuläre und intervenierenden Variablen

berücksichtigen, die Medien einfache Zuschreibungen

bevorzugen. Die massenmediale Berichterstattung ist mit
anderen Worten eher an Sensation als an Sachlichkeit
interessiert. Entscheidungen können nämlich nur auf einzelne

Handelnde zugerechnet werden, wenn komplexe Hintergründe

und Zusammenhänge ausgeblendet werden. Die

Medien tendieren dazu, die Realität stark zu vereinfachen

und den vorläufigen und nur wahrscheinlichen Charakter

jeder Beschreibung zu verkennen. Entsprechend ist
beobachtet worden, dass die Massenmedien davon absehen,

Informationen genau wiederzugeben, indem sie zum
Beispiel von dem Verweis auf quantitative Daten absehen

(Schanne/Meier 1992), nur einige der verfügbaren Quellen
zitiert und abweichende Meinungen unterschlagen werden

(Diggelmann 1996, 167-183). Zudem werden die zitierten
Quellen nicht nach wissenschaftlichen Kriterien, sondern

beispielsweise danach ausgewählt, ob es sich dabei um klare

und gut darstellbare Positionsbestimmungen handelt.

Diese Quellen können mit der wissenschaftlich offiziell
anerkannten Version nicht übereinstimmen. Die Massenmedien

tendieren dazu, Risiken zu übertreiben und sie als

Katastrophen darzustellen, Sachverhalte zu vereinfachen und

zu dramatisieren (Weingart 1998, 876-878, Gregory/Miller
1998, 117-121), sowie dazu, die Vorbehalte fallen zu lassen,

mit denen Probleme gewöhnlich in der Wissenschaft

dargelegt werden. Bloße Vermutungen oder

Wahrscheinlichkeitsbekundungen werden heruntergespielt.

IV Was Ethikkommissionen leisten

Einmal abgesehen von den unterschiedlichen Meinungen
hinsichtlich Ausmaß und Intensität der Medienwirkungen,

ist die Relevanz der massenmedialen Kommunikati-

53



on unbestritten. Insbesondere ist man sich darüber einig,
dass die Medien eine wichtige Informationsquelle sind. In
einer Formulierung von Luhmann: «Was wir über unsere

Gesellschaft, ja über die Welt, in der wir leben, wissen,
wissen wir durch die Massenmedien.» (Luhmann 1996, S.

9). Durch ihr laufendes Prozessieren von Informationen

erzeugen die Massenmedien ein gemeinsam geteiltes
Hintergrundwissen und konstituieren so das Gedächtnis der
modernen Gesellschaft (Luhmann 1996, S. 174-178, Espo-
sito 2002, S. 253-272), von dem unterschiedliche
Kommunikationskontexte ausgehen können, wobei davon

ausgegangen werden kann, dass dieselben Informationen auch

in anderen Kontexten bekannt sind. Welches Bild sich die
unterschiedlichen Instanzen von den Massenmedien
machen, ist deshalb alles andere als irrelevant (Thompson
1995, 119-148). Die Massenmedien werden von anderen

Instanzen beobachtet, um herauszubekommen, wie sie

beobachtet werden. In diesem Sinne werden die
Massenmedien als Spiegel der Öffentlichkeit behandelt und
können deshalb Handlungsdruck erzeugen, aber auch

Legitimationsmöglichkeiten zur Verfügung stellen. Allerdings

schaffen es die Massenmedien durch ihren Bezug
auf Moral nicht, allgemeine moralische Standards zu
setzen - in unserer azentrischen Gesellschaft gibt es keine

Instanz, die dies bewerkstelligen könnte. Massenmediale
Kommunikation verpflichtet nicht zu einem Konsens über

allgemein geteilte Werte, sondern kann auch als Anlass
für persönliche Interpretationen fungieren. Andererseits
halten die Massenmedien aber durch ihren Bezug auf Moral

eine Kommunikation am Leben, die zwischen gutem
und schlechtem Handeln unterscheidet (Luhmann 1996,

S. 64). In diesem Sinne spielen sie bei der Erhaltung und
Produktion von Moral eine wichtige Rolle. Die massenmediale

Prominenz der Moral führt dazu, dass auch anderen
Instanzen die Chance offen steht, Anschluss an moralisierende

Kommunikationsformen zu finden.

Dass dieser Zusammenhang auch bei der Einrichtung
von Ethikkommissionen eine Rolle spielt, wird
insbesondere am Fall der Ethikkommissionen deutlich, die als

Beratungsgremien der Politik ins Leben gerufen werden.
Sie entlasten die Politik von der kaum lösbaren Aufgabe,
wissenschaftliche und technische Entwicklungen zu
verfolgen und darauf zu reagieren. Durch die Übertragung
der Entscheidungslast in Bezug auf die Durchführung
wissenschaftlicher Projekte und der Einschätzung der
Risiken wissenschaftlicher Forschung auf Ethikkommissionen,

erweckt die Politik außerdem den Anschein, der

Aufgabe der Regelung anderer Systeme nachgekommen
zu sein. Das politische «Soll», Entscheidungen zu treffen,
ist durch die Entscheidung, dass Ethikkommissionen
entscheiden sollen, in den Augen der Öffentlichkeit erfüllt.
Zudem bürgt der Begriff der Ethik, mit dem Ethikkommissionen

versehen sind, nicht nur für die scheinbare

Angemessenheit von Kommissionsentscheidungen; auch die

54

politische Entscheidung, die Ethik entscheiden zu lassen,

erhält dadurch ein Qualitätssiegel. Prozesse der Mediati-

sierung der Politik sind bekannt und inzwischen ist auch

untersucht worden, wie die Wissenschaft (Weingart 2001,

S. 240-253) und selbst die Medizin einen Anschluß an
massenmediale Kommunikation suchen, um Legitimation zu
erhalten.

Andererseits sind auch Ethikkommissionen wie alle sozialen

Akteure darauf verwiesen, Entscheidungen zu treffen

- und Entscheidungen sind immer riskant. Auch ist

es nicht selbstverständlich, dass die Entscheidungen von
Ethikkommissionen für legitimer gehalten werden als

andere (vgl. Nocke 1995, S. 363). Entsprechend fehlt es auch

nicht an Polemiken, in denen die Entscheidungen von
Ethikkommissionen in Frage gestellt werden. Die

Einschaltung von Ethikkommissionen stellt demnach eine

Verschiebung der Entscheidungslast, nicht aber eine

Umgehung des Entscheidungszwanges dar. Die Konnotation
der Entscheidungen, die in Ethikkommissionen getroffen
werden, mit dem Zusatz des Ethischen, verleiht diesen

den Anschein einer größeren Legitimität - sie sind darum

aber nicht weniger riskant.15 Auch die Entscheidungen

von Ethikkommissionen bergen für Personen, die von den

Entscheidungen betroffen werden, das Potential negativer
Konsequenzen.

In diesem Zusammenhang sollte aber noch eine weitere
Gefahr berücksichtigt werden: die automatische Übertragung

der Aufgabe der Risikovermeidung an Ethikkommissionen

könnte die Reflexion darüber verhindern, ob

nicht andere Mittel zur Lösung dieser Aufgabe adäquater
sein könnten. Eine solche Reflexion könnte in unserer
Gesellschaft jedoch entscheidend sein. Gerade hierin könnte

nun die Aufgabe einer ethischen Reflexion liegen. Dabei

handelte es sich um eine ethische Reflexion, die auf die

Beobachtung der Funktionsweise moralischer Kommunikation

in einer Gesellschaft ausgerichtet ist, die durch
amoralische Funktionssysteme strukturiert ist. Bei der

Festlegung der Bereiche und Umstände, in denen Moral
noch sinnvoll angewendet werden kann und derjenigen, in
denen moralische Urteile eher Schaden anrichten würden,
könnte eine so definierte Ethik eine Mahn- und Leitfunktion

übernehmen (vgl. Luhmann 1989, S. 433-440; Luhmann
1990, S. 21-48). In Ethikkommissionen könnte eine so geartete

Reflexion zu der Beobachtung beitragen, dass moralische

Positionen sich erheblich voneinander unterscheiden

können und Risiken mit Moral deshalb nicht zu beseitigen
sind. Weil damit die Struktur moralischer Paradoxien

rekonstruiert werden kann, würde sich auch die Frage nach

dem Nutzen einer Moralisierung von Risiken stellen. Als

Form der Selbstbeobachtung würde diese Reflexion offen

legen, dass die Entscheidungen von Ethikkommissionen
nicht deshalb greifen, weil sie besser sind als andere, und

nur so lange funktionieren, wie sie eben funktionieren.

Med ienwissenschaft Schweiz 1/2005



Cristina Besio, lie. soc., hat in Urbino (Italien) Soziologie
studiert und ist derzeit wissenschaftliche Mitarbeiterin an
einem Forschungsprojekt im Bereich der Medienkommunikation

an der Università della Svizzera Italiana.
Interessenschwerpunkte: Systemtheorie, Organisationssoziologie,
Medienforschung, Wissenschaft und Öffentlichkeit.
cristina.besio@lu.unisi.ch.

Alessandra Corti, Dipl. Soz., hat in München Soziologie,

Psychologie und Pädagogik studiert, seit 2003 ist sie

wissenschaftliche Assistentin am Soziologischen Seminar der
Universität Luzern. Ihre Schwerpunkte liegen im Bereich der

Systemtheorie, Medizinsoziologie und Wissenssoziologie.
alessandra.corti@unilu.ch

Anmerkungen
1 Siehe insbesondere Jonas 1984, S. 293 ff. Beck spricht in diesem

Zusammenhang davon, daß es sozial anerkannte Risiken gibt,

und daß nur diese «politischen Zündstoff» enthalten, vgl. Beck

1986, S. 31.

2 Man kann deshalb auch formulieren, dass «wenn von Risiko die

Rede ist, Sicherheit nie wieder gewonnen werden [kann]»

(Esposito 1996, S. 167).

3 Überhaupt lassen sich Professionen durch Klientenorientierung
und Handlungsbezug charakterisieren (vgl. Stichweh 1994, S. 282.

4 Siehe zur Notfallproblematik auch Saake 2003.

5 Dies gilt unabhängig davon, welchen rechtlichen Status eine

Ethikkommission in einem bestimmten Land hat. Während die

rechtliche Position von Ethikkommissionen von Land zu Land

variieren kann und dies beinhaltet, dass die Entscheidungen

von Ethikkommissionen in den Vereinigten Staaten einen

bindenden Charakter haben(vgl. Deutsch 1990, S. 69), während dies

in den europäischen Ländern - noch - nicht der Fall ist (vgl.

Laufs/Reiling 1991, S. 20), ändert sich dadurch nichts an der

Funktion von Ethikkommissionen, die überall im wesentlichen

in der Abwendung von Risiken liegt.
6 Daran kann man sehen, dass ethische Urteile ohne wissenschaftliche

Kenntnisse nicht getroffen werden können (vgl. Greenwald

1982; Garattini u.a. 2003). Die Mitglieder einer Ethikkommission

müssen imstande sein, zu beurteilen, ob eine Fragestellung deutlich

formuliert ist und die Methoden geeignet sind, die Fragen zu

bearbeiten oder ob eine Stichprobe repräsentativ ist. Sie müssen

aber auch beurteilen könne, ob ein Placebo oder ein richtiges
Medikament eingesetzt werden sollen, ob «superiority trials» oder

lediglich «equivalence» bzw. «non-inferiority trials» gemacht

werden sollen, ob die Dosierung eines Medikaments optimal,
oder die die Analyse der Nebenwirkungen ausreichend ist.

7 Die Erfahrung zeigt, dass für Ärzte die genaue Information

über die rechtlichen Möglichkeiten ärztlichen Handelns sehr

wichtig ist (vgl. Engelhardt 2003, S. 368). Allerdings geht es in
Ethikkommissionen ausdrücklich nicht darum, neue rechtliche

Regelungen zu beschließen, sondern lediglich darum, abzuklären,

ob bestimmte Forschungsvorhaben mit bestehendem Recht

kompatibel sind oder nicht.

8 Sehr plastisch wird dieser Sachverhalt von Beck (1986) dargelegt.

9 Der Begriff geht auf das Theoriekonstrukt von Jürgen Habermas

zurück, vgl. Habermas 1983. Siehe auch Kettner 1996.

10 Selbst wenn im Inneren der Kommission über den ethischen

Charakter der Entscheidung Konsens herrscht, kann kaum

davon ausgegangen werden, dass dieser Konsens außerhalb der

Kommission ebenfalls geteilt würde. Die Prozesse ethischer

Entscheidungsfindung sind konsensorientiert und
konsensabhängig (vgl. Moreno 1996; vgl. Deutsch 1990, S. 75), Konsens

aber lässt sich nur in relativ kleinen, überschaubaren

Zusammenhängen erreichen und ist somit auch nicht generalisierbar.

In Anbetracht der Vielfalt der Betroffenen ist die Vorstellung der

Möglichkeit eines generalisierten Konsenses als illusorisch zu
betrachten.

11 Vgl. Luhmann 1988, S. 18 f.

12 Dies gilt im Übrigen auch dann, wenn ärztliche Entscheidungs-

findungsprozesse durch Einschaltung von Ethikkommissionen

entlastet werden. In der BRD haben Ethikkommissionen eine

lediglich beratende Funktion; ihre Entscheidungen sind rechtlich

unverbindlich (vgl. a. a. O., S. 20; vgl. van der Daele/Müller-Sa-

lomon 1990, S. 65). Dasselbe gilt für die Schweiz (vgl. Salathé u.

a. 2003). Das letzte Wort ist demnach dem Arzt vorbehalten, der

sich in keinem Fall einer Entscheidung enthalten kann (vgl. auch

Merten 2003).

13 Vgl. Laufs/Reiling 1991, S. 89 ff.

14 Andere Eigenschaften der Risikoberichterstattung wie z.B., dass

Massenmedien eher negativ als positiv, eher aufregend als

beruhigend berichten, lassen wir hier außer Acht, (für einen Überblick,

siehe Bonfadelli 2000,261-290, Merten 1999).

15 Luhmann spricht in diesem Zusammenhang davon, dass Ethik

als «Beruhigungsmittel» funktioniert (vgl. Luhmann 1994, S. 697).

Literatur
Angstwurm, Heinz (1991), Ärztlich-ethische Überlegungen zur

Organspende nach dem Tode, in: Richard Toelner (Hrsg.),
Organtransplantation - Beiträge zu ethischen und juristischen
Fragen, Stuttgart; New York: G. Fischer 1991, S. 81-85.

Beck, Ulrich (1986), Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine
andere Moderne, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Beyleveld Deryk/Brownsword, Roger/Wallace, Susan (2002),
Clinical Ethics Commitees: Clinician Support or Crisis
Management?, in: HEC Forum, 14, S. 13-25.

Bonfadelli, Heinz (2000), Medienwirkungsforschung II, Anwen¬
dungen in Politik, Wirtschaft und Kultur, Konstanz: UVK
Medien.

Bucchi, Massimiano (1998), Science and the Media. Alternative
routes in scientific communication, London and New York:
Routledge.

Daele, Wolfgang van den und Müller-Salomon, Heribert (1990),

Die Kontrolle der Forschung am Menschen durch Ethikkommissionen,

Stuttgart: Ferdinand Enke Verlag.
Dahinden, Urs (2002), Biotechnology in Switzerland. Frames in a

Heated Debate, in: Science Communication, 24,2, S. 184-197.

Daniels, Norman (2000), Accountability for Reasonableness.

Establishing a Fair Process for Priority Setting is easier than
Agree on Principles, in: British Medical Journal 321, S. 1300-
1301.

Deutsch, Erwin (1990), Die rechtliche Grundlagen und Funktio¬
nen der Ethik-Kommissionen, in: Toellner, Richard (Hrsg.),
Die Ethik-Kommission in der Medizin. Problemgeschichte,
Aufgabenstellung, Arbeitsweise, Rechtsstellung und
Organisationsformen Medizinischer Ethik-Kommissionen, Stuttgart;

New York: G. Fischer, 1990, S. 67-77.

Science des mass média suisse 1/2005 55



Diggelmann, Andreas (1996), Das »Waldsterben" in der Schwei¬

zer Tagespresse, in: Werner A. Meier und Michael Schanne

(Hrsg.), Gesellschaftliche Risiken in den Medien. Zur Rolle
des Journalismus bei der Wahrnehmung und Bewältigung
gesellschaftlicher Risiken, Zürich: Seismo Verlag, 167-183.

Engelhardt, Tristram (2003), The Bioethics Consultant: Giving
Moral Advice in the Midst of Moral Controversy, in: HEC
Forum, 15, S. 362-382.

Esposito, Elena (1996), Die Orientierung an Differenzen: System¬
rationalität und kybernetische Rationalität, in: Axel Ziemke
und Rudolf Kaehr (Hrsg.), Realitäten und Rationalitäten,
Berlin: Duncker und Humblot, S. 161-176.

Esposito, Elena (2002), Soziales Vergessen. Formen und Medien
des Gedächtnisses der Gesellschaft, Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Garattini, Silvio/Bertele, Vottorio/Li Bassi, Luca (2003), How
Can Research Ethics Committees Protect Patients Better?, in:
British Medical Journal 326, S. 1199-1201.

Gerhards Jürgen (1992), Dimensionen und Strategien öffentlicher
Diskurse, in: Journal für Sozialforschung, 32, 3/4, 307-318.

Gregory Jane, Miller Steve (1998), Science in Public. Communica¬
tion, Culture, and Credibility, Cambridge, Mass.: Perseus.

Greenwald, Robert A. (1982), General Priciples of ERB Review, in:
Robert A. Greenwald/Mary Kay Ryan/James E. Mulvihill
(eds.), Human Subjects Research. A Handbook for Institutional
Review Boards, New York and London: Plenum Press, S. 51-62.

Habermas, Jürgen (1983), Diskursethik - Notizen zu einem
Begründungsprogramm, in: ders., Moralbewußtsein und
kommunikatives Handeln, Frankfurt am Main: Suhrkamp,
S. 53-125.

Jonas, Hans (1984), Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer
Ethik für die technologische Zivilisation, Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Kettner, Matthias (1996), Discourse Ethics and Health Care Ethics
Committees, in: Jahrbuch für Recht und Ethik, 4, S. 249-272.

Kitzinger, Jenny; Jacquie Reilly (1997), The Rise and Fall of Risk
Reporting. Media Coverage of Human Genetics Research,
«False Memory Syndrome» and «Mad Cow Disease», in:
European Journal of Communication, 3,319-350.

Laufs, Adolf und Reiling, Emil (1991), Ethik-Kommissionen -
Vorrecht der Ärztekammern? Das Verhältnis von
Berufsordnungsrecht und Ethik-Kommissionen dargestellt am Beispiel
des neuen § 1 Abs. 4 der Muster-Berufsordnung für die
deutschen Ärzte, Berlin; Heidelberg; New York; London; Paris;
Tokyo; Hong Kong; Barcelona; Budapest: Springer.

Laum, Heinz Dieter und Beck, Lutwin (2001), 25 Jahre Gutach¬
terkommissionen und Schlichtungsstellen. Im Interesse von
Ärzten und Patienten, Deutsches Ärzteblatt, Jg. 98. H. 15.

Luhmann, Niklas (1988), Ökologische Kommunikation. Kann die
moderne Gesellschaft sich auf ökologische Gefährdungen
einstellen? Opladen: Westdeutscher Verlag.

Luhmann, Niklas (1989), Ethik als Reflexionstheorie der Moral,
in: Gesellschaftsstruktur und Semantik: Studien zur
Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft, Frankfurt am
Main: Suhrkamp, S. 358-447.

Luhmann, Niklas (1990), Paradigm lost: Über die ethische Refle¬

xion der Moral, Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Luhmann, Niklas (1991), Soziologie des Risikos, Berlin; New

York: de Gruyter.
Luhmann, Niklas (1994), Die Wissenschaft der Gesellschaft,

Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Luhmann, Niklas (1996), Die Realität der Massenmedien, Opla¬

den: Westdeutscher Verlag.
Maio, Giovanni (2000), Zum Nutzen des Patienten. Ethische

Überlegungen zur Differenzierung von therapeutischen und
nichttherapeutischen Studien, Deutsches Ärzteblatt, 97, H. 48.

Merten, Klaus (1999), Die Berichterstattung über Gentechnik in
Presse und Fernsehen- eine Inhaltsanalyse, in: Jürgen Ham-
pel, Ortwin Renn (Hg.), Gentechnik in der Öffentlichkeit.
Wahrnehmung und Bewertung einer umstrittenen Technologie,

Frankfurt, New York: Campus Verlag, 133-339.

Merten, Martina (2003), Das letzte Wort hat der Arzt, Deutsches
Ärzteblatt, PP, H. 2.

Moreno, Jonathan D. (1996), Konsens durch Kommissionen: Phi¬

losophische und soziale Aspekte von Ethik-Kommissionen,
in: Kurt Bayertz (Hrsg.), Moralischer Konsens. Technische

Eingriffe in die menschliche Fortpflanzung als Modellfall,
Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 179-202.

Nelkin, Dorothy (1995)2, Selling Science, How the Press Covers
Science and Technology, New York: Freeman.

Nocke, Joachim (1995), Organisierte Moral das Beispiel der so¬

genannten Ethikkommissionen, in: Peter Nahamowitz und
Stefan Breuer (Hrsg.), Politik - Verfassung - Gesellschaft:
Traditionslinien und Entwicklungsperspektiven, Otwin
Massing zum 60. Geburtstag, Baden-Baden: Nomos
Verlagsgesellschaft, S. 347-373.

Paslack, Rainer (1995), Zur Diskussion und Regulierung der
Gentherapie in den USA, in: Kurt Bayertz, Jörg Schmidtke
und Hans-Ludwig Schreiber (Hrsg.), Somatische Gentherapie

- Medizinische, ethische und juristische Aspekte, Stuttgart-
Jena, New York: G. Fischer 1995, S. 63-108.

Saake, Irmhild (2003), Die Performanz des Medizinischen. Zur
Asymmetrie in der Arzt-Patienten-Interaktion, Soziale Welt
54, 4, S. 429-469.

Salathé, M./Leuthold, M./Amstad, H./Vallotton, M. (2003), Kli¬
nische Ethikkommissionen in der Schweiz - eine Bestandesaufnahme,

Schweizerische Ärztezeitung, Jg. 84, Nr. 43.

Schanne, Michael/ Meier, Werner A. (1992), Risiko-Kommuni¬
kation. Ergebnisse aus kommunikationswissenschaftlichen
Analysen journalistischer Umwelt- und Umwelt-Risiken-
Berichterstattung, in: Rundfunk und Fersehen, 40, 2, 264-285.

Scheufeie, Bertram (2004), Framing-Effekte auf dem Prüfstand.
Eine theoretische, methodische und empirische
Auseinandersetzung mit der Wirkungsperspektive des Framing-An-
satzes, in: Medien & Kommunikationswissenschaft, 1, 30-55.

Slowther, Anne/Hill, Donald/McMillern, John (2002), Clinical
Ethics Committees: Opportunity or Threat?, in: HEC Forum,
14, S. 4-12.

Stichweh, Rudolf (1994); Professionen und Disziplinen: Formen
der Differenzierung zweier Systeme beruflichen Handelns
in modernen Gesellschaften, in: ders., Wissenschaft, Universität,

Professionen. Soziologische Analysen, Frankfurt am
Main: Suhrkamp, S. 278-336.

Schulz, Winfried (2002), „Nachricht", in: Elisabeth Noelle-Neu-
mann, Winfried Schulz, Jürgen Wilke (Hrsg.), Das Fischer
Lexikon. Publizistik/ Massenkommunikation, Frankfurt am
Main: Fischer Verlag, 328-362.

Thompson, John B. (1995), The Media and Modernity. A Social
Theory of the Media, Cambridge, UK: Polity Press.

Toellner, Richard (1990), Problemgeschichte: Entstehung der
Ethik-Kommissionen, in Toellner, Richard (Hrsg.), Die Ethik-
Kommission in der Medizin. Problemgeschichte, Aufgabenstellung,

Arbeitsweise, Rechtsstellung und Organisationsformen

Medizinischer Ethik-Kommissionen, Stuttgart; New
York: G. Fischer, 1990, S. 3-18.

Vollmann, Jochen (1997), Ethische Probleme des Hirntods in der
Transplantationsmedizin, Stuttgart; Jena; Lübeck, Ulm: G.

Fischer.

Weingart, Peter (1998), Science and the media, Research Policy, 8,

869-879.

Weingart, Peter (2001), Die Stunde der Wahrheit? Zum Verhältnis
der Wissenschaft zu Politik, Wirtschaft und Medien in der
Wissensgesellschaft, Weilerswist: Velbrück Wissenschaft.

Wilke, Jürgen (1984), Nachrichtenauswahl und Medienrealität in
vier Jahrhunderten, Berlin: de Gruyter.

Wolf, Mauro (1985), Teorie delle comunicazioni di massa, Milano:
Bompiani.

Zierhofer, Wolfgang (1998), Umweltforschung und Öffentlichkeit.
Das Waldsterben und die kommunikativen Leistungen von
Wissenschaft und Massenmedien, Opladen: Westdeutscher
Verlag.

Zussmann, Robert (1997), Sociological Perspectives on Medical
Ethics and Decision Making, in: Annual Review of Sociology,
23, S. 171-189

56 Medienwissenschaft Schweiz 1/2005


	Die Medienwirksamkeit von Betroffenheit

