
Zeitschrift: Medienwissenschaft Schweiz = Science des mass média Suisse

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Kommunikations- und
Medienwissenschaft

Band: - (1999)

Heft: 2

Artikel: "Multikulturalismus" im Werden : Aspekte der Anerkennung ethnischer
Identitäten

Autor: Giordano, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-790755

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-790755
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christian Giordano

"Multikulturalismus" im Werden.

Aspekte der Anerkennung ethnischer Identitäten

Wenn man an "Multikulturalismus" denkt, dann assoziiert man diesen Begriff - was immer er bedeuten

mag - leicht mit der von Daniel Cohn Bendit propagierten Vision der "Heimat Babylon". Im Kontrast zu
althergebrachten Vorstellungen, die eher das Bild von Durcheinander, Wirrnis, Unordnung, moralischer
Korruption usw. erwecken, verweist die Allegorie dieses Autors auf eine "Ästhetik der Aufmischung", die
ihrerseits das a priori Schöne und Bereichernde des Fremden stilisiert. Dadurch werden mit einem
verklärten und zugleich etwas (betrügerischen Blick friedlich fröhliche "Ethno"-Veranstaltungen mit
bunten "Ethno-Shops", würzigem "Ethno-Food" und temperamentvoller "Ethno-Music" evoziert, die sich
in "hybridisierten" bzw. "kreolisierten Ethnoscapes" d.h. in ethnisch heterogenen Räume und Territorien
(z.B. Plätze, Strassen, Stadtviertel etc.) abspielen.

Multikulturelle Konfigurationen als
Interethnische Systeme

Man gewinnt dabei leicht den irreführenden Eindruck,
multikulturelle Koexistenz sei einfach und problemlos.
Sie scheint auf einer zwischenmenschlichen Spontaneität
zu beruhen, die im voluntaristischen Charakter der "conditio

humana" eingebettet ist. Allerdings ist solch ein
"locus amenus" - eher als eine Vision für eine "multikulturelle

Gesellschaft - eine "folklorisierte", "orientalisier-
te" bzw. "exotisierte", von Werbung, Medien und
Intellektuellen - darunter nicht zuletzt Ethnologen - produzierte

und gepflegte Inszenierung einer rein "vorgestellten"

und "gedachten" multikulturellen Idylle.

Auffassungen, Konzepte und Visionen dieser Art postulieren

einen "Multikulturalismus" "von unten", der mit
geringfügigen (oder gar ohne) Interventionen "von oben"

an der Basis der Gesellschaft entsteht und gedeiht. Dabei
werden jedoch bewusst oder unbewusst folgende wesentliche

Aspekte ausser Acht gelassen:

1) Multi-Kulti-Formationen (Leggewie 1991) lassen sich
wie andere multikulturelle Konfigurationen auch - ich
spreche ganz bewusst nicht von multikulturellen
Gesellschaften - als interethnische Systeme definieren,

die durch die Präsenz von ethno-sozialen Disparitäten

und daraus resultierenden ethnischen
Spannungen charkterisiert sind. Es handelt sich dabei um
"in sich gestaffelte dynamischen Gleichgewichtssysteme"

(Mühlmann, 1964: 60), die eine zwar meist
sozial bedingte, jedoch ethnisch konstruierte
Schichtungsstruktur aufweisen und daher durch allgegenwärtige

Konfliktpotentiale geprägt sind. Selbstverständlich

sind die Grenzen zwischen den abgestuften
Gemeinschaften komplex und zerklüftet: Menschen
unterschiedlicher ethnischer Affiliation können unter
bestimmten Umständen durchaus dieselbe soziale
Position erreichen. Ausserdem sind die Grenzen
zwischen den verschiedenen Gemeinschaften mobil, denn
interethnische Systeme lassen im Gegensatz zu den

klassischen Kasten- bzw. Standesgesellschaften den

individuellen bzw. kollektiven Auf- und Abstieg zu.

Schliesslich sind die Grenzen zwischen den
unterschiedlichen Gemeinschaften unscharf, so dass sich

um die Grenzen herum soziale Interstitien und
Grauzonen variabler Breite bilden, in denen sich Prozesse
der "Mestizisierung" und "Hybridisierung" abspielen.

2) Multikulturelle Konfigurationen sind heutzutage in der

Regel in ein nationalstaatliches Ordnungsgefüge
eingegliedert. Vom ethno-soziologischen Standpunkt her

gesehen, ist aber der Nationalstaat ein politischer
Verband von Staatsbügern, die auf Grund einer Reihe

spezifischer, zugeschriebener oder erworbener, Merkmale

als Mitglieder eben dieses Staates anerkannt
sind. Nicht Jedermann kann Mitglied eines Nationalstaates

sein, denn dieser stellt, um eine wohlbekannte
Formel Max Webers zu paraphrasieren, eine "nach

aussen regulierend beschränkte" (Weber, 1956: Bd. 1,

26) soziale Organisation dar. Diese regulierende und

beschränkte Öffnung führt notwendigerweise zur
Bildung rechtlich-institutioneller Mechanismen der sozialen

Siebung, die Zugehörigkeit und Ausschluss der
"Fremden" und d.h. der national "Anderen" festlegen.
Staatsbürgerschaft und Nationalität stellen die zwei
grundlegenden, legal garantierten Instrumente dar, die

definieren, wer das Zugehörigkeitsrecht zu einem
Nationalstaat besitzt und wer von dieser Berechtigung
ausgeschlossen ist. Multikulturelle Konfigurationen
als interethnische Systeme bestehen daher im Kontext
hoch mobiler Gesamtgesellschaften nicht selten aus

politisch "Einbezogenen" und "Ausgeschlossenen".
Die nationalstaatliche Ordnung bildet dabei - wie Will
Kymlicka zu Recht betont hat - "nolens volens" den

politischen Rahmen, in dem der "Multikulturalismus"
gegenwärtiger intertethnischer Systeme inkorporiert
ist. Einschlägige rechtlich-institutionelle Bestimmungen

nationaler Staatsgemeinschaften definieren, ob
und inwieweit ethnische Identitäten kollektiver Natur
anerkannt bzw. nicht anerkannt werden und demzufolge,

welche spezifische Form der "Multikulturalismus"

innerhalb einer gegebenen Gesellschaft
annimmt. Gerade in diesem Sinne lässt sich die folgende
Anmerkung von Will Kymlicka interpretieren:

Science des mass média suisse 2/1999 81



There are a variety of ways in which minorities
become incorporated into political communities, from
the conquest and colonization ofpreviously
self-governing societies voluntary immigration of
individuals and families. These differences in the mode

of in-corporation affect the nature of minority
groups, and the sort of relationship they desire with
the larger society (Kymlicka, 1995a: 11).

Die zwei hier angesprochenen Aspekte zeigen, dass es

sich bei "Multikulturalismus" um ein komplexes soziales
Phänomen handelt, das stets mit Differenzen und
Disparitäten einhergeht, die wiederum für Spannungen und

Konflikte zwischen den betroffenen Kollektiven einer
Gesellschaft sorgen. Will man vermeiden, dass sich solche

Zwistigkeiten zuspitzen und daraus eine Spirale gegenseitiger

Gewaltakte entsteht, dann kann "Multikulturalismus"
auf keinen Fall sich selbst überlassen werden. Das
dynamische und schwierige Gleichgewicht zwischen den

Komponenten eines interethnischen Systems innerhalb
eines nationalen Staatsverbandes kann nur durch eine
sowohl institutionelle als auch alltägliche "politische
Mediationsarbeit" gewährleistet werden, die das ständige
"Verhandeln um die Anerkennung von Identitäten" garantiert.

Demnach eröffnet "Multikulturalismus" - wie auch die

vor kurzem veröffentlichte Studie der "Siena Group"
deutlich zeigt (Bühlmann, Röthlisberger und Schmid,
1998) - auf Grund historischer Gegebenheiten und tief
verwurzelter Traditionen im Alltag sowie in der

politischen Kultur, die sowohl aus der ferneren als auch

der näheren Vergangenheit der betroffenen Gesellschaften

stammen, eine beeindruckende Vielfalt an
Gestaltungsmöglichkeiten. In Anbetracht dieser Tatsache scheint die
Suche nach einer allgemeingültigen Theorie des

"Multikulturalismus" illusorisch. Sinnvoller, wenn auch bescheidener,

scheint es dagegen, unterschiedliche "politics of
multiculturalism" zu vergleichen, was im Rahmen dieses

Artikels anhand einer kontrastiven Gegenüberstellung
auch geschehen soll. Der hier angestrebte Vergleich
versucht zu zeigen:
• wie zwei voneinander sowohl in räumlicher als auch

in historisch-kultureller Hinsicht weit entfernte
Gesellschaften, die jeweils durch ein eigenes, sehr komplexes

interethnisches System geprägt sind, mit
"Multikulturalismus" umgehen und

• wie grundverschiedene "multikulturelle Praxen" die

Koexistenz zwischen den betroffenen Gruppen
beeinflussen.

Als zu diesem Vorhaben geeignete Fälle wurden die
lettische Hauptstadt Riga und die mehrheitlich von
Chinesen bewohnte Enklave Penang in Malaysia gewählt.
Interessant ist dabei festzuhalten, dass es sich im Falle
Lettlands um einen Nationalstaat handelt, der sich nach

Erlangung seiner "zweiten Unabhängigkeit" trotz der
Präsenz zahlenmässig relevanter Minderheiten eindeutig
als monoethnisch rekonstruiert. Malaysia und insbesondere

Penang stellen dagegen eine postkoloniale Wirk¬

lichkeit dar, die ihre gesellschaftlichen Wurzeln im Typus
der "plural society" britischer bzw. niederländischer

Prägung besitzt (Furnivall, 1939). Beide Imperien führten vor
allem im südostasiatischen Raum (Burma, Indonesien,

Malaya) durch eine gezielte Immigrationspolitik zur
Bildung eines spezifischen interethnischen Systems, das

bis heute die Basis der Gesellschaftsstruktur dieser Länder
darstellt. Betrachten wir aber beide intertehnische
Systeme - das in Riga und das in Penang - in etwas detaillierter

Weise.

Riga als interethnisches System

Der grosse Wendepunkt in der Geschichte der baltischen
Provinzen sowie ganz speziell der Hafenstadt Riga
bezüglich ihrer Eingliederung ins Zarenreichs stellt
zweifelsohne die Schlacht von Poltava (1709) dar, in der
Schweden gegen die Armeen Peters des Grossen eine
entscheidende Niederlage einbüssen musste. Der günstige
Verlauf des nordischen Krieges, der mit dem Frieden von
Nystad im Jahre 1721 endete, bedeutete für Russland
nicht nur die Anerkennung als europäische Grossmacht,
sondern auch eine wesentlich verstärkte Präsenz im Baltikum:

zu den beträchtlichen Gebietserweiterungen, die der

Sieg mit sich brachte, gehörten Estland, Livland und die
frühere Hansestadt Riga, die auf Grund ihrer
geographischen Lage und regen kommerziellen Aktivitäten für
das russische Reich von vitaler Bedeutung war.

Der Übergang von der schwedischen zur russischen
Herrschaft wurde von keinem der Stände, die die Urbanen

Ober- und Mittelschichten bildeten, als traumatisch
empfunden. Die deutschbaltischen Aristokraten und

Handwerkergruppen reagierten auf die "Ankunft der Russen"
in keinerlei Weise negativ, wie man aus einer ethno-
zentrischen Perspektive des ausgehenden 20. Jahrhunderts
vielleicht annehmen könnte. Die neue Fremdherrschaft
bedeutete vielmehr die Anerkennung und Wiederherstellung

ständischer Autonomien und Privilegien, die von
dem städtischen Rat und den Gilden, die in grosser
Mehrheit aus Deutschstämmigen gebildet waren, begrüsst
wurde (Pistohlkors, 1994: 266). Für die Letten, die die
Unterschicht darstellten und in der Regel in feudalen
Knechtschaftsverhältnissen lebten, brachte der
Machtwechsel kaum eine Veränderung ihrer sozio-ökonomi-
schen Lage mit sich; ihre Haltung gegenüber den neuen
Herrschern war eher durch Indifferenz als durch
Begeisterung oder Bestürzung geprägt (Pistohlkors, 1994: 278).

Die Eingliederung der Stadt ins Zarenreich leitete eine
mehr als hundertfünfzigjährige Friedensperiode ein, die
auf die Dauer nicht ohne positive wirtschaftliche
Konsequenzen auch für die unteren Schichten blieb. Die
zunehmende Prosperität der lettischen Bevölkerungsanteile

wurde allerdings erst im 19. Jahrhundert sichtbar, als
diese Gruppe - wie die folgenden Daten zeigen - einen
bemerkenswerten Verstädterungsprozess erfuhr:

82 Medienwissenschaft Schweiz 2/1999



Tabelle 1: Verteilung der Stadtbevölkerung Rigas nach Nationalitäten zwischen 1867 und 1881

Riga 1867 1881

Deutschen 43'980 46,8% 52'232 38,9%
Letten 24.199 25,8% 49'974 37,2%
Russen 25.772 27,4% 31'976 23,9%
Total 93'951 100,0% 134T82 100,0%

Diese Daten signalisieren nicht nur die erhöhte
geographische Mobilität, sondern auch den sozialen Aufstieg
der lettischen Bevölkerungsanteile, die durch ihre
Verstädterung der jahrhundertelang andauernden feudalen

Abhängigkeit auf dem Lande entkommen und sich im
Urbanen Milieu - vor allem als kleine Händler,
Handwerker und Arbeiter - etwas günstigere sozio-ökono-
mische Chancen sichern konnten (Seton-Watson, 1971:

371). Fast parallel dazu verbesserten sich für die
lettischen Bewohner Rigas die Bildungsmöglichkeiten, so
dass langsam eine kleine, aus bäuerlichen und
kleinbürgerlichen Schichten stammende Intelligenz entstand, die
sich im Laufe der Zeit als Trägerin des Kampfes um die
nationale Identität verstehen sollte.

Aus ethno-historischer Perspektive kann in diesem

Zusammenhang hinzugefügt werden, dass Riga als interethnisches

System im 19. Jahrhunderts ein "multi-kulturelles
Laboratorium der Moderne" im Sinne des Historikers Urs

Altermatt war, in der der Alltag durch eine "segregierte
Koexistenz" und ein "friedliches Nebeneinanderleben"

geprägt war (Altermatt, 1997: 86). Die russischen Machthaber

monopolisierten zwar die Verwaltung und die
Deutschbalten kontrollierten die wichtigsten Wirtschaftssektoren;

sie betrachteten sich jedoch gegenseitig als

ebenbürtig und verhielten sich auch den lettischen

Bevölkerungsgruppen gegenüber keinesfalls ,ethnokratisch'.
Diese Anmerkung soll allerdings mitnichten den Eindruck
erwecken, dass in Riga idyllische Verhältnisse herrschten:

zwischen den einzelnen Gesellschaftssegmenten und

Individuen bestanden extreme Formen sozialer
Ungleichheit, die allerdings von den Betroffenen selbst eher

,ständisch' und nicht,ethnisch' empfunden wurden.

Am Ende des 19. Jahrhunderts änderte sich diese
Situation radikal: 1881, d.h. als Alexander III den Thron
bestieg, wurde die sogenannte Russifizierung zur
offiziellen politischen Massnahme erklärt (Seton-Watson,
1971: 443; Pistohlkors, 1994: 400; Römhild, 1998). Dies
bedeutete den politischen Sieg des grossrussischen
Nationalismus, der den Russen in gewissem Sinne die Rolle
eines ,Herrenvolkes' zusprach. Das Ziel dieser neuen
politischen Ausrichtung bestand darin, sowohl die
"ethnisch" bzw. "kulturell" nicht russischen Gruppen unter
Zwang zu assimilieren, als auch die gesamte imperiale
Verwaltung (Bürokratie, Justiz, Bildungssystem usw.)
sprachlich und institutionell zu vereinheitlichen und die

Expansion der orthodoxen Kirche zu unterstützen.

Die Russifizierung bewirkte in Riga und allgemein in den
baltischen Ländern scharfe Reaktionen. Sie sorgte für

Quelle: Seton-Watson, 1971: 378

Irritation und Unruhe bei den Deutschbalten, die zum
ersten Mal seit ihrer Eingliederung ins Zarenreich mit
diskriminierenden Massnahmen konfrontiert wurden.

Gleichzeitig nahm auf Grund ähnlicher Ursachen die
bereits bestehende Diskussion um die kollektive Identität
und um die nationale Unabhängigkeit in den Kreisen der
lettischen Intelligenz immer schärfere nationalistische
Töne an.

Aus diesen skizzenhaften Ausführungen zur Russifizie-
rungspolitik kann festgehalten werden, dass die Weichen
für nationalistisch gefärbte .ethnische Diskurse' im
Baltikum und in Riga erst einige Jahrzehnte vor dem
Zusammenbruch des Zarenreiches gestellt wurden. Diese
„ethnischen Diskurse", die im Spannungsfeld zwischen
einem von oben' elaborierten Ethnisierungsprojekt, d.h.
der imperialen Russifizierungspolitik, und mehreren dis-
soziativen Ethnisierungsentwürfen ,von unten', d.h. den

Bestrebungen der Nicht-Russen nach Autonomie und

Unabhängigkeit entwickelt wurden, können zweifelsohne als

ideologische Grundlage für alle darauffolgenden und bis
in die Gegenwart reichenden Ethnizitätserscheinungen
dieses Raumes gelten. Die lettische Nation als "vorgestellte"

politische Gemeinschaft, so wie sie unter sowjetischer

Herrschaft heimlich gedacht wurde und heute wieder

offiziell konzipiert wird, kann eigentlich als eine
Trotzreaktion auf die Russifizierungspolitik betrachtet
werden.

Nach dramatischen und nicht selten verwirrenden
Ereignissen wie die deutsche Besatzung und die ephemere

Eingliederung in die Sowjetunion erlangte Lettland am
18. November 1918 die Unabhängigkeit. Es ist dabei

wesentlich zu erwähnen, dass sich die Gründungsväter
Lettlands für das Modell des "ethnischen" Nationalstaates
entschieden haben. Diese Wahl, die im Grunde die
Existenz einer ethno-kulturell homogenen politischen
Gemeinschaft auf einem monoethnischen Raum voraussetzt,
erscheint aus heutiger Sicht etwas paradox, vor allem

wenn man bedenkt, dass Lettland - und ganz speziell die
Stadt Riga - seit jeher ein ethnisches Agglomerat
darstellte, um die treffende Bezeichnung des Nobelpreisträgers

Czeslaw Milosz zur Charakterisierung von Vilnius,
der Hauptstadt Litauens, auf das Nachbarland zu
übertragen (Milosz, 1995: 249 ff.). Daher erwies es sich
als unabdingbar, den Status sowie die Rechte und Pflichten

der verschiedenen "Volksgruppen" zu definieren, wobei

den Letten die Rolle der "staatstragenden" Nation
zugeschrieben wurde. Wie schnell allerdings eine
"staatstragende Nation" zum "Herrenvolk" werden kann, das

sich auf Grund einer selbst beanspruchten Überlegenheit

Science des mass média suisse 2/1999 83



zur Beherrschung der anderen ethnischen Gemeinschaft
berufen fühlt, hat der ungarische Historiker Istvän Bibö
am Beispiel prominenter Staaten Mittel- und Osteuropas
während der Zwischenkriegszeit aufgezeigt (Bibö, 1993:

172). Lettland zeichnete sich jedoch gerade während der
"ersten Unabhängigkeit" dadurch aus, dass es trotz seiner
fortlaufenden Entwicklung in Richtung politischen Auto-
ritarismus vor allem nach der Machtübernahme von Karlis
Ulmanis am 16. März 1934 keine typische "Ethnokratie"
wurde. Obwohl der nationalistische Radikalismus im
Laufe der Entdemokratisierungsprozesse in Lettland deutlich

an Kraft gewann, blieb die soziale und politische
Anerkennung der minoritären "Volksgruppen" seitens der

öffentlichen Hand - wenn auch manchmal zähneknirschend

- fast bis zum Ausbruch des zweiten Weltkrieges
bestehen. Es soll auch daran erinnert werden, dass sich
das Alltagsleben zwischen den Mitgliedern der
"staatstragenden Nation" und den Angehörigen der "ethnischen
Gemeinschaften" vor allem im interethni-schen System

Riga trotz der unvermeidlichen Spannungen nach
gegenseitigen Respekt- und Toleranzmustern abspielte. Exemplarisch

war in diesem Sinne der kosmopolitische
Kulturaustausch in der lettischen Hauptstadt, von dem Pistohl-
kors berichtet:

Vor dem Hintergrund einer erfolgreichen Arbeit im
Bereich der Schulen, Fachschulen und Hochschulen
entwickelte eine junge Generation in Wissenschaft,

Literatur, bildender Kunst und Musik die
übernommenen Formen weiter und schuf eigenständige
neue Werke. In den Literaturen löste man sich von der
glorifizierenden Darstellung der eigenen nationalen
Vergangenheit, ohne die Elemente der Volksliteratur
und Volksdichtung ganz aufzugeben....
Besonders Riga mit seinem kosmopolitischen
Charakter wurde zum Umschlagplatz im Geistes- und
Kulturleben auch der nationalen Minderheiten, was
sich vor allem auf das Theater und Musikleben
auswirkte. Thematisiert wurde das Verhältnis zwischen

Letten und Deutschbalten nur selten. Allerdings
gab es auch Versuche durch Übersetzungen die fremden

Literaturen dem eigenen Sprachraum zu er-
schliessen (Pistohlkors, 1994: 502 ff.).

Herausragend war in diesem Zusammenhang die Rolle
der jüdischen Intelligenz, die am kulturellen Leben der

lettischen Hauptstadt ganz besonders rege teilnahm. Die

jüdische Gemeinschaft besass unter anderem auch ein

Theater, das in ganz Riga für die Qualität ihrer
Inszenierungen renommiert war (Vestermanis, 1996: 49). Noch
bezeichnender für die tolerante Atmosphäre in Riga ist
zweifelsohne die Häufigkeit der "intermarriages", die
zwischen Letten und Deutschen bis in die dreissiger Jahre,

als der politische Autoritarismus immer schärfere Züge
annahm, etwa 30% aller Eheschliessungen ausmachten

(Pistohlkors, 1994: 492 f.).

Will man die Periode der "ersten Unabhängigkeit" in Riga
aus ethno-anthropologischer Sicht evaluieren, dann lässt
sich in erster Linie feststellen, dass trotz des wachsenden

rechtsorientierten Nationalismus im politischen System
und den zunehmenden Abgrenzungstendenzen zwischen
den verschiedenen nationalen Gruppen in Form
gegenseitiger Ethnisierungsstrategien bis kurz vor dem
Ausbruch des zweiten Weltkrieges keine interethnischen
Konflikte und Konfrontationen zu vermerken sind, die das

interethnische System wirklich gefährdeten. Auch auf der

Alltagsebene waren wichtige Voraussetzungen für eine

für damalige Zeiten bahnbrechende multikulturelle
Koexistenz gegeben. Riga als interethnisches System stellte
somit während der Zwischenkriegszeit im Hinblick auf
die Anerkennung ethno-kultureller Differenzen zweifelsohne

die bei weitem "offenste" Gesellschaft der gesamten
Region dar, was dem heutigen Beobachter gerade in
Anbetracht der aktuellen "Ausgrenzungstendenzen" als eine

etwas überraschende Realität erscheinen mag.

Der Ausbruch des zweiten Weltkrieges leitete ein besonders

schmerzhaftes Kapitel in der Geschichte Rigas ein.

Hiermit begann für die Hauptstadt Lettlands eine Epoche
sozio-ökonomischer Veränderungen, die auch die gesamte
ethno-kulturelle Struktur der Vorkriegszeit tiefgreifend
modifizierte. Dieser Prozess begann während der
nationalsozialistischen Besatzung, als die einflussreiche

jüdische Gemeinschaft, sofern ihre Mitglieder nicht flüchten

konnten, vernichtet wurde. Berüchtigt für die
Grausamkeiten, die sich dort abspielten sind bis heute sowohl
das Ghetto als auch das Konzentrationslager Kaiserwald,
die grauenerregende Vernichtungsanlage in einem Park

am Rande der Stadt (Vestermanis, 1996: 62 ff.). Die
darauffolgenden stalinistischen Sowjetisierungspolitik, die
nicht nur den Aufbau eines polit-bürokratischen Apparats
nach kommunistischem Muster, die Kollektivierung aller
Wirtschaftssektoren und die forcierte Industrialisierung,
sondern auch die Aussiedlung der deutschbaltischen

Bevölkerungsanteile, die massive Deportation der
politisch verdächtigen Einheimischen und deren Ersetzung
durch Sowjetbürger aus den Kernrepubliken Russland, der

Ukraine und Weissrussland beinhaltete, hat die ethnische

Umgestaltung der Region in entscheidender Weise

vorangetrieben. Die stalinistische "Mobilitätspolitik"
wurde mit anderen Zielen auch lange nach Stalins Tod
fortgesetzt: die Niederlassung "slawischer" Zuzügler in
der Sowjetrepublik Lettland und speziell in Riga wurde

aus wirtschaftlichen und militärischen Überlegungen fast

bis zur Auflösung der Sowjetunion ununterbrochen wie-

tergeführt. So sank der Anteil der lettischen Bevölkerung
zwischen 1959 und 1979 im gesamten Territorium der
baltischen Sowjetrepublik um ca. 9%, während der
"slawische" Anteil (Russen, Weissrussen und Ukrainer)
gleichzeitig um ca. 9% zunahm. In Riga waren diese

Schwankung besonders gross. Hier wurde in derselben

Zeitspanne die Präsenz nicht lettischer Einwohner so

massiv, dass sie eine knappe Mehrheit bildeten, die bis

heute die ethnische Struktur der Stadt prägt. Man muss in
diesem Kontext hinzufügen, dass die Migration nach

Lettland von den Angehörigen der nicht baltischen
Sowjetrepubliken als Privileg betrachtet wurde, vor allem weil
dort die Arbeitsbedingungen und die Lebensqualität weit
besser waren als im Rest der gesamten Sowjetunion. Nach

84 Medienwissenschaft Schweiz 2/1999



Lettland und vor allem nach Riga „der baltischen Stadt

mit okzidentalem Flair", versetzt zu werden, stellte für
viele Russen, Weissrussen und Ukrainer einen Traum dar,
den sie um jeden Preis zu verwirklichen versuchten. Es ist
also nicht erstaunlich, dass sich Riga unter der

sowjetischen "Mobilitätspolitik" - wie auch die statistischen

Daten bestätigen - zu einer binationalen Stadt

entwickelte, die hauptsächlich aus zwei voneinander
getrennt lebenden und sich ignorierenden Gruppen - den

Letten und den "Slawen"(in erster Linien Russen) -
zusammengesetzt war. Die Letten empfanden die zunehmende

Präsenz von Einwanderern als eine unzumutbare

Überlagerung und zugleich als gefährliche Bedrohung
sowohl im Hinblick auf die Sicherung ihrer sozio-
ökonomischen Chancen als auch auf die Erhaltung ihrer
kulturellen Identität, auch weil die russischen, weiss-

russischen und ukrainischer Migranten von der fast

allmächtigen sowjetischen Lokalbürokratie, die wiederum
vornehmlich aus "Fremden" bestand und als Verwaltung
der "Okkupanten" betrachtet wurde, in jeder Hinsicht
bevorzugt behandelt wurden. Unter der Obhut der

sowjetischen Macht fühlten sich ihrerseits die Zuwanderer

nicht verpflichtet die lettische "Spezifität" kennenzulernen

und zu respektieren. Bis zur Periode der
sogenannten ,perestrojka' in den 80er Jahren, als sich bei den

sowjetischen Herrschern eine sehr vorsichtige und
ambivalente Anerkennung der lettischen Identität bemerkbar

machte, konnten sie sich im Alltag benehmen, als ob die

Letten eine "quantité negligéable" wären: man hielt es

weder für nötig, die dortige Sprache zu lernen noch sich

mit der einheimischen Gesellschaft und Kultur zu
befassen. Die sowjetische "Mobilitätspolitik" in Lettland
mit ihrer unterschwelligen und zugleich paradoxen

Zielsetzung, nämlich der Schöpfung eines "homo sovie-

ticus" via Russifizierung, schuf somit die idealen

Voraussetzungen für jene Polarisierung und Konfrontation
zwischen den ethnischen Gruppen, die man in Riga gegenwärtig

beobachten kann.

Die zweite Unabhängigkeit Lettlands bedeutete nicht nur
die Wiedereinführung der freien Marktwirtschaft und der

parlamentarischen Demokratie okzidentaler Provenienz,
sondern ungeachtet der besonderen ethnischen Struktur
des Landes auch das starre Festhalten am Prinzip des

"ethnischen" Nationalstaates. Seine Wiederherstellung
stellt mehr dar als den "Königsweg nach Europa", wo
inzwischen gerade versucht wird, diese institutionelle Form
der politischen Gemeinschaft zu überdenken. Vielmehr
handelt es sich hierbei um die nostalgische "Rückkehr in
die Vergangenheit" und - um genauer zu sein - um die
Rückkehr ins 19. Jahrhundert: In Lettland besitzen die
öffentlichen Identitäts- und Ethnizitätsdiskurse der

wiedergeborenen "staatstragenden Nation" in der jetzigen
Transformationsphase einen eindeutig archaisierenden

bzw. romantisierenden Ton, in dem der aufmerksame

Beobachter Herdersche Reminiszenzen entdecken kann,

wobei Begriffe wie "Volk", "Volksgeist" und "Volksseele"

wieder Hochkonjunktur haben. Zugleich wird das

Territorialprinzip hochstilisiert und somit den räumlichen

Ansprüchen der "Nation" eine vitale Bedeutung beige¬

messen. Die Durchsetzung des nationalstaatlichen

Prinzips in Lettland zielt mit seinen spezifischen
Ethnizitätsdiskursen - allen demonstrativen offiziellen
Beteuerungen hinsichtlich der Anerkennung von
Minderheitenrechte zum Trotz - darauf ab, das Motiv der
"monoethnischen Territorialität" in rigider Form zu
revitalisieren. Dies geschieht vornehmlich über die
Sprache, die sich einmal mehr als eine symbolische
Identitätsressource ersten Ranges erweist. Obwohl in Lettland
zur Zeit um die 40%, und in Riga mehr als 50% der

Bevölkerung slawischer Herkunft ist, wurden im
Parlament seit 1994 immer wieder Gesetze verabschiedet
oder vorgeschlagen, die selbst bei kommerziellen
Transaktionen einzig die lettische Sprache zulassen (Art. 7 des

inzwischen vom Parlament auf massiven Druck der EU
und Russlands verworfenen Sprachgesetzentwurfes von
1995). Zum Schutz der lettischen Sprache wurde sogar
eine "Polizeibehörde", das "Language Inspection Board",
eingerichtet, die vor allem in Riga streng über die
Einhaltung der "sprachlichen Pflichten" waltet. Im Zuge
dieser Massnahmen wurde selbstverständlich auch das

gesamte Bildungssystem "lettisiert", wobei die russischen
Schulen sozusagen wie ein "auslaufendes Modell"
behandelt wurden: Vor ihrer endgültige Schliessung wartete

man, bis die letzten Absolventen ihre Abschlussprüfungen
abgelegt hatten. Gleichzeitig hat in Riga eine radikale und

peinlich genaue Berichtigung oder Beseitigung der

zweisprachigen Wegweiser, Strassen- und Ladenschilder
aus der Sowjetzeit stattgefunden. Jedes Zeugnis, das an
das Russische oder an die kyrillische Schrift erinnerte,
wurde sorgfältig entfernt oder ausradiert.

Man muss abschliessend hinzufügen, dass die neuen
Eliten zweifelsohne wesentlich strengere Massnahmen

hinsichtlich der Sprachpolitik getroffen hätten, wenn die

ständigen Mahnrufe der EU und die brüsken Warnungen
des grossen und mächtigen Nachbarn nicht immer präsent

gewesen wären.

Im Nahmen der Staatsnation und des monoethnischen
Nationalstaates werden zur Zeit in Lettland mit Hilfe
vornehmlich des sprachlichen Kriteriums relevante
Bevölkerungsanteile, die teilweise im Lande geboren worden
sind (50% der Nicht-Letten gehören zur "zweiten" bzw.

"dritten Generation" der "slawischen" Einwanderer), be-

wusst ethnisiert, um ihnen dadurch die Staatsbürgerschaftsrechte

zu verweigern und sie von der Zivil- und der

Wirtschaftsgesellschaft auszugrenzen. Als Staatenloser

besitzt man keine politischen Rechte und ist von der

Ausübung wichtiger Berufe, in denen per Gesetz ganz
besonders hohe Sprachanforderungen verlangt werden,
ausgeschlossen. Ein aufmerksamer Blick auf die aktuelle

Lage in Riga und in Lettland zeigt, dass dort durch die

Durchsetzung des monoetnischen Nationalstaatsprinzips
eine für europäische Verhältnisse einzigartige soziale
Kategorie von Staatenlosen geschaffen wurde, die immerhin
bis heute noch mehr als ein Drittel der
Gesamtbevölkerung ausmachen und die offiziell, etwas
heuchlerisch, als "permanent resident" bezeichnet werden.

Ausgestattet mit einem besonderen "Pass" werden sie als

Science des mass média suisse 2/1999 85



Bürger zweiter Klasse abgestempelt, denen zwei
Alternativen offen bleiben:

• die (Re-)migration in das ethnische "Mutterland", was
einer "sanften" von den lettischen Behörden durchaus

beabsichtigten und erhofften "ethnischen Säuberung"
gleichkäme, oder

• die völlige (Zwangs-)Assimilation an die "Titularna-
tion".

Der lettische Fall am Beispiel Rigas zeigt, wie mit der

sowjetischen "Okkupation" unter dem Deckmantel des

kommunistischen Internationalismus und im nicht
deklarierten Namen des grossrussischen Nationalismus der

"Multikulturalismus" der Vorkriegszeit systematisch
abgebaut wurde. Das starre, ja fast obsessive Festhalten am

Prinzip der Staatsnation nach der "zweiten Unabhängigkeit"

hat weiterhin jede Entfaltung einer "Politik des

Multikulturalismus", die die Verhandlungen um die
Anerkennung der verschiedenen Identitäten auf institutioneller
Ebene sowie im Alltag hätte lenken können, gebremst
bzw. verhindert. Obwohl sich die interpersonalen
Alltagsbeziehungen zwischen den Angehörigen der unterschiedlichen

Gruppen im interethnischen System Riga im
Vergleich zu Beginn der neunziger Jahre wesentlich
entspannt haben, ist man in Lettland noch immer weit davon

entfernt, jene "accomodation" zwischen gleichberechtigten

ethnischen Gemeinschaften oder jene "integration
without assimilation", die von Asbjprn Eide, dem
Präsidenten der UN Arbeitsgruppe über Minderheitenrechte,

postuliert hat (Eide 1997), auch nur annähernd verwirklicht

zu haben. Der "Multikulturalismus" im interethnischen

System Riga ist daher eine kaum wahrnehmbare

Realität, die sich lediglich mit dem Mikroskop des

Ethnologen in manchen Bereichen des Alltagslebens
beobachten lässt.

Penang als interethnisches System

Als am 17. Juli 1786 der junge und abenteuerliche
britische Schiffskapitän Francis Light mit seinen drei
Schiffen an der Spitze der nordöstlichen Halbinsel von
Pulau Pinang landete, hatte kaum ein Europäer diese Insel

am Eingang der Strasse von Malacca jemals besucht.

Auch die Malaien vom benachbarten Sultanat Kedah,

unter dessen Souverenität Pulau Pinang stand, hatten bis

zu diesem Zeitpunkt wenig Interesse für die "Betelnuss-

insel", so die Übersetzung des Namens, gezeigt. Bevor die

Engländer die Stadt Georgetown gründeten, war Pulau

Pinang eine dünn besiedelte Fischerinsel, die gelegentlich
von Seeräubern, vor allem Portugiesen und Eurasiern, als

Anlegeplatz benutzt wurde. Captain Light und etwas

später der berühmte Gouverneur Thomas Stamford Raffles

erkannten jedoch gleich, dass Penang ein vitaler Stützpunkt

der East India Company und der britischen Krone
werden könnte. Deshalb bemühten sich die Briten
unmittelbar nach ihrer Landung um einen Abtretungsvertrag
mit dem Sultan von Kedah, der aber erst im Jahre 1800

endgültig ausgehandelt wurde und in Kraft trat (Hayes
Hoyt, 1997: 22).
Die Bucht vor Georgetown eignete sich tatsächlich
trefflichst als Reparaturhafen für die britische Kriegs- und
Handelsmarine. Die geographische Position Penangs am

nördlichen Eingang der Strasse von Malacca bedeutete
sowohl die effektive Kontrolle der Handelswege nach

dem Fernen Osten als auch - gemeinsam mit Madras und
Calcutta - die verstärkte Überwachung des Golfes von
Bengalen. Penang trug also in entscheidender Weise dazu

bei, die Ausgangslage der East India Company im Kampf
gegen die französischen und vor allem niederländischen
Handelsrivalen zu optimieren (Küchler, 1968: 29 ff.).

Penangs Gründerjahre zwischen 1786 und 1819 gingen
mit einem imponierenden Wirtschaftsboom einher, der
innerhalb kürzester Zeit Migranten aus der ganzen Welt
anzog. Bereits 1804 zählte der damalige Gouverneur von
Penang, Sir George Leith, folgende eingewanderten
Gruppen auf: Briten, Holländer, Portugiesen, Armenier,
Araber, Perser, Chinesen, Choolias (Tamilen), Malaien,
Burmesen, Siamesen, Javaner und Bugis aus Sulawesi

(Leith 1804: 25). Penang war also "von Anfang an" fast
ausschliesslich eine Einwanderungsgesellschaft, die
zugleich ein buntes und hoch komplexes interethnisches
System bildete.

Nach dieser ersten Phase, die durch den rasanten Zuwachs
des Handelsverkehrs sowie der Ausbreitung der
Pfefferplantagen charakterisiert wurde, kamen die Jahre des

langsameren Wachstums. Einige Choleraepidemien, das

Absinken der internationalen Pfefferpreise, der Rückgang
des Handelsvolumen, der Krieg zwischen dem Königreich
Siam und dem Sultanat Kedah und nicht zuletzt die
bedrohliche Konkurrenz der noch schneller wachsenden
Stadt Singapur verursachten eine erheblich gedämpfte
Konjunktur. Dennoch blieb Penang ein ersehntes

Immigrationsziel, nicht zuletzt, weil der Produktionswechsel
von Pfeffer auf Nelken und Muskat die Kontinuität im
landwirtschaftlichen Sektor garantierte. So wuchs die
Stadt von 6.000 Einwohner im Jahre 1820 auf 29.000 im
Jahre 1824. Im Jahre 1851 erreichte sie die stolze Zahl
von 43.000 und 1860 von 60.000 Einwohnern (Küchler,
1968: 49). Bei den Immigranten handelte es sich in dieser
zweiten Phase vornehmlich um Chinesen, die sich in

Georgetown niederliessen. Obgleich sie aus sehr
unterschiedlichen Regionen ihres Mutterlandes stammten und

somit keine kulturell homogene Gruppe bildeten,
konstituieren sie seit jener Zeit die Mehrheit in Penang.

Ab 1860 und besonders nach der Eröffnung des Suez-
Kanals (1869) begann eine neue Phase der europäischen
Kolonialexpansion in Südostasiens. Die Holländer
verstärkten ihre Präsenz in Indonesien und eroberten den

nördlichen Teil Sumatras. Die Franzosen besetzten das

südliche Indochina. Schliesslich gelang es den Briten, die
Schutzherrschaft über sämtliche Sultanate der malaiischen
Halbinsel durchzusetzen, was den Engländern den

monopolartigen Zugang zu wichtigen Rohstoffquellen wie etwa
den Zinnerzbergwerken sicherte. Während dieser
Expansionswelle des britischen Kolonialismus in Südostasien
übernahm Penang eine wichtige Rolle, denn Georgetown
galt als der ideale Ausgangspunkt für die Erschliessung
des rohstoffreichen nördlichen Teils der malaiischen
Halbinsel. Diese Ausdehnung des englischen Einfluss-

86 Medienwissenschaft Schweiz 2/1999



bereichs in der Region kurbelte die Immigration stark an:
zwischen 1860 und 1915 landeten Hunderttausende von
Chinesen aus dem gesamten Reich der Mitte in Penang.

Georgetown wurde zu einer der wichtigsten Drehscheiben

der Immigration in Südostasien; nur ein Teil der
Einwanderer blieb in der Stadt, die Mehrzahl der Chinesen

ging dagegen zur malaiischen Halbinsel, um im
Zinnerzbergbau zu arbeiten oder in diesem vielversprechenden
Sektor zu investieren. In dieser Epoche verstärke sich die
Präsenz der Chinesen auf der malaiischen Halbinsel
massiv, während sich ihre Stellung in Penang weiter
verfestigt. Aus Penang gingen die Chinesen jedoch auch nach

Südthailand (Phuket), Südburma und Indonesien, wo sie

finanzkräftige und einflussreiche Kolonien gründeten, die

bis zum heutigen Zeitpunkt an Bedeutung nicht ein-

gebüsst haben.

Parallel zur Erschliessung der Zinnerzbergwerke erfuhr
die Landwirtschaft in der malaiischen Halbinsel eine

wichtige Revolution. Durch die Einführung der "Hevea
Brasiliensis" wurden die auf relativ kleinen Flächen

angebauten traditionellen Gewürze (Pfeffer, Muskatnuss,
Nelken usw.) durch die in riesigen Plantagen
bewirtschafteten Kautschukbäume ersetzt. Um die
Jahrhundertwende erlebte die Nachfrage für Kautschuk auf Grund

der gesteigerten Auto- und Fahrradproduktion in Europa
und den Vereinigten Staaten eine stürmische

Aufwärtsentwicklung, die bis zur Weltwirtschaftskrise anhielt. Die

Ausdehnung der Gummibaumplantagen in der
malaiischen Halbinsel und in Penang selbst verlangte nach

vermehrter Arbeitskraft, die in diesem Fall aus Indien

kam.
Die britischen Kolonialherren schätzten zwar die
Chinesen vor allem auf Grund ihrer konfuzianischen Arbeitsethik

mehr als die Inder. Im Vergleich zu den Malaien, die
bereits seit Gouverneur Sir George Leith als "indolent",
"rachsüchtig", "unzurechnungsfähig" und "verräterisch"
galten (Leith, 1804: 15), wurden sie aufgrund ihres
Fleisses und ihrer Redlichkeit jedoch als "quite useful

people" angesehen. In Anbetracht dieser Eigenschaften,
die sie zu gesuchten Plantagenarbeitern machte, organisierte

und unterstützte die britische Kolonialverwaltung
die Einwanderung vornehmlich von Tamilen aus
Südindien nach der malaiischen Halbinsel und Penang auch
finanziell. Im Zuge dieser Bevölkerungsbewegung kamen
Sikhs aus Nordindien und Migranten aus Bombay und

Umgebung nach Südostasien, die in der Regel eine

Aktivität im Handwerk und Kleinhandel fanden. Die
Attraktion Penangs als Dienstleistungszentrum bewog auch

Menschen aus anderen Ländern und Kontinenten (Thai,
Indonesier, Burmesen, Araber, Armenier usw.), sich in

Georgetown niederzulassen. Bis 1957 gab es in Penang

sogar eine kleine jüdische Gemeinschaft.

Die Jahre zwischen 1860 und dem ersten Weltkrieg haben

die ethnische Struktur Penangs und schliesslich auch der

ganzen malaiischen Halbinsel definitiv geprägt, denn mit
der Ankunft der Inder konstituierte sich die bevölkerungs-
mässig drittgrösste Gruppe des dort noch heute
bestehenden interethnischen Systems.

Die Einwanderungsgesellschaft Penangs, die als ein direktes

Erzeugnis der britischen Kolonialherrschaft betrachtet
werden kann, lässt sich aus ethno-soziologischer
Perspektive nicht nur als interethnisches System, sondern
auch als "plural society" bezeichnen. Dies bedeutet, dass

jede ethnische Gruppe, die zum System gehörte, eine
räumlich separate Existenz mit eigenen Institutionen und
Infrastrukturen führt und dass die Wirtschaftsstruktur
durch eine ethnisch definierte Arbeitsteilung, aus der sich
die sozialen Disparitäten zwischen den Individuen ergeben,

gekennzeichnet ist (Furnivall, 1939; Smith, 1965;
Rex, 1994: 121 ff.). Während der Kolonialzeit war die
Gesellschaft Penangs und Georgetowns tatsächlich strikt
nach solchen Kriterien organisiert: Die dünne Oberschicht
der britischen Kolonialherren wohnten in viktorianischen
Häusern und Villen mit ihrem typischen neoklassisch-

palladianischen Stil geschlossen nicht weit entfernt vom
Hafen, wo heute die moderne City liegt. Hier befanden
sich auch die Gebäude der Kolonialverwaltung, die einen
ähnlichen Charakter besassen. Die Chinesen, meistens
Ladeninhaber, Handwerker und Händler, lebten dagegen
im Kern der Altstadt, dessen Strassenumriss bereits 1825

festgelegt wurde. In diesem Teil Georgetowns finden sich
noch heute die typischen einstöckigen Bauten mit ihrer
unverkennbar sino-portugiesischen Architektur, die auch
den anderen Städten der malaiischen Halbinsel und
Südthailands ihre spezifische Note verleiht, als auch die
ältesten und traditionsreichsten buddhistischen Tempel
und Clanhäuser. Um die Altstadt herum reihten sich die
dörflich anmutenden "Kampong" der Malaien und die
Siedlungen der anderen ethnischen Gruppen, die entweder
als Bauern oder als kleine Handwerker bzw. Hafenarbeiter
in Georgetown tätig waren. Ein Teil der Inder lebte
schliesslich auf den Kautschukplantagen. In der "plural
society" Penangs waren die Sozialbeziehungen zwischen
den Angehörigen unterschiedlicher ethnischer Gruppen
vor allem wirtschaftlicher Natur. Weniger distanzierte
oder gar intime interethnische Relationen stellten zwar
nicht die Regel dar, die Praxis der "intermarriages"
zwischen Chinesen und Malaien zeigt jedoch, dass sie
auch keine Seltenheit darstellten. Insgesamt lässt sich für
die "plural society" des kolonialen Penangs eine zwar
gelassene, jedoch nicht ganz spannungslose Atmosphäre der
gegenseitigen Indifferenz und Toleranz konstatieren, die
auch für die postkoloniale Zukunft richtungsweisend sein
sollte.

Im Jahre 1957 zog sich die britische Kolonialmacht aus
der malaiischen Halbinsel und den drei "Straits
Settlements" (Singapur, Malacca und Penang) definitiv
zurück. An ihre Stelle trat die unabhängige Föderation
Malaya (1963 in Föderation Malaysia umgetauft), der auch

Penang als autonomes Territorium angegliedert wurde.
Gerade auf Grund der ethnischen Vielfalt stand das neue
Land vor dem gravierenden Problem der Auswahl eines

geeigneten Staatsmodells. Zwei gegensätzliche Konzepte
standen zur Sprache und zwar das eines "Malayan
Malaysia" und das eines "Malaysian Malaysia". Das erste
Modell vertrat einen "klassischen" nationalstaatlichen
Charakter der Föderation mit den Malaien als "staats-

Science des mass média suisse 2/1999 87



tragender Nation", wobei den anderen Gruppen im
günstigsten Fall die Rolle "nationaler Minderheiten" zukam.
Im Rahmen der Diskussion um ein "Malayan Malaysia"
stand sogar offen zur Debatte, ob es angebracht sei, den

Chinesen, Indern und anderen Immigranten die
Staatsbürgerschaft zuzusprechen. Die Vorstellung eines

"Malaysian Malaysia" operierte dagegen mit einem offenerem
Nationsbegriffes, der die polyethnische bzw. multikulturelle

Struktur des Landes berücksichtigte und alle sich,
bereits zum Zeitpunkt der Unabhängigkeit auf dem
Territorium der Föderation befindenden ethnischen Gruppen
als ebenbürtige Mitglieder der politischen Gemeinschaft
anerkannte. Nach heftigen Kontroversen setzte sich
letztendlich eine vorsichtige Variante des Konzeptes
"Malaysian Malaysia" durch, die auch den Nicht-Malaien die

Staatsangehörigkeit garantierte (Faaland, Parkinson und

Saniman, 1990: 13 ff.; Shamsul, 1998: 141.). Nach diesen
Richtlinien wurde die Verfassung von 1957 formuliert,
die man als Form des "identity bargaining" betrachten

kann, um den "Multikulturalismus" auf institutioneller
Ebene zu verankern. Die Nicht-Malaien, die sich im
neuen, von Malaien politisch dominierten Staat um die
Zukunft ihrer kulturellen Identität sorgten, beanspruchten
Sonderrechte im religiösen und sprachlichen Bereich. Die
Malaien, die vor allem den chinesischen Unternehmergeist

und deren ökonomische Expansion befürchteten,
bemühten sich als die generell sozio-ökonomisch schwächste

Gruppe um Sonderbestimmungen im Wirtschaftssektor

(Faaland, Parkinson und Saniman, 1990: 11). Der
Kompromiss, der in der Verfassung Malaysias festgelegt
wurde, bestand darin, dass den Nicht-Malaien Staatsbürgerschaft,

Religionsfreiheit und Sprachautonomie
zugesprochen wurde, während die Malaien spezifische
Landreservate, Sonderbestimmungen hinsichtlich Handelszulassungen

und -konzessionen und Quoten im höheren

Ausbildungssystem erhielten (Vgl. Art. 89, 152 und 153

der Verfassung Malaysia).

Nach den ethnischen Unruhen vom Mai 1969 wurde

allerdings deutlich, dass das erarbeitete "identity
bargaining" überholt war. In diesem Sinne wurde die "New
Political Economy" (NEP) verabschiedet, welche die sich

vertiefende sozio-ökonomische Kluft zwischen nicht
malaiischen Mittel- und Oberschichten einerseits und den

breiten malaiischen Unterschichten urbaner sowie
ländlicher Herkunft andererseits einzudämmen versuchte

(Faaland, Parkinson und Saniman, 1990: 17 ff.; Gomez,
1999: 176 ff.).

Die in der Verfassung verankerte Abmachung sowie die

NEP wurde vor allem im Hinblick auf die
"Multikulturalismuspolitik" Objekt sehr unterschiedlicher und oft
gegensätzlicher Beurteilungen. Einige Autoren betonen,
dass das konstitutionelle "bargaining" und die darauffolgende

NEP zu einer Vormachtstellung der Malaien
geführt hätte, die einer regelrechten Hegemonie der
malaiischen Mehrheit gegenüber den chineschen und
indischen Minderheiten gleichkäme (Shamsul, 1998: 145 ff.).
Andere politisch engagierte Experten Malaysias monieren

dagegen, dass die Verfassung und die NEP nicht inno¬

vativ genug gewesen seien, da sie, wenn man von der
Abwesenheit der britischen Kolonialherrenschicht absieht,
die alte "plural society" mit ihren räumlichen Abgrenzungen,

sozialen Ungleicheiten und Arbeitsteilungstrukturen

sowie ihrem ökonomischen Dualismus zwischen
Malaien und Nicht-Malaien im postkolonialen Kontext
reproduziere und perpetuiere (Faaland, Parkinson und

Saniman, 1990: 18 ff.; Milner, 1998: 165 ff.). Aus einer
etwas neutraleren Sicht kann man dagegen sagen, dass

sich das institutionelle "identity bargaining" sowie die bis

zum heutigen Zeitpunkt in diesem Geist betriebene

Nationalpolitik stets um einen "modus vivendi" zwischen
ethnischem Pluralismus und wirtschaftlichem Dualismus
bemüht haben. Als Beweis dafür kann auch gelten, dass es

trotz der unzähligen Mängel und Lücken des verfassungsrechtlich

ausgearbeiteten und politisch praktizierten
Kompromisses, die die Kritiker der malaysischen
Auffassung des "Multikulturalimus zu Recht hervorgehoben
haben, gelungen ist, ein dynamisches, subtiles, wenn auch

beschwerliches Gleichgewicht innerhalb des interethnischen

Systems, das von der Kolonialzeit geerbt wurde,
aufrechtzuerhalten. Man muss weiterhin beachten, dass

die Politik des "identity bargaining" die nationale Ko-
häsion zwischen ethnischen Komponenten, die auf Grund
stark ungleicher Wirtschaftschancen gesellschaftlich vertikal

geschichtet sind, garantiert hat.

Unter dieser politisch-institutionellen Schirmherrschaft
konnten sich auf lokaler Ebene und im Alltagsleben ganz
spezifische Formen des "Multikulturalismus" entwickeln,
wie der Fall Penang deutlich zeigt. Georgetown ist
heutzutage eine Stadt mit mehr als 220.000 Einwohner
(60% Chinesen, 30% Malaien und 10% Inder) in Mitten
einer der wichtigsten Industriepole Malaysias
(Zinnindustrie). Die alten Grundstrukturen und Spaltungen der

kolonialen "plural society" sind zwar nicht ganz
verschwunden, sie haben sich jedoch aufgeweicht. Vergeblich

würde man heute die alte räumliche Separation
zwischen den ethnischen Gruppen suchen, die das Sied-

lungsgefüge Georgetowns in so deutlicher Weise
charakterisiert hat: sie existiert nicht mehr. Die reich gewordenen

Chinesen sind von der Altstadt weggezogen und

haben sich in luxuriösen Ein- bzw. Mehrfamilienhäuser in
den "besseren" Vierteln niedergelassen. An Ihre Stelle

traten die Inder, die heute mit den übriggebliebenen
Chinesen in Gemengelage leben. Die Malaien sind z.T. von
ihren Kampongartigen Vierteln fortgegangen und leben in

billigen Wohnhäusern, die sie mit Mitgliedern anderer

ethnischer Gruppen teilen.

Auch die von der "plural society" erzeugte Arbeitsteilung
ist längst nicht mehr so rigide wie in der Vergangenheit.
Viele Inder, die im Handel erfolgreich gewesen sind,

gehören mittlerweile zur wohlhabenden Mittelschicht.
Auch die Malaien verzeichneten nicht selten einen
bemerkenswerten sozialen Aufstieg. Allerdings bleiben die
Chinesen die bei weitem ökonomisch dominante Gruppe.
Als Folge dieser sozialen Mobilität, die Arbeitsmöglichkeiten

in den statusarmen Berufe eröffnet, ist Penang
einmal mehr ein Einwanderungsgebiet geworden. So ar-

88 Medienwissenschaft Schweiz 2/1999



beiteten Migranten vor allem aus Indonesien und Burma
bis zur asiatischen Krise von 1997-98 mit sehr prekären
Verträgen in Klein- und Grossbetrieben des Industrie- und

Dienstleistungssektors.

Diese Wandlungen in der Sozialstruktur, die wie bereits

gesagt, einen geringfügigen gesellschaftlichen Umbruch
innerhalb der von der britischen Kolonialmacht geerbten
"plural society" beinhaltete, hat die tolerante, wenn auch

nicht unproblematische Koexistenz zwischen den
ethnischen Gruppen nicht zerstört. Dazu ist das Zeugnis einer
amerikanischen Beobachterin, die die Atmosphäre in
Penang mit der in der USA vergleicht, bezeichnend. Sie
schreibt in der Einleitung ihres Buches nicht ohne ein
Quantum an blauäugigen Optimismus:

h is a work of a native New Yorker for whom urban
racial tensions seem all too normal and who found in
Penang, where diversity and harmony are not
mutually exclusive, a sense of hope (Hayes Hoyt, 1997:

viii).

Die "exotisierenden" bzw. "orientalisierenden"
Beschönigungen der reellen Situation in Penang sind in diesem

Zitat nicht zu übersehen. Es ist jedoch eine Tatsache, dass

dort der von der malaysischen Verfassung beschworene

Geist fur "accomodation" und "identity bargaining" bei

Beibehaltung durchlässiger ethnischer Grenzen, räumlicher

Trennungen und sozialer Distanzierungsstrategien deutlich

spürbar ist. Dies lässt sich nicht nur an den nicht
unüblichen "intermarriages" oder am Ausbildungssystem,
das einen breiten Sprachpluralismus besonders im Rahmen

der Privatschulen zulässt, sondern auch an der

"multikulturellen" Lokalpolitik hinsichtlich der öffentlichen

Selbstrepräsentation und daher auch des

Denkmalschutzes illustrieren.

So ist es kein Zufall, dass das städtischen Museum im
Jahre 1997 mit einer Ausstellung eröffnet wurde, die den

denkwürdigen Titel "They came to Penang from all over
the world" trug. Dazu wurde auch ein Katalog
veröffentlicht, in dem die historisch gewachsene ethno-

kulturelle Vielfalt ganz demonstrativ inszeniert wurde.

Man kann sich sogar des Eindrucks nicht erwehren, dass

sowohl in der Ausstellung als auch im Katalog die
"Multikulturalität" Penangs überbetont wird. So kommt

z.Bsp. ein ausgeprägtes und nostalgisch gefärbtes
Wohlwollen an ethno-kulturellen Differenzen, die eher zur
Vergangenheit als zur Gegenwart gehören, ganz deutlich
zum Ausdruck. "Multikulturalismus" wird in diesem Fall
zunächst "konzipiert" und danach nicht ohne Sendungs-
bewusstsein zelebriert. Wie dem auch sei, das ganze
Unternehmen um das Museum und um den Katalog sollte
eben den "Multikulturalismus" Penangs als wesentlichen
Wert sowie als Tugend und nicht als Manko
unterstreichen. Die selbe Botschaft lässt sich auch bei der

Denkmalschutzpolitik finden. Seit mehr als zehn Jahren -
nach einer für die Länder Südostasiens nicht unüblichen
Modernisierungsphase, in der mit ikonoklastischer Wut
alles, was an Vergangenheit erinnerte, vernichtet oder

zum Verrotten gelassen wurde (vgl. beispielsweise die

Zerstörung der alten Chinatown in Singapur) - hat man
das historische Erbe vor allem in Form alter Bausubstanz
schätzen gelernt. So wurden in Penang Richtlinen zur
Restauration der wichtigsten Bauten (Häuser, Tempel und

Moscheen) formuliert. Interessant ist dabei festzustellen,
dass diese Erneuerungspolitk erneut auf dem Prinzip der
"accomodation" und des "identity bargaining" beruhte.
Die zu restaurierenden Denkmäler wurden sorgfältig nach

Kriterien ausgewählt, die man "multikulturell" nennen
könnte: In Rücksichtnahme auf die ethnische Komposition

Penangs, wurden die für die Geschichte und Kultur
der chinesischen, malaiischen bzw. indischen Gemeinschaft

jeweils symbolisch relevantesten und zugleich
ästhetisch repräsentativsten Bauten als erneuerungswürdigste

Objekte ausgewählt. Der Denkmalschutz kann
somit als das Ergebnis einer geschickten Verhandlung
betrachtet werden, die letztendlich zu einer ausgeklügelten
Abmachung führte, die den latenten und immer drohenden

"Kampf um Anerkennung" zwischen den drei, die
Gesellschaft Penangs konstituierenden, ethnischen Gruppen
zu vermeiden hilft.

Der "Multikulturalismus" Penangs und zweifelsohne auch

Malaysias ist eine wichtige und praktisch unverzichtbare
Komponente beider interethnischer Systeme. Es handelt
sich dabei allerdings nieht um eine blosse Selbstverständlichkeit,

denn gerade diese südostasiatische Art des
"Multikulturalismus" zeigt in paradigmatischer Weise, dass

Koexistenz und Anerkennung zwischen ethnischen
Gemeinschaften immer das Resultat von schwer erfochtenen
identitären Arrangements bilden und daher viel
Verhandlungskompetenz und Kompromissbereitschaft verlangen.

Abschliessende Bemerkungen
1) Der Vergleich zwischen Riga und Penang zeigt in

erster Linie, dass politischer Pluralismus und
demokratische Ordnung, wie manche Autoren zu Recht
vermuten (Kymlicka, 1995b: 16 ff.), den
"Multikulturalismus" mit seiner expliziten Anerkennung
ethno-kultureller Differenz nicht notwendigerweise
garantieren. Eine Demokratie, die das mono-ethni-
sche Prinzip trotz pluriethnischer Bedingungen
hochstilisiert, kann sich durchaus - wie das Beispiel
Lettland zeigt - zu einer "Tyrannei der Mehrheit"
entwickeln, die die Grundrechte von minoritären und

minorisierten Gruppen grob missachtet. Malaysia
dagegen ist ein halbautoritär geführter Staat, in dem der

"Multikulturalismus" gewiss tiefere Wurzel hat schlagen

können als im heutigen Lettland.

2) Auf dem Gebiet des früheren britischen "Empire"
gingen die postkolonialen Gesellschaften und Staaten

aus den "plural societies" und kolonialen Rechtsordnungen

hervor. Dies gilt speziell für Malaysia, dessen

Verfassung sich stark an Richtlinien und

Bestimmungen der britischen Kolonialherrschaft angelehnt
hat. Diese Erfahrung scheint nicht so negativ gewesen

zu sein, wie häufig angenommen wurde, denn die
Politik der "accomodation" und des "identity bargai-

Science des mass média suisse 2/1999 89



ning", auf der jede Form des "Multikulturalismus"
beruht, funktioniert hier besser als in manchem

europäischen Nationalstaat, wie nicht zuletzt das

Beispiel Lettland wiederum zeigt. Vielleicht sollten
hiesige praxisorientierte Experten und Wissenschaftler

dem "Multikulturalismus" der postkolonialen
Gesellschaften mehr Aufmerksamkeit schenken.

3) Die Annahme, dass räumliche Separation zwischen
ethnischen Gruppen Ghettoisierung bedeute und
daher ein Hindernis für "Multikulturalismus" sei, ist
irreführend. Das Beispiel Penang zeigt, dass

Koexistenz und gegenseitige Anerkennung viel mehr

von der Präsenz wirksamer "bridging mechanisms"
institutioneller, lokalpolitischer und alltäglicher Art
abhängen, als von räumlicher Mischung.

4) Wenn man die "Heimat" bzw. den "Alptraum Baby¬
lon" mit seinem impliziten multikulturellen Voluntarismus

vermeiden will, die mit extremer Leichtigkeit
zu gewaltsamen und schmerzhaften Kämpfen in und
zwischen interethnischen Systemen führen, dann ist
es höchste Zeit, wie das parabelhafte Schicksal von
Riga und Penang zeigt, dass auch in Europa adäquate
Formen der "politics of multiculturalism" konzipiert
und praktiziert werden, die sowohl das dilettantische
"MultiKulti" als auch die Verleugnung und Missachtung

ethnischer Differenz ersetzen.

Prof. Dr. Christian Giordano ist Professor am
Ethnologischen Seminar der Universität Fribourg, Route des

Bonnesfontaines 11, 1700 Fribourg,
E-mail: Christian.Giordano@unifr.ch

Bibliographie
Altermatt, Urs (1997): Das Fanal von Sarajevo. Ethno-

nationalismus in Europa. Zürich (NZZ Verlag).
Bibö Istvän (1993): Misère des petits Etats d'Europe de l'Est.

Paris (Albin Michel)
Bühlmann, Jacqueline, Röthlisberger und Schmid, Beat (Hg.)

(1998): Monitoring Multicultural Societies. A Siena

Group Report. Neuchâtel (Bundesamt für Statistik)
Eide, Asbjprn (1997): Group Accomodation and Human

Rights in "New" or Restored States. In: Latvian Human

Rights Quarterly Nr. 1: 7-19
Faaland, Just, Parkinson, John Richard und Saniman Rais

(1990): Growth and Ethnic Inequality. Malaysia's New
Economic Policy. London und New York (Hurst &
Company; St. Martin's Press).

Furnivall, John Sydenham (1939): Netherland's India. A
Study of Plural Economy. Cambridge (University Press)

Gomez, Edmund Terence (1999): Tracin the Ethnic Divide:
Race, Rights and Redistribution in Malaysia. In: Pfaff-
Czamecka, Rajasingham-Senanayake, Darin, Nandy und

Ashis, Gomez, Edmund Terence (Hg.): Ethnic Futures.

The State and Identity Politics in Asia. New Delhi,
Thousand Oaks und London (Sage Publications): 167-202

Hayes Hoyt, Samia (1997): Old Penang. Oxford, Kuala

Lumpur, Singapore and New York (Oxford University
Press)

Küchler, Johannes (1968): Penang. Kulturlandschaft und eth¬

nisch-soziale Struktur einer Insel Malaysias. Giessen

(Wilhelm Schmitz Verlag).
Kymlicka, Will (1995a): Multicultural Citinzenship. A

Liberal Theory of Minority Rights. Oxford (Clarendon
Press).

Kymlicka, Will (Hg.)(1995b): The Rights of Minority
Cultures. Oxford (Oxford University Press).

Leggewie, Klaus (1991): MultiKulti. Spielregeln für die

Vielvölkerrepublik. Berlin (Rotbuch Verlag)
Leith, Sir George (1804): A Short Account of Settlement,

Produce and Commerce of Prince of Wales Island in the

Straits. London (ohne Verlag).
Milner, Anthony (1998): Ideological Work in Constructing

the Malay Majority. In:

Gladney, Dm G. (Hg.): Making Majorities. Constituting the

Nation in Japan, Korea, China, Malaysia, Fiji, Turkey,
and the United States. Stanford (Stanford University
Press): 151-169.

Milosz Czeslaw (1995): Vilnius, Lithuania: An Ethnic

Agglomerate. In: Romanucci-Ross, Lola und DeVos,
George (hg.): Ethnic Identity. Creation, Conflict, and
Accomodation. Walnut Creek (Altamira Press): 249-263.

Mühlmann, Wilhelm Emil (1964): Rassen, Ethnien, Kulturen.

Moderne Erthnologie. Newied und Berlin (Luchter-
hand)

Pistohlkors, Gert von (Hg.)(1994): Baltische Länder. Deutsche

Geschichte im Osten Europas. Berlin (Siedler Verlag).

Rex, John (1994): La sociologia politica di una società

multiculturale: T esempio britannico. In: Bonazzi, Tiziano
und Dunne, Michael (Hg.): Cittadinanza e diritti nelle
società multiculturali. Bologna (Società Editrice II Muli-
no): 121-143

Römhild, Regina (1998): Die Macht des Ethnischen: Grenzfall

Russlanddeutsche. Frankfurt/M., Berlin, Bern, New
York, Paris und Wien (Lang Verlag).

Seton-Watson, Hugh (1971): Storia dell'impero russo (1801—

1917). Torino (Einaudi).
Shamsul, A. Baharuddin (1998):Bureaucratic Management

of Identity in a Modem State: "malayness" in Postwar

Malaysia. In: Gladney, Dru G. (Hg.): Making Majorities.
Constituting the Nation in Japan, Korea, China, Malaysia,

Fiji, Turkey, and the United States. Stanford (Stanford

University Press):135-150.
Smith, Michael Gardfield (1965): The Plural Society in the

British West Indies. Berkeley (University of California
Press)

Vestermanis, Margers (1996): Juden in Riga. Ein Wegweiser
zu den Spuren einer ermordeten Minderheit. Bremen

(Edition Temmen)
Weber, Max (1956): Wirtschaft und Gesellschaft. Tübingen

(J.C.B. Mohr, Paul Siebeck) (2 Vol.)

90 Medienwissenschaft Schweiz 2 /1999


	"Multikulturalismus" im Werden : Aspekte der Anerkennung ethnischer Identitäten

