Zeitschrift: Medienwissenschaft Schweiz = Science des mass média Suisse

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Kommunikations- und
Medienwissenschaft

Band: - (1999)

Heft: 2

Artikel: "Multikulturalismus" im Werden : Aspekte der Anerkennung ethnischer
Identitaten

Autor: Giordano, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-790755

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-790755
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christian Giordano

“Multikulturalismus” im Werden.
Aspekte der Anerkennung ethnischer Identitéiten

Wenn man an “Multikulturalismus” denkt, dann assoziiert man diesen Begriff — was immer er bedeuten
mag — leicht mit der von Daniel Cohn Bendit propagierten Vision der “Heimat Babylon”. Im Kontrast zu
althergebrachten Vorstellungen, die eher das Bild von Durcheinander, Wirrnis, Unordnung, moralischer
Korruption usw. erwecken, verweist die Allegorie dieses Autors auf eine “Asthetik der Aufmischung”, die
ihrerseits das a priori Schine und Bereichernde des Fremden stilisiert. Dadurch werden mit einem
verklirten und zugleich etwas (be-)triigerischen Blick friedlich frohliche “Ethno”-Veranstaltungen mit
bunten “Ethno-Shops”, wiirzigem “Ethno-Food” und temperamentvoller “Ethno-Music” evoziert, die sich
in “hybridisierten” bzw. “kreolisierten Ethnoscapes” d.h. in ethnisch heterogenen Riume und Territorien

(z.B. Pliitze, Strassen, Stadtviertel etc.) abspielen.

Multikulturelle Konfigurationen als Inter-
ethnische Systeme

Man gewinnt dabei leicht den irrefithrenden Eindruck,
multikulturelle Koexistenz sei einfach und problemlos.
Sie scheint- auf einer zwischenmenschlichen Spontaneitit
zu beruhen, die im voluntaristischen Charakter der “con-
ditio humana” eingebettet ist. Allerdings ist solch ein
“locus amenus” — eher als eine Vision fiir eine “multikul-
turelle Gesellschaft — eine “folklorisierte”, “orientalisier-
te” bzw. “exotisierte”, von Werbung, Medien und Intel-
lektuellen — darunter nicht zuletzt Ethnologen — produ-
zierte und gepflegte Inszenierung einer rein “vorgestell-
ten” und “gedachten” multikulturellen Idylle.

Auffassungen, Konzepte und Visionen dieser Art postu-
lieren einen ‘“‘Multikulturalismus™ ’von unten”, der mit
geringfiigigen (oder gar ohne) Interventionen ‘““von oben”
an der Basis der Gesellschaft entsteht und gedeiht. Dabei
werden jedoch bewusst oder unbewusst folgende wesent-
liche Aspekte ausser Acht gelassen:

1) Multi-Kulti-Formationen (Leggewie 1991) lassen sich
wie andere multikulturelle Konfigurationen auch — ich
spreche ganz bewusst nicht von multikulturellen
Gesellschaften — als interethnische Systeme definie-
ren, die durch die Prisenz von ethno-sozialen Dispa-
rititen und daraus resultierenden ethnischen Span-
nungen charkterisiert sind. Es handelt sich dabei um
“in sich gestaffelte dynamischen Gleichgewichtssy-
steme” (Mihlmann, 1964: 60), die eine zwar meist
sozial bedingte, jedoch ethnisch konstruierte Schich-
tungsstruktur aufweisen und daher durch allgegen-
wirtige Konfliktpotentiale geprdagt sind. Selbstver-
stindlich sind die Grenzen zwischen den abgestuften
Gemeinschaften komplex und zerkliiftet: Menschen
unterschiedlicher ethnischer Affiliation konnen unter
bestimmten Umstinden durchaus dieselbe soziale
Position erreichen. Ausserdem sind die-Grenzen zwi-
schen den verschiedenen Gemeinschaften mobil, denn
interethnische Systeme lassen im Gegensatz zu den
klassischen Kasten- bzw. Standesgesellschaften den
individuellen bzw. kollektiven Auf- und Abstieg zu.

Science des mass média suisse 2/ 1999

2)

Schliesslich sind die Grenzen zwischen den unter-
schiedlichen Gemeinschaften unscharf, so dass sich
um die Grenzen herum soziale Interstitien und Grau-
zonen variabler Breite bilden, in denen sich Prozesse
der “Mestizisierung” und “Hybridisierung” abspielen.

Multikulturelle Konfigurationen sind heutzutage in der
Regel in ein nationalstaatliches Ordnungsgefiige ein-
gegliedert. Vom ethno-soziologischen Standpunkt her
gesehen, ist aber der Nationalstaat ein politischer
Verband von Staatsbiigern, die auf Grund einer Reihe
spezifischer, zugeschriebener oder erworbener, Merk-
male als Mitglieder eben dieses Staates anerkannt
sind. Nicht Jedermann kann Mitglied eines National-
staates sein, denn dieser stellt, um eine wohlbekannte
Formel Max Webers zu paraphrasieren, eine ‘“nach
aussen regulierend beschrinkte” (Weber, 1956: Bd. 1,
26) soziale Organisation dar. Diese regulierende und
beschrinkte Offnung fiihrt notwendigerweise zur Bil-
dung rechtlich-institutioneller Mechanismen der sozia-
len Siebung, die Zugehorigkeit und Ausschluss der
“Fremden” und d.h. der national “Anderen” festlegen.
Staatsbiirgerschaft und Nationalitéit stellen die zwei
grundlegenden, legal garantierten Instrumente dar, die
definieren, wer das Zugehorigkeitsrecht zu einem
Nationalstaat besitzt und wer von dieser Berechtigung
ausgeschlossen ist. Multikulturelle Konfigurationen
als interethnische Systeme bestehen daher im Kontext
hoch mobiler Gesamtgesellschaften nicht selten aus
politisch “Einbezogenen” und “Ausgeschlossenen”.
Die nationalstaatliche Ordnung bildet dabei — wie Will
Kymlicka zu Recht betont hat — “nolens volens” den
politischen Rahmen, in dem der “Multikulturalismus”
gegenwirtiger intertethnischer Systeme inkorporiert
ist. Einschldgige rechtlich-institutionelle Bestimmun-
gen nationaler Staatsgemeinschaften definieren, ob
und inwieweit ethnische Identititen kollektiver Natur
anerkannt bzw. nicht anerkannt werden und demzu-
folge, welche spezifische Form der “Multikul-tura-
lismus” innerhalb einer gegebenen Gesellschaft an-
nimmt. Gerade in diesem Sinne lédsst sich die folgende
Anmerkung von Will Kymlicka interpretieren:

81



There are a variety of ways in which minorities be-
come incorporated into political communities, from
the conquest and colonization of previously self-go-
verning societies voluntary immigration of indi-
viduals and families. These differences in the mode
of in-corporation affect the nature of minority
groups, and the sort of relationship they desire with
the larger society (Kymlicka, 1995a: 11).

Die zwei hier angesprochenen Aspekte zeigen, dass es
sich bei “Multikulturalismus” um ein komplexes soziales
Phinomen handelt, das stets mit Differenzen und Dis-
parititen einhergeht, die wiederum fiir Spannungen und
Konflikte zwischen den betroffenen Kollektiven einer Ge-
sellschaft sorgen. Will man vermeiden, dass sich solche
Zwistigkeiten zuspitzen und daraus eine Spirale gegensei-
tiger Gewaltakte entsteht, dann kann “Multikulturalismus”
auf keinen Fall sich selbst iiberlassen werden. Das dyna-
mische und schwierige Gleichgewicht zwischen den
Komponenten eines interethnischen Systems innerhalb
eines nationalen Staatsverbandes kann nur durch eine so-
wohl institutionelle als auch alltdgliche “politische Media-
tionsarbeit” gewihrleistet werden, die das stindige “Ver-
handeln um die Anerkennung von Identititen™ garantiert.

Demnach erdffnet “Multikulturalismus” — wie auch die

vor kurzem veréffentlichte Studie der “Siena Group”

deutlich zeigt (Bithlmann, Ro&thlisberger und Schmid,

1998) — auf Grund historischer Gegebenheiten und tief

verwurzelter Traditionen im Alltag sowie in der

politischen Kultur, die sowohl aus der ferneren als auch
der niheren Vergangenheit der betroffenen Gesellschaften
stammen, eine beeindruckende Vielfalt an Gestaltungs-
moglichkeiten. In Anbetracht dieser Tatsache scheint die

Suche nach einer allgemeingiiltigen Theorie des “Multi-

kulturalismus” illusorisch. Sinnvoller, wenn auch beschei-

dener, scheint es dagegen, unterschiedliche “politics of
multiculturalism” zu vergleichen, was im Rahmen dieses

Artikels anhand einer kontrastiven Gegeniiberstellung

auch geschehen soll. Der hier angestrebte Vergleich ver-

sucht zu zeigen:

e wie zwei voneinander sowohl in rdumlicher als auch
in historisch-kultureller Hinsicht weit entfernte Ge-
sellschaften, die jeweils durch ein eigenes, sehr komp-
lexes interethnisches System geprdgt sind, mit “Mul-
tikulturalismus” umgehen und

e wie grundverschiedene “multikulturelle Praxen” die
Koexistenz zwischen den betroffenen Gruppen beein-
flussen.

Als zu diesem Vorhaben geeignete Fille wurden die

lettische Hauptstadt Riga und die mehrheitlich von Chi-

nesen bewohnte Enklave Penang in Malaysia gewihlt.

Interessant ist dabei festzuhalten, dass es sich im Falle

Lettlands um einen Nationalstaat handelt, der sich nach

Erlangung seiner ‘“‘zweiten Unabhingigkeit” trotz der

Prisenz zahlenmissig relevanter Minderheiten eindeutig

als monoethnisch rekonstruiert. Malaysia und insbeson-

dere Penang stellen dagegen eine postkoloniale Wirk-

82

lichkeit dar, die ihre gesellschaftlichen Wurzeln im Typus
der “plural society” britischer bzw. niederlandischer Pra-
gung besitzt (Furnivall, 1939). Beide Imperien fiihrten vor
allem im siidostasiatischen Raum (Burma, Indonesien,
Malaya) durch eine gezielte Immigrationspolitik zur
Bildung eines spezifischen interethnischen Systems, das
bis heute die Basis der Gesellschaftsstruktur dieser Linder
darstellt. Betrachten wir aber beide intertehnische Sy-
steme — das in Riga und das in Penang — in etwas detail-
lierter Weise.

Riga als interethnisches System

Der grosse Wendepunkt in der Geschichte der baltischen
Provinzen sowie ganz speziell der Hafenstadt Riga be-
ziiglich ihrer Eingliederung ins Zarenreichs stellt zwei-
felsohne die Schlacht von Poltava (1709) dar, in der
Schweden gegen die Armeen Peters des Grossen eine
entscheidende Niederlage einbiissen musste. Der giinstige
Verlauf des nordischen Krieges, der mit dem Frieden von
Nystad im Jahre 1721 endete, bedeutete fiir Russland
nicht nur die Anerkennung als europdische Grossmacht,
sondern auch eine wesentlich verstirkte Prisenz im Balti-
kum: zu den betrichtlichen Gebietserweiterungen, die der
Sieg mit sich brachte, gehorten Estland, Livland und die
friihere Hansestadt Riga, die auf Grund ihrer geogra-
phischen Lage und regen kommerziellen Aktivititen fiir
das russische Reich von vitaler Bedeutung war.

Der Ubergang von der schwedischen zur russischen
Herrschaft wurde von keinem der Stinde, die die urbanen
Ober- und Mittelschichten bildeten, als traumatisch em-
pfunden. Die deutschbaltischen Aristokraten und Hand-
werkergruppen reagierten auf die “Ankunft der Russen”
in keinerlei Weise negativ, wie man aus einer ethno-
zentrischen Perspektive des ausgehenden 20. Jahrhunderts
vielleicht annehmen konnte. Die neue Fremdherrschaft
bedeutete vielmehr die Anerkennung und Wiederher-
stellung stindischer Autonomien und Privilegien, die von
dem stiddtischen Rat und den Gilden, die in grosser
Mehrheit aus Deutschstimmigen gebildet waren, begriisst
wurde (Pistohlkors, 1994: 266). Fiir die Letten, die die
Unterschicht darstellten und in der Regel in feudalen
Knechtschaftsverhiltnissen lebten, brachte der Macht-
wechsel kaum eine Verinderung ihrer sozio-6konomi-
schen Lage mit sich; ihre Haltung gegeniiber den neuen
Herrschern war eher durch Indifferenz als durch Begei-
sterung oder Bestiirzung geprigt (Pistohlkors, 1994: 278).

Die Eingliederung der Stadt ins Zarenreich leitete eine
mehr als hundertfiinfzigjihrige Friedensperiode ein, die
auf die Dauer nicht ohne positive wirtschaftliche Kon-
sequenzen auch fiir die unteren Schichten blieb. Die
zunehmende Prosperitit der lettischen Bevélkerungsan-
teile wurde allerdings erst im 19. Jahrhundert sichtbar, als
diese Gruppe — wie die folgenden Daten zeigen — einen
bemerkenswerten Verstidterungsprozess erfuhr:

Medienwissenschaft Schweiz 2/ 1999



Tabelle 1: Verteilung der Stadtbevélkerung Rigas nach Nationalitiiten zwischen 1867 und 1881

Riga 1867 1881

Deutschen 43980 46,8% 52232 38,9%
Letten 24.199 25,8% 49974 37,2%
Russen 25.772 27,4% 31976 23,9%
Total 93951 100,0% 134'182 100,0%

Diese Daten signalisieren nicht nur die erhthte geo-
graphische Mobilitiit, sondern auch den sozialen Aufstieg
der lettischen Bevolkerungsanteile, die durch ihre Ver-
stadterung der jahrhundertelang andauernden feudalen
Abhingigkeit auf dem Lande entkommen und sich im
urbanen Milieu — vor allem als kleine Hindler, Hand-
werker und Arbeiter — etwas giinstigere sozio-Okono-
mische Chancen sichern konnten (Seton-Watson, 1971:
371). Fast parallel dazu verbesserten sich fiir die letti-
schen Bewohner Rigas die Bildungsméglichkeiten, so
dass langsam eine kleine, aus biuerlichen und kleinbiir-
gerlichen Schichten stammende Intelligenz entstand, die
sich im Laufe der Zeit als Trigerin des Kampfes um die
nationale Identitit verstehen sollte.

Aus ethno-historischer Perspektive kann in diesem Zu-
sammenhang hinzugefiigt werden, dass Riga als intereth-
nisches System im 19. Jahrhunderts ein “multi-kulturelles
Laboratorium der Moderne” im Sinne des Historikers Urs
Altermatt war, in der der Alltag durch eine “segregierte
Koexistenz” und ein “friedliches Nebeneinanderleben”
geprigt war (Altermatt, 1997: 86). Die russischen Macht-
haber monopolisierten zwar die Verwaltung und die
Deutschbalten kontrollierten die wichtigsten Wirtschafts-
sektoren; sie betrachteten sich jedoch gegenseitig als
ebenbiirtig und verhielten sich auch den lettischen Bevol-
kerungsgruppen gegeniiber keinesfalls ,ethnokratisch‘.
Diese Anmerkung soll allerdings mitnichten den Eindruck
erwecken, dass in Riga idyllische Verhiltnisse herrschten:
zwischen den einzelnen Gesellschaftssegmenten und
Individuen bestanden extreme Formen sozialer Un-
gleichheit, die allerdings von den Betroffenen selbst eher
,standisch und nicht ,ethnisch empfunden wurden.

Am Ende des 19. Jahrhunderts dnderte sich diese Si-
tuation radikal: 1881, d.h. als Alexander III den Thron
bestieg, wurde die sogenannte Russifizierung zur offi-
ziellen politischen Massnahme erklirt (Seton-Watson,
1971: 443; Pistohlkors, 1994: 400; Romhild, 1998). Dies
bedeutete den politischen Sieg des grossrussischen Na-
tionalismus, der den Russen in gewissem Sinne die Rolle
eines ,Herrenvolkes® zusprach. Das Ziel dieser neuen
politischen Ausrichtung bestand darin, sowohl die ‘“eth-
nisch” bzw. “kulturell” nicht russischen Gruppen unter
Zwang zu assimilieren, als auch die gesamte imperiale
Verwaltung (Biirokratie, Justiz, Bildungssystem usw.)
sprachlich und institutionell zu vereinheitlichen und die
Expansion der orthodoxen Kirche zu unterstiitzen.

Die Russifizierung bewirkte in Riga und allgemein in den
baltischen Lindern scharfe Reaktionen. Sie sorgte fiir

Science des mass média suisse 2/ 1999

Quelle: Seton-Watson, 1971: 378

Irritation und Unruhe bei den Deutschbalten, die zum
ersten Mal seit ihrer Eingliederung ins Zarenreich mit
diskriminierenden Massnahmen konfrontiert wurden.
Gleichzeitig nahm auf Grund &hnlicher Ursachen die
bereits bestehende Diskussion um die kollektive Identitit
und um die nationale Unabhéngigkeit in den Kreisen der
lettischen Intelligenz immer schirfere nationalistische
Tone an. ‘

Aus diesen skizzenhaften Ausfithrungen zur Russifizie-
rungspolitik kann festgehalten werden, dass die Weichen
fiir nationalistisch gefirbte ,ethnische Diskurse® im Bal-
tikum und in Riga erst einige Jahrzehnte vor dem Zu-
sammenbruch des Zarenreiches gestellt wurden. Diese
,ethnischen Diskurse®, die im Spannungsfeld zwischen
einem von oben‘ elaborierten Ethnisierungsprojekt, d.h.
der imperialen Russifizierungspolitik, und mehreren dis-
soziativen Ethnisierungsentwiirfen ,von unten‘, d.h. den
Bestrebungen der Nicht-Russen nach Autonomie und Un-
abhingigkeit entwickelt wurden, konnen zweifelsohne als
ideologische Grundlage fiir alle darauffolgenden und bis
in die Gegenwart reichenden Ethnizititserscheinungen
dieses Raumes gelten. Die lettische Nation als “vorge-
stellte” politische Gemeinschaft, so wie sie unter sowjeti-
scher Herrschaft heimlich gedacht wurde und heute wie-
der offiziell konzipiert wird, kann eigentlich als eine
Trotzreaktion auf die Russifizierungspolitik betrachtet
werden.

Nach dramatischen und nicht selten verwirrenden Er-
eignissen wie die deutsche Besatzung und die ephemere
Eingliederung in die Sowjetunion erlangte Lettland am
18. November 1918 die Unabhingigkeit. Es ist dabei
wesentlich zu erwihnen, dass sich die Griindungsviter
Lettlands fiir das Modell des “ethnischen” Nationalstaates
entschieden haben. Diese Wahl, die im Grunde die Exi-
stenz einer ethno-kulturell homogenen politischen Ge-
meinschaft auf einem monoethnischen Raum voraussetzt,
erscheint aus heutiger Sicht etwas paradox, vor allem
wenn man bedenkt, dass Lettland — und ganz speziell die
Stadt Riga — seit jeher ein ethnisches Agglomerat dar-
stellte, um die treffende Bezeichnung des Nobelpreistri-
gers Czestaw Mitosz zur Charakterisierung von Vilnius,
der Hauptstadt Litauens, auf das Nachbarland zu
iibertragen (Milosz, 1995: 249 ff.). Daher erwies es sich
als unabdingbar, den Status sowie die Rechte und Pflich-
ten der verschiedenen “Volksgruppen” zu definieren, wo-
bei den Letten die Rolle der “staatstragenden” Nation zu-
geschrieben wurde. Wie schnell allerdings eine ‘“‘staats-
tragende Nation” zum “Herrenvolk” werden kann, das
sich auf Grund einer selbst beanspruchten Uberlegenheit

83



zur Beherrschung der anderen ethnischen Gemeinschaft
berufen fiihlt, hat der ungarische Historiker Istvan Bibd
am Beispiel prominenter Staaten Mittel- und Osteuropas
wihrend der Zwischenkriegszeit aufgezeigt (Bibd, 1993:
172). Lettland zeichnete sich jedoch gerade wihrend der
“ersten Unabhingigkeit” dadurch aus, dass es trotz seiner
fortlaufenden Entwicklung in Richtung politischen Auto-
ritarismus vor allem nach der Machtiibernahme von Karlis
Ulmanis am 16. Mirz 1934 keine typische “Ethnokratie”
wurde. Obwohl der nationalistische Radikalismus im
Laufe der Entdemokratisierungsprozesse in Lettland deut-
lich an Kraft gewann, blieb die soziale und politische
Anerkennung der minoritiren “Volksgruppen” seitens der
offentlichen Hand — wenn auch manchmal zihneknir-
schend — fast bis zum Ausbruch des zweiten Weltkrieges
bestehen. Es soll auch daran erinnert werden, dass sich
das Alltagsleben zwischen den Mitgliedern der “staats-
tragenden Nation” und den Angehdrigen der “ethnischen
Gemeinschaften” vor allem im interethni-schen System
Riga trotz der unvermeidlichen Spannungen nach gegen-
seitigen Respekt- und Toleranzmustern abspielte. Exemp-
larisch war in diesem Sinne der kosmopolitische Kultur-
austausch in der lettischen Hauptstadt, von dem Pistohl-
kors berichtet:

Vor dem Hintergrund einer erfolgreichen Arbeit im
Bereich der Schulen, Fachschulen und Hochschulen
entwickelte eine junge Generation in Wissenschaft,
Literatur, bildender Kunst und Musik die iiber-
nommenen Formen weiter und schuf eigenstindige
neue Werke. In den Literaturen loste man sich von der
glorifizierenden Darstellung der eigenen nationalen
Vergangenheit, ohne die Elemente der Volksliteratur
und Volksdichtung ganz aufzugeben....

Besonders Riga mit seinem kosmopolitischen Cha-
rakter wurde zum Umschlagplatz im Geistes- und
Kulturleben auch der nationalen Minderheiten, was
sich vor allem auf das Theater und Musikleben aus-
wirkte. Thematisiert wurde das Verhdltnis zwischen
Letten und Deutschbalten ... nur selten. ... Allerdings
gab es auch Versuche durch Ubersetzungen die frem-
den Literaturen dem eigenen Sprachraum zu er-
schliessen (Pistohlkors, 1994: 502 ff.).

Herausragend war in diesem Zusammenhang die Rolle
der jiidischen Intelligenz, die am kulturellen Leben der
lettischen Hauptstadt ganz besonders rege teilnahm. Die
judische Gemeinschaft besass unter anderem auch ein
Theater, das in ganz Riga fiir die Qualitdt ihrer Insze-
nierungen renommiert war (Vestermanis, 1996: 49). Noch
bezeichnender fiir die tolerante Atmosphire in Riga ist
zweifelsohne die Hiufigkeit der “intermarriages”, die
zwischen Letten und Deutschen bis in die dreissiger Jahre,
als der politische Autoritarismus immer schirfere Ziige
annahm, etwa 30% aller Eheschliessungen ausmachten
(Pistohlkors, 1994: 492 1.).

Will man die Periode der “ersten Unabhingigkeit” in Riga

aus ethno-anthropologischer Sicht evaluieren, dann ldsst
sich in erster Linie feststellen, dass trotz des wachsenden

84

rechtsorientierten Nationalismus im politischen System
und den zunehmenden Abgrenzungstendenzen zwischen
den verschiedenen nationalen Gruppen in Form gegen-
seitiger Ethnisierungsstrategien bis kurz vor dem Aus-
bruch des zweiten Weltkrieges keine interethnischen
Konflikte und Konfrontationen zu vermerken sind, die das
interethnische System wirklich gefidhrdeten. Auch auf der
Alltagsebene waren wichtige Voraussetzungen fiir eine
fiir damalige Zeiten bahnbrechende multikulturelle Ko-

. existenz gegeben. Riga als interethnisches System stellte

somit wihrend der Zwischenkriegszeit im Hinblick auf
die Anerkennung ethno-kultureller Differenzen zweifels-
ohne die bei weitem “offenste”” Gesellschaft der gesamten
Region dar, was dem heutigen Beobachter gerade in An-
betracht der aktuellen “Ausgrenzungstendenzen” als eine
etwas iiberraschende Realitit erscheinen mag.

Der Ausbruch des zweiten Weltkrieges leitete ein beson-
ders schmerzhaftes Kapitel in der Geschichte Rigas ein.
Hiermit begann fiir die Hauptstadt Lettlands eine Epoche
sozio-Okonomischer Verinderungen, die auch die gesamte
ethno-kulturelle Struktur der Vorkriegszeit tiefgreifend
modifizierte. Dieser Prozess begann wihrend der
nationalsozialistischen Besatzung, als die einflussreiche
jiddische Gemeinschaft, sofern ihre Mitglieder nicht fliich-
ten konnten, vernichtet wurde. Beriichtigt fiir die Grau-
samkeiten, die sich dort abspielten sind bis heute sowohl
das Ghetto als auch das Konzentrationslager Kaiserwald,
die grauenerregende Vernichtungsanlage in einem Park
am Rande der Stadt (Vestermanis, 1996: 62 ff.). Die
darauffolgenden stalinistischen Sowjetisierungspolitik, die
nicht nur den Aufbau eines polit-biirokratischen Apparats
nach kommunistischem Muster, die Kollektivierung aller
Wirtschaftssektoren und die forcierte Industrialisierung,
sondern auch die Aussiedlung der deutschbaltischen
Bevélkerungsanteile, die massive Deportation der poli-
tisch verdichtigen Einheimischen und deren Ersetzung
durch Sowjetbiirger aus den Kernrepubliken Russland, der
Ukraine und Weissrussland beinhaltete, hat die ethnische
Umgestaltung der Region in entscheidender Weise
vorangetrieben. Die stalinistische “Mobilititspolitik”
wurde mit anderen Zielen auch lange nach Stalins Tod
fortgesetzt: die Niederlassung “slawischer” Zuziigler in
der Sowjetrepublik Lettland und speziell in Riga wurde
aus wirtschaftlichen und militirischen Uberlegungen fast
bis zur Auflgsung der Sowjetunion ununterbrochen wie-
tergefiihrt. So sank der Anteil der lettischen Bevolkerung
zwischen 1959 und 1979 im gesamten Territorium der
baltischen Sowjetrepublik um ca. 9%, wihrend der “sla-
wische” Anteil (Russen, Weissrussen und UKrainer)
gleichzeitig um ca. 9% zunahm. In Riga waren diese
Schwankung besonders gross. Hier wurde in derselben
Zeitspanne die Prisenz nicht lettischer Einwohner so
massiv, dass sie eine knappe Mehrheit bildeten, die bis
heute die ethnische Struktur der Stadt prigt. Man muss in
diesem Kontext hinzufiigen, dass die Migration nach
Lettland von den Angehorigen der nicht baltischen Sow-
jetrepubliken als Privileg betrachtet wurde, vor allem weil
dort die Arbeitsbedingungen und die Lebensqualitidt weit
besser waren als im Rest der gesamten Sowjetunion. Nach

Medienwissenschaft Schweiz 2 / 1999



Lettland und vor allem nach Riga ,der baltischen Stadt
mit okzidentalem Flair®, versetzt zu werden, stellte fiir
viele Russen, Weissrussen und Ukrainer einen Traum dar,
den sie um jeden Preis zu verwirklichen versuchten. Es ist
also nicht erstaunlich, dass sich Riga unter der
sowjetischen “Mobilititspolitik” — wie auch die statisti-
schen Daten bestitigen — zu einer binationalen Stadt
entwickelte, die hauptsichlich aus zwei voneinander ge-
trennt lebenden und sich ignorierenden Gruppen — den
Letten und den “Slawen”(in erster Linien Russen) —
zusammengesetzt war. Die Letten empfanden die zuneh-
mende Prisenz von Einwanderern als eine unzumutbare
Uberlagerung und zugleich als gefihrliche Bedrohung
sowohl im Hinblick auf die Sicherung ihrer sozio-
okonomischen Chancen als auch auf die Erhaltung ihrer
kulturellen Identitit, auch weil die russischen, weiss-
russischen und ukrainischer Migranten von der fast
allmichtigen sowjetischen Lokalbiirokratie, die wiederum
vornehmlich aus “Fremden” bestand und als Verwaltung
der “Okkupanten” betrachtet wurde, in jeder Hinsicht
bevorzugt behandelt wurden. Unter der Obhut der
sowjetischen Macht fiihlten sich ihrerseits die Zuwanderer
nicht verpflichtet die lettische “Spezifitit” kennenzu-
lernen und zu respektieren. Bis zur Periode der soge-
nannten ,perestrojka‘ in den 80er Jahren, als sich bei den
sowjetischen Herrschern eine sehr vorsichtige und ambi-
valente Anerkennung der lettischen Identitit bemerkbar
machte, konnten sie sich im Alltag benehmen, als ob die
Letten eine “quantité negligéable” wiren: man hielt es
weder fiir notig, die dortige Sprache zu lernen noch sich
mit der einheimischen Gesellschaft und Kultur zu
befassen. Die sowjetische “Mobilititspolitik” in Lettland
mit ihrer unterschwelligen und zugleich paradoxen
Zielsetzung, nimlich der Schopfung eines “homo sovie-
ticus” via Russifizierung, schuf somit die idealen Voraus-
setzungen fiir jene Polarisierung und Konfrontation zwi-
schen den ethnischen Gruppen, die man in Riga gegen-
wiirtig beobachten kann.

Die zweite Unabhingigkeit Lettlands bedeutete nicht nur
die Wiedereinfithrung der freien Marktwirtschaft und der
parlamentarischen Demokratie okzidentaler Provenienz,
sondern ungeachtet der besonderen ethnischen Struktur
des Landes auch das starre Festhalten am Prinzip des
“ethnischen” Nationalstaates. Seine Wiederherstellung
stellt mehr dar als den “Ko6nigsweg nach Europa”, wo in-
zwischen gerade versucht wird, diese institutionelle Form
der politischen Gemeinschaft zu iiberdenken. Vielmehr
handelt es sich hierbei um die nostalgische “Riickkehr in
die Vergangenheit” und — um genauer zu sein — um die
Riickkehr ins 19. Jahrhundert: In Lettland besitzen die
offentlichen Identitits- und Ethnizitatsdiskurse der wie-
dergeborenen “staatstragenden Nation” in der jetzigen
Transformationsphase einen eindeutig archaisierenden
bzw. romantisierenden Ton, in dem der aufmerksame
Beobachter Herdersche Reminiszenzen entdecken kann,
wobei Begriffe wie “Volk”, “Volksgeist” und *“Volks-
seele” wieder Hochkonjunktur haben. Zugleich wird das
Territorialprinzip hochstilisiert und somit den rdumlichen
Anspriichen der “Nation” eine vitale Bedeutung beige-

Science des mass média suisse 2/ 1999

messen. Die Durchsetzung des nationalstaatlichen
Prinzips in Lettland zielt mit seinen spezifischen
Ethnizitiatsdiskursen — allen demonstrativen offiziellen
Beteuerungen hinsichtlich der Anerkennung von
Minderheitenrechte zum Trotz — darauf ab, das Motiv der
“monoethnischen Territorialitdt” in rigider Form zu
revitalisieren. Dies geschieht vornehmlich iber die
Sprache, die sich einmal mehr als eine symbolische Iden-
tititsressource ersten Ranges erweist. Obwohl in Lettland
zur Zeit um die 40%, und in Riga mehr als 50% der
Bevolkerung slawischer Herkunft ist, wurden im Par-
lament seit 1994 immer wieder Gesetze verabschiedet
oder vorgeschlagen, die selbst bei kommerziellen Trans-
aktionen einzig die lettische Sprache zulassen (Art. 7 des
inzwischen vom Parlament auf massiven Druck der EU
und Russlands verworfenen Sprachgesetzentwurfes von
1995). Zum Schutz der lettischen Sprache wurde sogar
eine “Polizeibehotrde”, das “Language Inspection Board”,
eingerichtet, die vor allem in Riga streng iiber die
Einhaltung der “sprachlichen Pflichten” waltet. Im Zuge
dieser Massnahmen wurde selbstverstindlich auch das
gesamte Bildungssystem “lettisiert”, wobei die russischen
Schulen sozusagen wie ein ‘“auslaufendes Modell” be-
handelt wurden: Vor ihrer endgiiltige Schliessung wartete
man, bis die letzten Absolventen ihre Abschlusspriifungen
abgelegt hatten. Gleichzeitig hat in Riga eine radikale und
peinlich genaue Berichtigung oder Beseitigung der
zweisprachigen Wegweiser, Strassen- und Ladenschilder
aus der Sowjetzeit stattgefunden. Jedes Zeugnis, das an
das Russische oder an die kyrillische Schrift erinnerte,
wurde sorgfiltig entfernt oder ausradiert.

Man muss abschliessend hinzufiigen, dass die neuen
Eliten zweifelsohne wesentlich strengere Massnahmen
hinsichtlich der Sprachpolitik getroffen hitten, wenn die
stindigen Mahnrufe der EU und die briisken Warnungen
des grossen und méchtigen Nachbarn nicht immer prisent
gewesen waren.

Im Nahmen der Staatsnation und des monoethnischen
Nationalstaates werden zur Zeit in Lettland mit Hilfe
vornehmlich des sprachlichen Kriteriums relevante Bevol-
kerungsanteile, die teilweise im Lande geboren worden
sind (50% der Nicht-Letten gehoren zur “zweiten” bzw.
“dritten Generation” der “slawischen” Einwanderer), be-
wusst ethnisiert, um ihnen dadurch die Staatsbiirger-
schaftsrechte zu verweigern und sie von der Zivil- und der
Wirtschaftsgesellschaft auszugrenzen. Als Staatenloser
besitzt man keine politischen Rechte und ist von der
Ausiibung wichtiger Berufe, in denen per Gesetz ganz
besonders hohe Sprachanforderungen verlangt werden,
ausgeschlossen. Ein aufmerksamer Blick auf die aktuelle
Lage in Riga und in Lettland zeigt, dass dort durch die
Durchsetzung des monoetnischen Nationalstaatsprinzips
eine fiir européische Verhiltnisse einzigartige soziale Ka-
tegorie von Staatenlosen geschaffen wurde, die immerhin
bis heute noch mehr als ein Drittel der Gesamt-
bevolkerung ausmachen und die offiziell, etwas heuch-
lerisch, als “permanent resident” bezeichnet werden. Aus-
gestattet mit einem besonderen “Pass” werden sie als

85



Biirger zweiter Klasse abgestempelt, denen zwei Alter-

nativen offen bleiben:

e die (Re-)migration in das ethnische “Mutterland”, was
einer “sanften” von den lettischen Behorden durchaus
beabsichtigten und erhofften “ethnischen Sduberung”
gleichkidme, oder

e die vollige (Zwangs-)Assimilation an die “Titularna-
tion”.

Der lettische Fall am Beispiel Rigas zeigt, wie mit der

sowjetischen “Okkupation” unter dem Deckmantel des

kommunistischen Internationalismus und im nicht dek-
larierten Namen des grossrussischen Nationalismus der

“Multikulturalismus” der Vorkriegszeit systematisch ab-

gebaut wurde. Das starre, ja fast obsessive Festhalten am

Prinzip der Staatsnation nach der “zweiten Unabhingig-

keit” hat weiterhin jede Entfaltung einer “Politik des Mul-

tikulturalismus”, die die Verhandlungen um die Aner-
kennung der verschiedenen Identititen auf institutioneller

Ebene sowie im Alltag hitte lenken konnen, gebremst

bzw. verhindert. Obwohl sich die interpersonalen Alltags-

beziehungen zwischen den Angehérigen der unterschied-
lichen Gruppen im interethnischen System Riga im Ver-
gleich zu Beginn der neunziger Jahre wesentlich ent-
spannt haben, ist man in Lettland noch immer weit davon
entfernt, jene “accomodation” zwischen gleichberech-
tigten ethnischen Gemeinschaften oder jene “integration
without assimilation”, die von Asbjgrn Eide, dem Pra-
sidenten der UN Arbeitsgruppe iiber Minderheitenrechte,
postuliert hat (Eide 1997), auch nur annihernd verwirk-
licht zu haben. Der “Multikulturalismus” im intereth-
nischen System Riga ist daher eine kaum wahrnehmbare

Realitit, die sich lediglich mit dem Mikroskop des Eth-

nologen in manchen Bereichen des Alltagslebens beo-

bachten lasst.

Penang als interethnisches System

Als am 17. Juli 1786 der junge und abenteuerliche
britische Schiffskapitin Francis Light mit seinen drei
Schiffen an der Spitze der norddstlichen Halbinsel von
Pulau Pinang landete, hatte kaum ein Europier diese Insel
am Eingang der Strasse von Malacca jemals besucht.
Auch die Malaien vom benachbarten Sultanat Kedah,
unter dessen Souverenitit Pulau Pinang stand, hatten bis
zu diesem Zeitpunkt wenig Interesse fiir die ‘“‘Betelnuss-
insel”, so die Ubersetzung des Namens, gezeigt. Bevor die
Englinder die Stadt Georgetown griindeten, war Pulau
Pinang eine diinn besiedelte Fischerinsel, die gelegentlich
von Seerdubern, vor allem Portugiesen und Eurasiern, als
Anlegeplatz benutzt wurde. Captain Light und etwas
spiter der beriihmte Gouverneur Thomas Stamford Raff-
les erkannten jedoch gleich, dass Penang ein vitaler Stiitz-
punkt der East India Company und der britischen Krone
werden konnte. Deshalb bemiihten sich die Briten un-
mittelbar nach ihrer Landung um einen Abtretungsvertrag
mit dem Sultan von Kedah, der aber erst im Jahre 1800
endgiiltig ausgehandelt wurde und in Kraft trat (Hayes
Hoyt, 1997: 22).

Die Bucht vor Georgetown eignete sich tatsichlich treff-
lichst als Reparaturhafen fiir die britische Kriegs- und
Handelsmarine. Die geographische Position Penangs am

86

nordlichen Eingang der Strasse von Malacca bedeutete
sowohl die effektive Kontrolle der Handelswege nach
dem Fernen Osten als auch — gemeinsam mit Madras und
Calcutta — die verstirkte Uberwachung des Golfes von
Bengalen. Penang trug also in entscheidender Weise dazu
bei, die Ausgangslage der East India Company im Kampf
gegen die franzosischen und vor allem niederldndischen
Handelsrivalen zu optimieren (Kiichler, 1968: 29 ff.).

Penangs Griinderjahre zwischen 1786 und 1819 gingen
mit einem imponierenden Wirtschaftsboom einher, der
innerhalb kiirzester Zeit Migranten aus der ganzen Welt
anzog. Bereits 1804 zihlte der damalige Gouverneur von
Penang, Sir George Leith, folgende eingewanderten
Gruppen auf: Briten, Holldnder, Portugiesen, Armenier,
Araber, Perser, Chinesen, Choolias (Tamilen), Malaien,
Burmesen, Siamesen, Javaner und Bugis aus Sulawesi
(Leith 1804: 25). Penang war also “von Anfang an” fast
ausschliesslich eine Einwanderungsgesellschaft, die zu-
gleich ein buntes und hoch komplexes interethnisches Sy-
stem bildete.

Nach dieser ersten Phase, die durch den rasanten Zuwachs
des Handelsverkehrs sowie der Ausbreitung der Pfeffer-
plantagen charakterisiert wurde, kamen die Jahre des
langsameren Wachstums. Einige Choleraepidemien, das
Absinken der internationalen Pfefferpreise, der Riickgang
des Handelsvolumen, der Krieg zwischen dem Konigreich
Siam und dem Sultanat Kedah und nicht zuletzt die

bedrohliche Konkurrenz der noch schneller wachsenden

Stadt Singapur verursachten eine erheblich gedampfte
Konjunktur. Dennoch blieb Penang ein ersehntes Im-
migrationsziel, nicht zuletzt, weil der Produktionswechsel
von Pfeffer auf Nelken und Muskat die Kontinuitdt im
landwirtschaftlichen Sektor garantierte. So wuchs die
Stadt von 6.000 Einwohner im Jahre 1820 auf 29.000 im
Jahre 1824. Im Jahre 1851 erreichte sie die stolze Zahl
von 43.000 und 1860 von 60.000 Einwohnern (Kiichler,
1968: 49). Bei den Immigranten handelte es sich in dieser
zweiten Phase vornehmlich um Chinesen, die sich in
Georgetown niederliessen. Obgleich sie aus sehr unter-
schiedlichen Regionen ihres Mutterlandes stammten und
somit keine kulturell homogene Gruppe bildeten, kon-
stituieren sie seit jener Zeit die Mehrheit in Penang.

Ab 1860 und besonders nach der Eroffnung des Suez-
Kanals (1869) begann eine neue Phase der europdischen
Kolonialexpansion in Siidostasiens. Die Hollinder ver-
stiarkten ihre Priasenz in Indonesien und eroberten den
nordlichen Teil Sumatras. Die Franzosen besetzten das
stidliche Indochina. Schliesslich gelang es den Briten, die
Schutzherrschaft iiber simtliche Sultanate der malaiischen
Halbinsel durchzusetzen, was den Englindern den mono-
polartigen Zugang zu wichtigen Rohstoffquellen wie etwa
den Zinnerzbergwerken sicherte. Withrend dieser Expan-
sionswelle des britischen Kolonialismus in Siidostasien
ibernahm Penang eine wichtige Rolle, denn Georgetown
galt als der ideale Ausgangspunkt fiir die Erschliessung
des rohstoffreichen nordlichen Teils der malaiischen
Halbinsel. Diese Ausdehnung des englischen Einfluss-

Medienwissenschaft Schweiz 2 / 1999



bereichs in der Region kurbelte die Immigration stark an:
zwischen 1860 und 1915 landeten Hunderttausende von
Chinesen aus dem gesamten Reich der Mitte in Penang.
Georgetown wurde zu einer der wichtigsten Drehscheiben
der Immigration in Siidostasien; nur ein Teil der Ein-
wanderer blieb in der Stadt, die Mehrzahl der Chinesen
ging dagegen zur malaiischen Halbinsel, um im Zinn-
erzbergbau zu arbeiten oder in diesem vielversprechenden
Sektor zu investieren. In dieser Epoche verstirke sich die
Prisenz der Chinesen auf der malaiischen Halbinsel
massiv, wihrend sich ihre Stellung in Penang weiter ver-
festigt. Aus Penang gingen die Chinesen jedoch auch nach
Siidthailand (Phuket), Siidburma und Indonesien, wo sie
finanzkriftige und einflussreiche Kolonien griindeten, die
bis zum heutigen Zeitpunkt an Bedeutung nicht ein-

gebiisst haben.

Parallel zur Erschliessung der Zinnerzbergwerke erfuhr
die Landwirtschaft in der malaiischen Halbinsel eine
wichtige Revolution. Durch die Einfithrung der “Hevea
Brasiliensis” wurden die auf relativ kleinen Flachen
angebauten traditionellen Gewiirze (Pfeffer, Muskatnuss,
Nelken usw.) durch die in riesigen Plantagen bewirt-
schafteten Kautschukbiume ersetzt. Um die Jahrhun-
dertwende erlebte die Nachfrage fiir Kautschuk auf Grund
der gesteigerten Auto- und Fahrradproduktion in Europa
und den Vereinigten Staaten eine stiirmische Aufwirts-
entwicklung, die bis zur Weltwirtschaftskrise anhielt. Die
Ausdehnung der Gummibaumplantagen in der ma-
laiischen Halbinsel und in Penang selbst verlangte nach
vermehrter Arbeitskraft, die in diesem Fall aus Indien
kam. ‘

Die britischen Kolonialherren schitzten zwar die Chi-
nesen vor allem auf Grund ihrer konfuzianischen Arbeits-
ethik mehr als die Inder. Im Vergleich zu den Malaien, die
bereits seit Gouverneur Sir George Leith als “indolent”,
“rachsiichtig”, “‘unzurechnungsfihig” und ‘“verraterisch”
galten (Leith, 1804: 15), wurden sie aufgrund ihres
Fleisses und ihrer Redlichkeit jedoch als “quite useful
people” angesehen. In Anbetracht dieser Eigenschaften,
die sie zu gesuchten Plantagenarbeitern machte, organi-
sierte und unterstiitzte die britische Kolonialverwaltung
die Einwanderung vornehmlich von Tamilen aus Siid-
indien nach der malaiischen Halbinsel und Penang auch
finanziell. Im Zuge dieser Bevolkerungsbewegung kamen
Sikhs aus Nordindien und Migranten aus Bombay und
Umgebung nach Siidostasien, die in der Regel eine
Aktivitat im Handwerk und Kleinhandel fanden. Die Att-
raktion Penangs als Dienstleistungszentrum bewog auch
Menschen aus anderen Lindern und Kontinenten (Thai,
Indonesier, Burmesen, Araber, Armenier usw.), sich in
Georgetown niederzulassen. Bis 1957 gab es in Penang
sogar eine kleine jiidische Gemeinschaft.

Die Jahre zwischen 1860 und dem ersten Weltkrieg haben
die ethnische Struktur Penangs und schliesslich auch der
ganzen malaiischen Halbinsel definitiv geprigt, denn mit
der Ankunft der Inder konstituierte sich die bevolkerungs-
missig drittgrosste Gruppe des dort noch heute beste-
henden interethnischen Systems.

Science des mass média suisse 2/ 1999

Die Einwanderungsgesellschaft Penangs, die als ein direk-
tes Erzeugnis der britischen Kolonialherrschaft betrachtet
werden kann, ldsst sich aus ethno-soziologischer Per-
spektive nicht nur als interethnisches System, sondern
auch als “plural society” bezeichnen. Dies bedeutet, dass
jede ethnische Gruppe, die zum System gehorte, eine
rdaumlich separate Existenz mit eigenen Institutionen und
Infrastrukturen fiihrt und dass die Wirtschaftsstruktur
durch eine ethnisch definierte Arbeitsteilung, aus der sich
die sozialen Disparititen zwischen den Individuen erge-
ben, gekennzeichnet ist (Furnivall, 1939; Smith, 1965;
Rex, 1994: 121 ff.). Wihrend der Kolonialzeit war die
Gesellschaft Penangs und Georgetowns tatsichlich strikt
nach solchen Kriterien organisiert: Die diinne Oberschicht
der britischen Kolonialherren wohnten in viktorianischen
Hiusern und Villen mit ihrem typischen neoklassisch-
palladianischen Stil geschlossen nicht weit entfernt vom
Hafen, wo heute die moderne City liegt. Hier befanden
sich auch die Gebiaude der Kolonialverwaltung, die einen
dhnlichen Charakter besassen. Die Chinesen, meistens
Ladeninhaber, Handwerker und Héandler, lebten dagegen
im Kern der Altstadt, dessen Strassenumriss bereits 1825
festgelegt wurde. In diesem Teil Georgetowns finden sich
noch heute die typischen einstockigen Bauten mit ihrer
unverkennbar sino-portugiesischen Architektur, die auch
den anderen Stidten der malaiischen Halbinsel und
Siidthailands ihre spezifische Note verleiht, als auch die
dltesten und traditionsreichsten buddhistischen Tempel
und Clanhiuser. Um die Altstadt herum reihten sich die
dorflich anmutenden “Kampong” der Malaien und die
Siedlungen der anderen ethnischen Gruppen, die entweder
als Bauern oder als kleine Handwerker bzw. Hafenarbeiter
in Georgetown titig waren. Ein Teil der Inder lebte
schliesslich auf den Kautschukplantagen. In der “plural
society” Penangs waren die Sozialbeziehungen zwischen
den Angehdrigen unterschiedlicher ethnischer Gruppen
vor allem wirtschaftlicher Natur. Weniger distanzierte
oder gar intime interethnische Relationen stellten zwar
nicht die Regel dar, die Praxis der “intermarriages”
zwischen Chinesen und Malaien zeigt jedoch, dass sie
auch keine Seltenheit darstellten. Insgesamt lésst sich fiir
die “plural society” des kolonialen Penangs eine zwar ge-
lassene, jedoch nicht ganz spannungslose Atmosphire der
gegenseitigen Indifferenz und Toleranz konstatieren, die
auch fiir die postkoloniale Zukunft richtungsweisend sein
sollte.

Im Jahre 1957 zog sich die britische Kolonialmacht aus
der malaiischen Halbinsel und den drei “Straits Sett-
lements” (Singapur, Malacca und Penang) definitiv zu-
riick. An ihre Stelle trat die unabhingige Foderation Ma-
laya (1963 in Foderation Malaysia umgetauft), der auch
Penang als autonomes Territorium angegliedert wurde.
Gerade auf Grund der ethnischen Vielfalt stand das neue
Land vor dem gravierenden Problem der Auswahl eines
geeigneten Staatsmodells. Zwei gegensitzliche Konzepte
standen zur Sprache und zwar das eines “Malayan Ma-
laysia” und das eines ‘“‘Malaysian Malaysia”. Das erste
Modell vertrat einen ‘“klassischen” nationalstaatlichen
Charakter der Foderation mit den Malaien als “staats-

87



tragender Nation”, wobei den anderen Gruppen im giin-
stigsten Fall die Rolle “nationaler Minderheiten” zukam.
Im Rahmen der Diskussion um ein “Malayan Malaysia”
stand sogar offen zur Debatte, ob es angebracht sei, den
Chinesen, Indern und anderen Immigranten die Staats-
biirgerschaft zuzusprechen. Die Vorstellung eines “Ma-
laysian Malaysia” operierte dagegen mit einem offenerem
Nationsbegriffes, der die polyethnische bzw. multikultu-
relle Struktur des Landes beriicksichtigte und alle sich,
bereits zum Zeitpunkt der Unabhidngigkeit auf dem Terri-
torium der Foderation befindenden ethnischen Gruppen
als ebenbiirtige Mitglieder der politischen Gemeinschaft
anerkannte. Nach heftigen Kontroversen setzte sich letzt-
endlich eine vorsichtige Variante des Konzeptes “Ma-
laysian Malaysia” durch, die auch den Nicht-Malaien die
Staatsangehorigkeit garantierte (Faaland, Parkinson und
Saniman, 1990: 13 ff.; Shamsul, 1998: 141.). Nach diesen
Richtlinien wurde die Verfassung von 1957 formuliert,
die man als Form des “identity bargaining” betrachten
kann, um den “Multikulturalismus” auf institutioneller
Ebene zu verankern. Die Nicht-Malaien, die sich im
neuen, von Malaien politisch dominierten Staat um die
Zukunft ihrer kulturellen Identitdt sorgten, beanspruchten
Sonderrechte im religiosen und sprachlichen Bereich. Die
Malaien, die vor allem den chinesischen Unternehmer-
geist und deren 6konomische Expansion befiirchteten, be-
miihten sich als die generell sozio-6konomisch schwich-
ste Gruppe um Sonderbestimmungen im Wirtschafts-
sektor (Faaland, Parkinson und Saniman, 1990: 11). Der
Kompromiss, der in der Verfassung Malaysias festgelegt
wurde, bestand darin, dass den Nicht-Malaien Staatsbiir-
gerschaft, Religionsfreiheit und Sprachautonomie zuge-
sprochen wurde, wihrend die Malaien spezifische Land-
reservate, Sonderbestimmungen hinsichtlich Handelszu-
lassungen und -konzessionen und Quoten im hoheren
Ausbildungssystem erhielten (Vgl. Art. 89, 152 und 153
der Verfassung Malaysia).

Nach den ethnischen Unruhen vom Mai 1969 wurde
allerdings deutlich, dass das erarbeitete “identity bar-
gaining” iiberholt war. In diesem Sinne wurde die “New
Political Economy” (NEP) verabschiedet, welche die sich
vertiefende sozio-okonomische Kluft zwischen nicht ma-
laiischen Mittel- und Oberschichten einerseits und den
breiten malaiischen Unterschichten urbaner sowie lind-
licher Herkunft andererseits einzudimmen versuchte
(Faaland, Parkinson und Saniman, 1990: 17 ff.; Gomez,
1999: 176 ff.).

Die in der Verfassung verankerte Abmachung sowie die
NEP wurde vor allem im Hinblick auf die “Multikul-
turalismuspolitik”” Objekt sehr unterschiedlicher und oft
gegensitzlicher Beurteilungen. Einige Autoren betonen,
dass das konstitutionelle “bargaining” und die darauffol-
gende NEP zu einer Vormachtstellung der Malaien ge-
fiihrt hitte, die einer regelrechten Hegemonie der ma-
laiischen Mehrheit gegeniiber den chineschen und indi-
schen Minderheiten gleichkdme (Shamsul, 1998: 145 ff.).
Andere politisch engagierte Experten Malaysias monieren
dagegen, dass die Verfassung und die NEP nicht inno-

88

vativ genug gewesen seien, da sie, wenn man von der
Abwesenheit der britischen Kolonialherrenschicht absieht,
die alte “plural society” mit ihren rdaumlichen Abgren-
zungen, sozialen Ungleicheiten und Arbeitsteilungstruk-
turen sowie ihrem ©konomischen Dualismus zwischen
Malaien und Nicht-Malaien im postkolonialen Kontext
reproduziere und perpetuiere (Faaland, Parkinson und
Saniman, 1990: 18 ff.; Milner, 1998: 165 ff.). Aus einer
etwas neutraleren Sicht kann man dagegen sagen, dass
sich das institutionelle “identity bargaining” sowie die bis
zum heutigen Zeitpunkt in diesem Geist betriebene
Nationalpolitik stets um einen “modus vivendi” zwischen
ethnischem Pluralismus und wirtschaftlichem Dualismus
bemiiht haben. Als Beweis dafiir kann auch gelten, dass es
trotz der unzihligen Mingel und Liicken des verfassungs-
rechtlich ausgearbeiteten und politisch praktizierten
Kompromisses, die die Kritiker der malaysischen Auf-
fassung des “Multikulturalimus zu Recht hervorgehoben
haben, gelungen ist, ein dynamisches, subtiles, wenn auch
beschwerliches Gleichgewicht innerhalb des intereth-
nischen Systems, das von der Kolonialzeit geerbt wurde,
aufrechtzuerhalten. Man muss weiterhin beachten, dass
die Politik des “identity bargaining” die nationale Ko-
hédsion zwischen ethnischen Komponenten, die auf Grund
stark ungleicher Wirtschaftschancen gesellschaftlich verti-
kal geschichtet sind, garantiert hat.

Unter dieser politisch-institutionellen Schirmherrschaft
konnten sich auf lokaler Ebene und im Alltagsleben ganz
spezifische Formen des “Multikulturalismus” entwickeln,
wie der Fall Penang deutlich zeigt. Georgetown ist
heutzutage eine Stadt mit mehr als 220.000 Einwohner
(60% Chinesen, 30% Malaien und 10% Inder) in Mitten
einer der wichtigsten Industriepole Malaysias (Zinnin-
dustrie). Die alten Grundstrukturen und Spaltungen der
kolonialen “‘plural society” sind zwar nicht ganz ver-
schwunden, sie haben sich jedoch aufgeweicht. Vergeb-
lich wiirde man heute die alte rdumliche Separation zwi-
schen den ethnischen Gruppen suchen, die das Sied-
lungsgefiige Georgetowns in so deutlicher Weise charak-
terisiert hat: sie existiert nicht mehr. Die reich gewor-
denen Chinesen sind von der Altstadt weggezogen und
haben sich in luxuriosen Ein- bzw. Mehrfamilienhduser in
den “besseren” Vierteln niedergelassen. An Ihre Stelle
traten die Inder, die heute mit den iibriggebliebenen Chi-
nesen in Gemengelage leben. Die Malaien sind z.T. von
ihren Kampongartigen Vierteln fortgegangen und leben in
billigen Wohnhidusern, die sie mit Mitgliedern anderer
ethnischer Gruppen teilen.

Auch die von der “plural society” erzeugte Arbeitsteilung
ist lingst nicht mehr so rigide wie in der Vergangenheit.
Viele Inder, die im Handel erfolgreich gewesen sind,
gehoren mittlerweile zur wohlhabenden Mittelschicht.
Auch die Malaien verzeichneten nicht selten einen bemer-
kenswerten sozialen Aufstieg. Allerdings bleiben die
Chinesen die bei weitem okonomisch dominante Gruppe.
Als Folge dieser sozialen Mobilitit, die Arbeitsmoglich-
keiten in den statusarmen Berufe eroffnet, ist Penang
einmal mehr ein Einwanderungsgebiet geworden. So ar-

Medienwissenschaft Schweiz 2 / 1999



beiteten Migranten vor allem aus Indonesien und Burma
bis zur asiatischen Krise von 1997-98 mit sehr prekiren
Vertrigen in Klein- und Grossbetrieben des Industrie- und
Dienstleistungssektors.

Diese Wandlungen in der Sozialstruktur, die wie bereits
gesagt, einen geringfiigigen gesellschaftlichen Umbruch
innerhalb der von der britischen Kolonialmacht geerbten
“plural society” beinhaltete, hat die tolerante, wenn auch
nicht unproblematische Koexistenz zwischen den eth-
nischen Gruppen nicht zerstort. Dazu ist das Zeugnis einer
amerikanischen Beobachterin, die die Atmosphire in
Penang mit der in der USA vergleicht, bezeichnend. Sie
schreibt in der Einleitung ihres Buches nicht ohne ein
Quantum an blauiugigen Optimismus:

It is a work of a native New Yorker for whom urban
racial tensions seem all too normal and who found in
Penang, where diversity and harmony are not mu-
tually exclusive, a sense of hope (Hayes Hoyt, 1997:
viii).

Die “exotisierenden” bzw. “orientalisierenden” Bescho-
nigungen der reellen Situation in Penang sind in diesem
Zitat nicht zu iibersehen. Es ist jedoch eine Tatsache, dass
dort der von der malaysischen Verfassung beschworene
Geist fiir “accomodation” und “identity bargaining” bei
Beibehaltung durchlassiger ethnischer Grenzen, raumlicher
Trennungen und sozialer Distanzierungsstrategien deut-
lich spiirbar ist. Dies ldsst sich nicht nur an den nicht
uniiblichen “intermarriages” oder am Ausbildungssystem,
das einen breiten Sprachpluralismus besonders im Rah-
men der Privatschulen zulisst, sondern auch an der
“multikulturellen” Lokalpolitik hinsichtlich der offent-
lichen Selbstreprisentation und daher auch des Denk-
malschutzes illustrieren.

So ist es kein Zufall, dass das stidtischen Museum im
Jahre 1997 mit einer Ausstellung eroffnet wurde, die den
denkwiirdigen Titel “They came to Penang from all over
the world” trug. Dazu wurde auch ein Katalog ver-
offentlicht, in dem die historisch gewachsene ethno-
kulturelle Vielfalt ganz demonstrativ inszeniert wurde.
Man kann sich sogar des Eindrucks nicht erwehren, dass
sowohl in der Ausstellung als auch im Katalog die
“Multikulturalitit” Penangs tiberbetont wird. So kommt
z.Bsp. ein ausgeprigtes und nostalgisch gefarbtes Wohl-
wollen an ethno-kulturellen Differenzen, die eher zur
Vergangenheit als zur Gegenwart gehoren, ganz deutlich
zum Ausdruck. “Multikulturalismus” wird in diesem Fall
zunichst “konzipiert” und danach nicht ohne Sendungs-
bewusstsein zelebriert. Wie dem auch sei, das ganze
Unternehmen um das Museum und um den Katalog sollte
eben den “Multikulturalismus” Penangs als wesentlichen
Wert sowie als Tugend und nicht als Manko unter-
streichen. Die selbe Botschaft ldsst sich auch bei der
Denkmalschutzpolitik finden. Seit mehr als zehn Jahren —
nach einer fiir die Lander Siidostasiens nicht uniiblichen
Modernisierungsphase, in der mit ikonoklastischer Wut
alles, was an Vergangenheit erinnerte, vernichtet oder

Science des mass média suisse 2/ 1999

zum Verrotten gelassen wurde (vgl. beispielsweise die
Zerstorung der alten Chinatown in Singapur) — hat man
das historische Erbe vor allem in Form alter Bausubstanz
schitzen gelernt. So wurden in Penang Richtlinen zur
Restauration der wichtigsten Bauten (H4user, Tempel und
Moscheen) formuliert. Interessant ist dabei festzustellen,
dass diese Erneuerungspolitk erneut auf dem Prinzip der
“accomodation” und des “identity bargaining” beruhte.
Die zu restaurierenden Denkmailer wurden sorgfaltig nach
Kriterien ausgewihlt, die man ‘“multikulturell” nennen
konnte: In Riicksichtnahme auf die ethnische Kompo-
sition Penangs, wurden die fiir die Geschichte und Kultur
der chinesischen, malaiischen bzw. indischen Gemein-
schaft jeweils symbolisch relevantesten und zugleich
asthetisch reprisentativsten Bauten als erneuerungswiir-
digste Objekte ausgewihlt. Der Denkmalschutz kann so-
mit als das Ergebnis einer geschickten Verhandlung be-
trachtet werden, die letztendlich zu einer ausgekliigelten
Abmachung fiihrte, die den latenten und immer drohenden
“Kampf um Anerkennung” zwischen den drei, die Ge-
sellschaft Penangs konstituierenden, ethnischen Gruppen
zu vermeiden hilft.

Der “Multikulturalismus” Penangs und zweifelsohne auch
Malaysias ist eine wichtige und praktisch unverzichtbare
Komponente beider interethnischer Systeme. Es handelt
sich dabei allerdings nicht um eine blosse Selbstverstind-
lichkeit, denn gerade diese siidostasiatische Art des “Mul-
tikulturalismus” zeigt in paradigmatischer Weise, dass
Koexistenz und Anerkennung zwischen ethnischen Ge-
meinschaften immer das Resultat von schwer erfochtenen
identitiren Arrangements bilden und daher viel Verhand-
lungskompetenz und Kompromissbereitschaft verlangen.

Abschliessende Bemerkungen

1) Der Vergleich zwischen Riga und Penang zeigt in
erster Linie, dass politischer Pluralismus und demo-
kratische Ordnung, wie manche Autoren zu Recht
vermuten (Kymlicka, 1995b: 16 ff.), den “Multi-
kulturalismus” mit seiner expliziten Anerkennung
ethno-kultureller Differenz nicht notwendigerweise
garantieren. Eine Demokratie, die das mono-ethni-
sche Prinzip trotz pluriethnischer Bedingungen hoch-
stilisiert, kann sich durchaus — wie das Beispiel
Lettland zeigt — zu einer “Tyrannei der Mehrheit”
entwickeln, die die Grundrechte von minoritiren und
minorisierten Gruppen grob missachtet. Malaysia da-
gegen ist ein halbautoritir gefiihrter Staat, in dem der
“Multikulturalismus™ gewiss tiefere Wurzel hat schla-
gen konnen als im heutigen Lettland.

2) Auf dem Gebiet des fritheren britischen “Empire”
gingen die postkolonialen Gesellschaften und Staaten
aus den “‘plural societies” und kolonialen Rechtsord-
nungen hervor. Dies gilt speziell fiir Malaysia, dessen
Verfassung sich stark an Richtlinien und Bestim-
mungen der britischen Kolonialherrschaft angelehnt
hat. Diese Erfahrung scheint nicht so negativ gewe-
sen zu sein, wie hdufig angenommen wurde, denn die
Politik der “accomodation” und des “identity bargai-

89



ning”, auf der jede Form des “Multikulturalismus”
beruht, funktioniert hier besser als in manchem
europdischen Nationalstaat, wie nicht zuletzt das
Beispiel Lettland wiederum zeigt. Vielleicht sollten
hiesige praxisorientierte Experten und Wissenschaft-
ler dem “Multikulturalismus” der postkolonialen Ge-
sellschaften mehr Aufmerksamkeit schenken.

3) Die Annahme, dass rdumliche Separation zwischen
ethnischen Gruppen Ghettoisierung bedeute und
daher ein Hindernis fiir “Multikulturalismus”™ sei, ist
irrefiihrend. Das Beispiel Penang zeigt, dass Ko-
existenz und gegenseitige Anerkennung viel mehr
von der Priasenz wirksamer “bridging mechanisms”
institutioneller, lokalpolitischer und alltidglicher Art
abhingen, als von raumlicher Mischung.

4) Wenn man die “Heimat” bzw. den “Alptraum Baby-
lon” mit seinem impliziten multikulturellen Volunta-
rismus vermeiden will, die mit extremer Leichtigkeit
zu gewaltsamen und schmerzhaften Kdmpfen in und
zwischen interethnischen Systemen fiihren, dann ist
es hochste Zeit, wie das parabelhafte Schicksal von
Riga und Penang zeigt, dass auch in Europa adiquate
Formen der “politics of multiculturalism” konzipiert
und praktiziert werden, die sowohl das dilettantische
“MultiKulti” als auch die Verleugnung und Missach-
tung ethnischer Differenz ersetzen.

Prof. Dr. Christian Giordano ist Professor am Ethno-
logischen Seminar der Universitdt Fribourg, Route des
Bonnesfontaines 11, 1700 Fribourg,

E-mail: Christian.Giordano@unifr.ch

Bibliographie

Altermatt, Urs (1997): Das Fanal von Sarajevo. Ethno-
nationalismus in Europa. Ziirich (NZZ Verlag).

Bibé Istvan (1993): Misere des petits Etats d’Europe de 1‘Est.
Paris (Albin Michel)

Bithlmann, Jacqueline, Rothlisberger und Schmid, Beat (Hg.)
(1998): Monitoring Multicultural Societies. A Siena
Group Report. Neuchatel (Bundesamt fiir Statistik)

Eide, Asbjgrn (1997): Group Accomodation and Human
Rights in “New” or Restored States. In: Latvian Human
Rights Quarterly Nr. 1: 7-19

Faaland, Just, Parkinson, John Richard und Saniman Rais
(1990): Growth and Ethnic Inequality. Malaysia’s New
Economic Policy. London und New York (Hurst &
Company; St. Martin’s Press).

Furnivall, John Sydenham (1939): Netherland‘s India. A
Study of Plural Economy. Cambridge (University Press)
Gomez, Edmund Terence (1999): Tracin the Ethnic Divide:
Race, Rights and Redistribution in Malaysia. In: Pfaff-
Czamnecka, Rajasingham-Senanayake, Darin, Nandy und
Ashis, Gomez, Edmund Terence (Hg.): Ethnic Futures.
The State and Identity Politics in Asia. New Delhi,
Thousand Oaks und London (Sage Publications):167-202

Hayes Hoyt, Sarnia (1997): Old Penang. Oxford, Kuala
Lumpur, Singapore and New York (Oxford University
Press)

90

Kiichler, Johannes (1968): Penang. Kulturlandschaft und eth-
nisch-soziale Struktur einer Insel Malaysias. Giessen
(Wilhelm Schmitz Verlag).

Kymlicka, Will (1995a): Multicultural Citinzenship. A
Liberal Theory of Minority Rights. Oxford (Clarendon
Press).

Kymlicka, Will (Hg.)(1995b): The Rights of Minority
Cultures. Oxford (Oxford University Press).

Leggewie, Klaus (1991): MultiKulti. Spielregeln fiir die
Vielvolkerrepublik. Berlin (Rotbuch Verlag)

Leith, Sir George (1804): A Short Account of Settlement,
Produce and Commerce of Prince of Wales Island in the
Straits. London (ohne Verlag).

Milner, Anthony (1998): Ideological Work in Constructing
the Malay Majority. In:

Gladney, Dru G. (Hg.): Making Majorities. Constituting the
Nation in Japan, Korea, China, Malaysia, Fiji, Turkey,
and the United States. Stanford (Stanford University
Press): 151-169.

Mitosz Czestaw (1995): Vilnius, Lithuania: An Ethnic
Agglomerate. In: Romanucci-Ross, Lola und DeVos,
George (hg.): Ethnic Identity. Creation, Conflict, and
Accomodation. Walnut Creek (Altamira Press): 249-263.

Miihlmann, Wilhelm Emil (1964): Rassen, Ethnien, Kultu-
ren. Moderne Erthnologie. Newied und Berlin (Luchter-
hand)

Pistohlkors, Gert von (Hg.)(1994): Baltische Linder. Deut-
sche Geschichte im Osten Europas. Berlin (Siedler Ver-
lag).

Rex, John (1994): La sociologia politica di una societa
multiculturale: 1° esempio britannico. In: Bonazzi, Tiziano
und Dunne, Michael (Hg.): Cittadinanza e diritti nelle
societa multiculturali. Bologna (Societa Editrice 11 Muli-
no):121-143

Romhild, Regina (1998): Die Macht des Ethnischen: Grenz-
fall Russlanddeutsche. Frankfurt/M., Berlin, Bern, New
York, Paris und Wien (Lang Verlag).

Seton-Watson, Hugh (1971): Storia dell ‘impero russo (1801-
1917). Torino (Einaudi).

Shamsul, A. Baharuddin (1998):Bureaucratic Management
of Identity in a Modern State: “malayness” in Postwar
Malaysia. In: Gladney, Dru G. (Hg.): Making Majorities.
Constituting the Nation in Japan, Korea, China, Malaysia,
Fiji, Turkey, and the United States. Stanford (Stanford
University Press):135-150.

Smith, Michael Gardfield (1965): The Plural Society in the
British West Indies. Berkeley (University of California
Press)

Vestermanis, Margers (1996): Juden in Riga. Ein Wegweiser
zu den Spuren einer ermordeten Minderheit. Bremen
(Edition Temmen)

Weber, Max (1956): Wirtschaft und Gesellschaft. Tiibingen
(J.C.B. Mohr, Paul Siebeck) (2 Vol.)

Medienwissenschaft Schweiz 2 / 1999



	"Multikulturalismus" im Werden : Aspekte der Anerkennung ethnischer Identitäten

