Zeitschrift: Medienwissenschaft Schweiz = Science des mass média Suisse

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Kommunikations- und
Medienwissenschaft

Band: - (1999)

Heft: 2

Artikel: Kultur als medienwissenschaftlicher Grundbegriff
Autor: Romano, Gaetano

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-790746

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-790746
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gaetano Romano

Kultur als medienwissenschaftlicher Grundbegriff

Es scheint fiir die Sozialwissenschaften im allgemeinen, fiir die Medienwissenschaften im besonderen, eine
ganz ausgemachte Sache zu sein, dass es Kultur gibt. Kultur ldsst sich als selbstverstindlich vorhandener
Gegenstand behandeln, den folglich etwa die ""Schweiz'' natiirlich hat — denn wer mdochte schon bestreiten
wollen, die Schweiz habe eine Kultur? Dass die Schweiz dann allerdings eine Kultur der Multikulturalitdit,
also auch die dazugehirenden Problemen interkultureller Kommunikation (alles immer noch innerhalb der
gleichen Kultur) hat, mag allenfalls das Bild etwas komplizieren — aber dann muss eben das nationale
Mediensystem dafiir Sorge tragen, dass die nationale Kultur der Interkulturalitit vermittelt werden kann:
und so den Auftrag erfiillen, die schweizerische Gesellschaft kulturell zu integrieren. Denn wie anders sonst
liesse sich eine Gesellschaft integrieren — wenn nicht iiber die Vermittlung einer homogenen Kultur, auch
wenn diese homogene Kultur, genauer betrachtet, offenbar nicht homogen, sondern pluralistisch ist?

Unangenehmerweise ist aber in letzter Zeit auch die
Existenz einer zunichst europdischen, dann globalen Kul-
tur (beide zugleich per se Kulturen der Interkulturalitiit)
entdeckt worden, gegen die das nationale Mediensystem
zur Verteidigung der nationalen Kultur (der Interkul-
turalitdt) aufgerufen sein misste. Doch das nationale
Mediensystem sollte keineswegs nur die nationale Kultur
der Interkulturalitit gegen die globale Kultur der Inter-
kulturalitit verteidigen. Das nationale Mediensystem,
vertreten am ehesten wohl durch den "service public”,
sollte auch nicht vergessen, die Hochkultur zu verteidigen
— also qualitativ hochstehende Programme anzubieten.
Dummerweise muss dabei die Hochkultur gegen Phi-
nomene verteidigt werden, die inzwischen auch zur Kultur
aufgewertet worden sind — ndmlich die Populérkultur.
Und dies alles im Wissen, dass weder Hochkultur noch
Populdrkultur heute, im Zeichen der Globalisierung,
allzuviel mit nationaler Kultur zu tun haben — ausge-
nommen die nationale Populédrkultur, also die "ethnische"
Volkskultur (aber welche: die der Kantone, die der
Sprachregionen, die der Nation? Und warum nicht die der
Gemeinden?). '

All diese Entwicklungen und terminologischen Komple-
xierungen lassen denn doch den Verdacht aufkommen,
dass es vielleicht keine so ausgemachte Sache sein kann,
ob es Kultur gibt — oder zumindest: sie in der Form gibt,
wie es der Begriff Kultur, den etwa die Medienwis-
senschaften verwenden, suggeriert. Und vielleicht sind die
Probleme, die die Sozialwissenschaften im allgemeinen,
die Medienwissenschaften im besonderen, damit haben,
durch ihren Begriff von Kultur hindurch diesen Entwick-
lungen zu folgen, gar keine kulturellen Probleme der
Welt, sondern "nur": Probleme ihres Begriffs von Kultur.
Dieser Verdacht wird nochmals eindringlicher, wenn man
zu beobachten versucht, wie extensiv der Kulturbegriff
inzwischen nicht nur in professionellen (also auch: wis-
senschaftlichen), sondern auch in alltagsweltlichen
Kontexten operativ verwendet wird: Ob Schichten oder
Milieus, natiirliche oder formalisierte Sprachen, archai-
sche Stimme oder die moderne Gesellschaft, politische
Systeme oder Ethnien, Massenmedien oder Trommeln,
IBM oder Coca Cola, Artefakte jeder Art und jeder Zeit,
egal ob Pfeilspitzen, Computer oder Zahnbiirsten — all

dies und noch vieles mehr ladsst sich im Schema der Kultur
und der Kulturdifferenz bezeichnen. Dass die Sozialwis-
senschaften durchaus Schwierigkeiten bekunden, ihren
Begriff von Kultur der Flexibilitdt nachwachsen zu lassen,
mit der der Begriff operativ, in der Gesellschaft, ver-
wendet wird, leuchtet, so betrachtet, bald einmal ein.
Denn wenn sie es iiber allerlei — mehr oder weniger aus-
gekliigelte — Definitionsstrategien doch tun, wird ledig-
lich, durch die Definitionen hindurch, die Reichweite des
Begriffs so weit ausgedehnt, dass er innerhalb des So-
zialen kaum mehr Grenzen auszumachen erlaubt: er wird
zur Duplikation des Begriffs des Sozialen — aber wozu
dann einen Begriff (Kultur) definieren wollen, den es, und
theorietechnisch wesentlich ausgereifter, bereits gibt (das
Soziale)? Trotzdem fillt es offenbar schwer, wissen-
schaftsintern auf den Kulturbegriff zu verzichten. Wohl,
weil es ganz plausibel klingt, zu sagen, eine Gesellschaft
werde iiber eine gemeinsame Kultur integriert, wihrend es
doch etwas eigenwillig klingen konnte, die Gesellschaft
als durch sich selbst integriert verstehen zu miissen.

Nun kann aber der eigentiimliche Klang der zweiten Va-
riante kein Argument gegen ihre Berechtigung sein — denn
dass sie eigentiimlich klingt, liegt am Eigenschwung so-
zialwissenschaftlicher Traditionen, die die Verwendung
von "Kultur" als Integrations- und Bindemittel von Ge-
sellschaft nahelegen. Ich werde entsprechend im weiteren
gegen diese Tradition zu argumentieren versuchen — also
tatsdchlich behaupten, die Gesellschaft integriere sich
selbst. Mit einer "Gesellschaft, die sich selbst integriert",
ist aber nun eine ganz andere Gesellschaft gemeint, als
mit jener "Gesellschaft, die iiber eine gemeinsame Kultur
integriert wird". Die eine, "sich selbst integrierende Ge-
sellschaft”, ist ein Kommunikationssystem, das uber
Sozialevolution Medien entwickelt, die die Annahme
bzw. Ablehnung von Kommunikation einschrinken — die-
se Gesellschaft ist eine seit langem schon "globale",
funktional differenzierte Gesellschaft, die iiber symbo-
lisch generalisierte Kommunikationsmedien integriert
wird. Die andere, kulturell integrierte Gesellschaft, ist hin-
gegen im wesentlichen die nationale Gesellschaft — also
ein Begriff von Gesellschaft, der sich auf das Territorium
und die (homogenen) kulturellen Werte der Nation fest-
legt.

Medienwissenschaft Schweiz 2 / 1999



Interessanterweise haben beide Modellierungen die
gleiche Wurzel: in erster Linie Talcott Parsons Aneignung
des soziologischen Klassikererbes. Medienwissenschaft-
lich (und durchaus auch allgemeiner sozialwissenschaft-
lich) wurde aber fast ausschliesslich, und wie vermittelt
auch immer, der wertezentralistische Kulturbegriff von
Parsons rezipiert: und die dazugehodrende Vorstellung,
Gesellschaften (im Plural: also verstanden als nationale
Gesellschaften) wiirden durch kulturellen Wertekonsens
integriert (oder etwa durch Multikulturalitdt bedroht). Ein
Kulturbegriff, den Parsons (in seinen wertezentrali-
stischen Konnotationen) bei Durkheim entlehnt und der
sich so auch bestens mit kulturanthropologischen Model-
lierungen homogener Kultur vertragen konnte. Dieser
Kulturbegriff ist heute, so ausgiebig verwendet er immer
noch werden mag, kaum mehr anschlussfihig: im Zeit-
alter der Globalisierungsdebatten, angesichts der Art und
Weise, wie eine globale Gesellschaft konnexionistisch
iiber Netzwerke (dank "alter Massenmedien" und "Neuer
Medien") dezentral kommuniziert, ldsst sich nicht linger
an einem wertezentralistischen Kulturbegriff festhalten.
Er ist aber auch deswegen nicht mehr anschlussfihig, weil
die faktische Verwendung des Kulturbegriffs in der
Gesellschaft diesem engen Begriff von Kultur lingst
entwachsen ist. Und schliesslich sind auch Definitions-
strategien nicht mehr plausibel, die Kultur als katego-
rialen Gegenstand auffassen: als eine ontologische Welt-
region gewissermassen, die sich einer anderen entge-
gensetzen lisst — also Kultur vs. Natur etwa. Wie konnte
aber ein theorietechnisch brauchbarer Kulturbegriff, der
sich also auch als medienwissenschaftlicher Grundbegriff
eignen miisste, dann noch aussehen? Angesichts dieser
Problemlage, muss wohl ein Versuch, auf diese Frage eine
Antwort finden zu wollen, zunidchst den Weg der grund-
begrifflichen Reflexion einschlagen.

Ich werde zundchst also die medienwissenschaftlich im-
mer noch gingige Verwendung von Kultur als gesell-
schaftliches Integrationsinstrument an der wichtigsten
(selten allerdings deklarierten) Quelle selbst kritisieren: an
Parsons kulturdeterministischer Modellierung der Integra-
tion von Gesellschaften iiber kulturellen Wertekonsens
(I). Sodann werde ich, am Leitfaden einer Kritik von
Definitionsstrategien, die Kultur als Gegenstand auf-
fassen, einen Kulturbegriff vorstellen, der sich in erster
Linie an seiner faktischen Verwendung in der Gesell-
schaft orientiert: also Kultur weder als Wertekonsens,
noch als Gegenstand, vielmehr als historischen Refle-
xionsbegriff der modernen, funktional differenzierten Ge-
sellschaft modelliert (II). Schliesslich sollen die sozial-
wie medienwissenschaftlich denkbaren Anschliisse an
dieses Verstindnis von Kultur kurz angedeutet werden:
ein so verstandener Kulturbegriff hitte insbesondere den
Vorteil, nicht in Kontrast geraten zu miissen zur immer
deutlicher sich als globale Gesellschaft thematisierenden
Kommunikationsgesellschaft — und zugleich die Spann-
weite der faktischen Verwendung des Kulturbegriffs in
der modernen Gesellschaft erkldren zu kénnen (111, IV).

Science des mass média suisse 2/ 1999

Parsons leitet seinen Begriff von Kultur aus jenem des
Handelns ab. Genauer: er begreift Kultur als eines der
Teilsysteme des allgemeineren Handlungssystems. Die
Teilsysteme des Handlungssystems sind nach dem be-
kannten Vierfelderschema, dem AGIL-Schema, dispo-
niert: Kultursystem, Gesellschaftssystem, Personlichkeits-
system, Verhaltenssystem (Organismus). Das kulturelle
Teilsystem fiihrt dem Handlungssystem Wertorientierung
zu und sorgt fiir die Erhaltung kultureller Muster (pattern-
maintenance, Strukturerhaltung); das Gesellschaftssystem
fithrt dem Handlungssystem Normorientierungen zu und
sorgt fiir Integration; das Personlichkeitssystem fiihrt dem
Handlungssystem Zielorientierungen zu und sorgt fiir
Zielerreichung; das Verhaltenssystem schliesslich fiihrt
dem Handlungssystem Mittel- und Ressourcenorientie-
rungen zu und sorgt fiir Anpassung. Die Logik des
Vierfelderschemas verdeckt allerdings einen nicht unwe-
sentlichen Aspekt der Parsonsianischen Theoriearchi-
tektur. Denn die verschiedenen Teilsysteme sind keines-
wegs als gleichberechtigte Aspekte des Handlungssystems
angelegt. Sie beziehen sich vielmehr aufeinander im
Schema einer kybernetischen Kontrollhierarchie.! Eine
kybernetische Kontrollhierarchie, die auf die beiden Pole
energieintensiver Abldufe in physikalischen Aggregaten
einerseits, energiearmer Steuerung von Informations-
fliissen andererseits verteilt ist. Und die hierarchische
Beziehung wird so hergestellt, dass das niedrigere System
dem hoheren System zwar an aufgewendeter Energie
iiberlegen ist, das hohere aber dem niedrigeren an
Information und Steuerungsleistung. Dies bedeutet, auf
die Hierarchie der Teilsysteme iibertragen: das Verhal-
tenssystem als das niedrigste System — weil am néchsten
an der physikalischen Umwelt, denn es muss ja fiir An-
passung an die physikalisch-chemische Natur sorgen —
braucht viel Energie, ist aber den hoheren Systemen
jeweils an Information und Steuerungsleistung unterlegen:
also in aufsteigender Reihenfolge dem Personlichkeits-
system, dem Gesellschaftssystem und schliesslich, zu-
oberst, dem Kultursystem. In dieser kybernetischen Kont-
rollhierarchie kommt somit dem am weitesten weg von
der Materialitit des Daseins plazierten System, dem
Kultursystem, die Rolle des die Hierarchie von oben
kontrollierenden Steuerungspols zu. In ein einfaches
Schema umgesetzt: das Kultursystem stellt Werte-
bindungen, also die steuernden Kontrollwerte des Hand-
lungssystems, zur Verfiigung; Wertebindungen, die dann
in Normen des Gesellschaftssystems umgesetzt werden
und dessen Integration ermoglichen; die dann durch das
Personlichkeitssystem internalisiert werden und dort seine
mentalen Dispositionen, im Sinne von Zielorientierungen,
bestimmen; die dann die Grundlage abgeben fiir
Verhalten, das die Anpassung an die physikalisch-
chemische Natur ermdglicht.

Leicht zu sehen, dass diese Kontrollhierarchie ausgepragt
kulturdeterministisch angelegt ist.2 Die Kontrollwerte des
Systems, die kulturellen Werte, bestimmen die ganze
kybernetische Hierarchie, von oben nach unten. Kultur



sorgt, iiber die Bindung an Werte, fiir die Integration der
Gesellschaft durch Normen, fiir die mentale Struktu-
rierung der Personen und damit fiir die Anpassung an die
natiirliche Umwelt iiber Verhalten. Kultur sorgt reihum
fiir alles, kurz gesagt: Kultur integriert, normiert, struktu-
riert mental und determiniert das Verhalten.

Die Abrundung dieser kulturdeterministischen Kontroll-
hierarchie nimmt Parsons in seinem Spitwerk vor. Und
zwar, indem er die Hierarchie sowohl oben wie auch
unten durch entsprechende Umwelten (spiter Bezugs-
systeme) c:rgéinzt.3 Die Umwelt, die unten an die Hierar-
chie angrenzt, wurde bereits erwihnt: die physikalisch-
chemische Natur. Die Umwelt, die oben, also an das Kul-
tursystem, angrenzt, ist iibernatiirlicher Art — im beson-
deren Religion. Es ist "the 'ultimate reality’ which poses
'‘problems of meaning' in the sense sociologists associate
above all with the work of Max Weber."* Problems of
meaning — also der Webersche Sinnbegriff. Was damit
genau gemeint ist, wird Parsons etwas spiter auf den
Punkt bringen, indem er diese iibernatiirliche Umwelt zum
letzten Bezugssystem der "human condition” iiberhaupt
aufwertet: er wird dieses letzte Bezugssystem das "te-
lische System” nennen, also die finalen Strukturen der
human condition iiberhaupt’ Und gemeint ist: Sinn-
vermittlung durch Religion, also jene Orientierungen, die
der Zufilligkeit der Welt Ordnung geben und Sicherheit
in Bezug auf die Finalitdt des Daseins (der Welt und des
Subjekts) vermitteln. Parsons meint, wie Weber auch,
Sinnvermittlung durch religiose Transzendenz.

In dieser Bedeutung, meist aber ohne expliziten Bezug auf
Religion, wird der Sinnbegriff vielfach in die spiteren
Variationen des Parsonsianischen Kulturbegriffs eingefligt
— unter Beibehaltung meist auch der kulturdetermini-
stischen Modellierung. Fiir medienwissenschaftliche Be-
lange ist etwa Saxers Durchsicht von 164 Definitionen des
Kulturbegriffs instruktiv, die vielfach direkt oder iiber
Seitenwege oder auch Vorldufer den Parsonsianischen
Kulturbegriff variieren. Kultur wire demnach, in Saxers
Zusammenfassung, "jenes gesellschaftliche Teilsystem,
das fiir die mentale Strukturierung der Gesellschaftsmit-
glieder verantwortlich ist, indem es die verhaltenssteuer-
nden Orientierungsmodelle hervorbringt. Ihr Hauptobjekt
ist dementsprechend Sinn, zu verstehen als eine Strategie
der Reduktion der Zufilligkeit und widerspriichlichen
Vielfalt der Erfahrungswelt und der moglichen Verhal-
tensweisen auf identifizierbare, vorbildhafte Muster." ®

In dieser Zusammenfassung tauchen, etwas variiert, alle
Elemente der Parsonsianischen Modellierung auf — kriti-
siert man das Ausgangsmodell, lassen sich auch die
Schwichen seiner Variationen hervorheben. Diese Kritik
ist nun an sich seit langerem bekannt. Denn Parsons trans-
feriert hier drei bereits ausgiebig kritisierte Argumenta-
tionshorizonte des 19. Jahrhunderts in die "main stream
sociology” des 20. Jahrhunderts — und von dort in géngige
medienwissenschaftliche Modellierungen von Kultur.
Diese drei Argumentationshorizonte sind: erstens ein an
finaler, letztlich transzendenter, Lebensorientierung

ausgerichteter Sinnbegriff — hier ist Max Weber das
Vorbild; zweitens den Wertbegriff der deutschen Wert-
philosophie, adaptiert mit Bezug auf das weberianische
(neokantianische) Schema von Wert und Wertverwirk-
lichung — in allerdings, entgegen Webers Absichten,
ausgeprigt idealistischer Wendung; drittens den Werte-
zentralismus der Durkheimschen Soziologie, der in den
Begriff des kulturellen Wertekonsenses als Integrations-
voraussetzung von Gesellschaften, also in eine Homo-
genisierung des Kulturbegriffs und eine Nationalisierung
des Gesellschaftsbegriffs, einmiindet.

1. Zum Sinnbegriff: Der Einbau des Weberschen Sinnbe-
griffes in Parsons Kultursystem richtet den Parsonsia-
nischen Kulturbegriff im wesentlichen auf Transzendenz
und Finalitdt hin aus. Sinnvermittlung wire hier letzte
Lebensorientierung, verstanden als Vermittlung von Si-
cherheit in die Zukunft hinein, also letztlich religiose
Transzendenz (oder ersatzweise die modernen Ideolo-
gien). Dies aber sind Themen, die aus dem 19. Jahr-
hundert ins 20. hineinreichen — es sind Themen des Zeital-
ters der Ideologien einerseits, des Kulturpessimismus des
ausgehenden 19. Jahrhunderts andererseits. Ein Kultur-
pessimismus, der auf den Verlust der ehemaligen Zent-
ralitdt religios-moralischer Integration der Gesellschaft im
Zuge funktionaler Differenzierung (vor allem: Wirtschaft
und Politik bzw. der biirokratische Staatsapparat — das
stahlerne Gehiuse der Horigkeit) reagiert. Man muss nicht
einmal bestreiten, dass es so auch geht; es geniigt, darauf
aufmerksam zu machen, dass es eben empirisch ohne
weiteres auch anders geht — dass also die Parsonsianische
Engfithrung des Kulturbegriffs auf einen an Transzendenz
interessierten Sinnbegriff bereits empirisch nicht mehr
einleuchten kann. Denn immerhin sind die aktuellen
Debatten doch eher auf Konzepte wie das "Ende der
Ideologien", das "Ende der meta-récits" der Moderne hin
orientiert. Und sehr wirkmichtige Selbstbeschreibungen
der modernen Gesellschaft — etwa: "Risikogesellschaft" —
deuten doch an, dass man sich in bezug auf die Zukunft
auf ziemlich viel Unsicherheit einzustellen beginnt.” Die
moderne Gesellschaft kann damit offensichtlich durchaus
leben, ohne auf die Idee verfallen zu miissen, eine
kulturlose Gesellschaft geworden zu sein: nur weil keine
Sinnvermittlung als transzendente oder ideologische
Sicherung der Finalitit des Lebens und der Gesellschaft
mehr moglich scheint — ausser wenn man denn kultur-
pessimistisch sein mochte.® Wenn man also trotzdem noch
am Sinnbegriff des 19. Jahrhunderts zur Definition des
Kulturbegriffs anschliessen will, muss man wissen, wo-
rauf man sich einldsst: man legt sich auf ein Sinn- und
damit Kulturkonzept fest, das letztlich auf transzendente
Finalitidt, sei es in religioser, sei es in ideologisch-
sakularer Fassung, festgelegt ist. Und dies diirfte heute
kaum mehr anschlussfihig sein.’

2. Zum idealistischen Wertbegriff:- Parsons entnimmt,
vermittelt iiber Weber, den Wertbegriff der deutschen
Wertphilosophie. Diese wiederum reagiert auf den Zerfall
des absoluten Idealismus: also insbesondere auf die Un-
moglichkeit, die mittelalterliche Einheit des Wahren und

Medienwissenschaft Schweiz 2/ 1999



des Guten nun im Absoluten denken zu konnen. Das
zugrundeliegende Thema ldsst sich in soziologischen
Begriffen etwas anders fassen: es ging darum, nach dem
Zerfall der religios-moralischen Integration der mittel-
alterlichen Gesellschaft die Mdoglichkeit zu denken, der
Moral auch die Integration der modernen Gesellschaft
anzuvertrauen. Die Wertphilosophie selbst stellt dabei an
den Platz des Wahren das Sein, verstanden nun als pure
Faktizitdt, und an die Stelle des Guten den Wert. Und im
Ganzen die Formel: faktisch Seiendes ist, Werte hingegen
gelten (nur). Damit ist das Problem der "Realititskraft"
von Werten, oder eher soziologisch: ihrer "Integrations-
kraft", natiirlich nicht gelost. Denn jetzt muss es darum
gehen, zu begriinden, dass Werte, auch wenn sie faktisch
nicht sind, trotzdem faktisch gelten — sich also real
verwirklichen, auch wenn sie nicht "eigentlich" "wirklich"
sind. Aus dem Paradox, etwas, das nicht isz, trotzdem als
irgendwie Seiendes fassen zu miissen, hat sich die
Wertontologie nicht 1osen konnen.'® Weber nun nimmt
das Thema, soziologisch gewendet, im neukantianischen
(also eher an den erkenntnistheoretischen Implikationen
des Wertbegriffs orientierten) Schema der Beziehung
zwischen Werten und Werteverwirklichung auf, empirisch
ausgefithrt in seinen religionssoziologischen Studien —
und antwortet damit auf die zeitgentssischen Debatten
zwischen Idealismus und Materialismus, Ideen und Inte-
ressen. Max Weber selbst gelangt allerdings zu einem er-
niichternden Resultat: die moderne Gesellschaft, kompri-
miert auf die paradigmatischen "Maschinen” Wirtschaft
und Staat, bedarf einer moralischen Grundlegung nicht
mehr. Anders gesagt: sind die Werte zur Maschine
verwirklicht, braucht es keine Werte mehr."'

Parsons sieht das anders — trotzdem aber an Weber an-
schliessend. Zundchst wird das weberianische Schema
von Wert und Wertverwirklichung idealisiert und auf ei-
nen einfachen Determinismus umgestellt: kulturelle Werte
integrieren die Gesellschaft. Dann iibernimmt Parsons
auch das Schema selbst, auf das Webers Religionssozio-
logie lediglich antwortet: die Gegeniiberstellung von Idea-
lismus und Materialismus, von Geistigem und Mate-
riellem."? Denn Parsons Kontrollhierarchie ist, wie immer
auch kybernetisch verkleidet, doch recht unvermittelt auf
die beiden Pole dieser Unterscheidung hin disponiert:
ganz oben iibernimmt die Kultur die Rolle des informa-
tionsintensiven geistigen Steuerungszentrums, ganz unten
libernimmt das Verhaltenssystem die Bewiltigung der
Materialitit des Daseins.

Legt man die kybernetische Einkleidung beiseite, taucht
hinter der Kontrollhierarchie die Unterscheidung von
Geist und Materie auf — die gleichen Konnotationen, die
dann, in dieser Traditionslinie, auch in die Entgegense-
tzung von Kulturalismus und Strukturalismus einbezogen
worden sind. Sei es iiber Parsons, sei es iiber ein Par-
sonsianisch inspiriertes "relire” seiner Quellen, hat dies
die Assoziation des Kulturbegriffs mit allem, was als ir-
gendwie besonders ideell, als besonders geisthaltig er-
scheint, verfestigt: etwa Religion, Moral, Prestige, gerne
auch Kunst, Familie, Individualismus, etc. — eingefasst in

Science des mass média suisse 2/ 1999

den Begriff der Werte, gelegentlich auch unter Beiziehung
von "Normen"."> Auf der anderen Seite findet sich alles,
was irgendwie besonders materiell erscheint: im beson-
deren Geld, auch Macht, die Positionsstruktur der Gesell-
schaft, die sich ja vor allem dadurch auszeichnet, dass sie
wiederum Geld und Macht abwirft — im allgemeinen das
Institutionengefiige der Gesellschaft, das die objektiven
Beschriankungen subjektiver Handlungsorientierung zur
Verfiigung stellt. Dieses Schema muss im iibrigen nicht
nur kulturdeterministisch gelesen werden; es ldsst sich
auch strukturdeterministisch verwenden — oder aber die
beiden Seiten lassen sich stirker autonomisieren und,
etwa "dialektisch”, wieder aufeinanderbeziehen.'*

Doch dieses Schema — Geist/Materie, Ideelles/Materielles
— ist deutlich zu tief im 19. Jahrhundert verankert. Es ist
ein Leitschema, das nicht zuletzt dem Kulturpessimismus
des fin de siecle des 19. Jahrhunderts zu verdanken ist. Es
reagiert auf die Schockerfahrung des Zerfalls religios-
moralischer Integration der Gesellschaft im Zuge der
Durchsetzung funktionaler Differenzierung, abgelesen an
den paradigmatischen Funktionssystemen Wirtschaft und
Staat bzw. Politik. Und dies, indem dann Religion und
Moral als Modernisierungsverlierer dem Geistig-Ideellen,
Wirtschaft und Staatsapparat als Modernisierungsgewin-
ner dem Materiellen zugerechnet werden (kurzum: Séku-
larisierung). Die Probleme dieses Schemas liegen aller-
dings noch um einiges tiefer: denn es ist der Subjekt-
Objekt-Philosophie verpflichtet — und ihren inzwischen
als unlosbar einstufbaren Schwierigkeiten.

Im Schema der Werte und der Werteverwirklichung ver-
sucht Parsons die Frage anzugehen, wie gemeinsame (also
intersubjektiv geteilte) Wertorientierungen (Kultur) sich
in der Form einer institutionellen Ordnung (soziale Ord-
nung: Gesellschaft) niederschlagen. Dieser Versuch schei-
tert bereits im Ansatz: denn Parsons voluntaristischer (an
den Wertorientierungen von Subjekten orientierter) Hand-
lungsbegriff kann weder erkliren, wie gemeinsame (in-
tersubjektive) Wertorientierungen zustandekommen, noch
wie genau diese Wertorientierungen auf die objektiven
Bestandteile von Handlungssituationen abgestimmt wer-
den konnten — Parsons muss die Faktizitit einer bereits
existierenden Sozialordnung schlicht voraussetzen, ohne
sie in ihrem Zustandekommen erkliren zu konnen." In-
zwischen kann man wissen (dank der "kommunikations-
theoretischen Wende der Sozialwissenschaften"), dass
diese Probleme innerhalb des Subjekt-Objekt-Paradigmas
nicht 18sbar sind: es fiihrt kein Weg von der Subjektivitit
zur Intersubjektivitit und von dort zur sozialen Ord-
nung.'® Dazu bedarf es des Begriffs der Kommunikation.
Dann aber griinden Gesellschaften nicht langer in Werte-
konsens, sondern sie miissen (in Anschluss also, um bei
den soziologischen Klassikern zu bleiben, an Mead, und
nicht an Durkheim) etwa als sich selbst, durch Sozial-
evolution, konditionierende Kommunikationssysteme mo-
delliert werden."” Dies schliesst die Relevanz gesell-
schaftlicher Selbstkonditionierung durch Moral und Werte
durchaus nicht aus — aber sicherlich lasst sich ausschlies-
sen, in Moral und Werten die Basis gesellschaftlicher In-



tegration iiberhaupt zu sehen. Dies ldsst sich im iibrigen
auch ohne Rekurs auf die kommunikationstheoretische
Wende der Sozialwissenschaften ausfithren — orientiert an
den Problemen der Quelle, der Parsons in erster Linie die
idealistische Wendung des weberianischen Schemas von
Wert und Wertverwirklichung entnimmt: Emile Durkheim.

Durkheims Problemstellung entspricht der Max Webers:
wie ldsst sich, nach dem Zerfall der religios-moralischen
Integration der mittelalterlichen Gesellschaft, die Mog-
lichkeit moralischer Integration auch in der modernen,
funktional differenzierten Gesellschaft vorstellen. Als
Leitparadigma fiir funktionale Differenzierung dient wie-
derum die "wirtschaftliche Beziehung" — die Arbeitstei-
lung also, abgelesen am Funktionssystem Okonomie.
Aber anders als Weber hilt Durkheim daran fest, dass
auch die "Arbeitsteilung" iiber eine "eigenstindige Mora-
litat" verfiige, die aus der Arbeitsteilung selbst heraus-
wachse — die bekannte organische Solidaritit.'® Nun kann
Durkheim das Problem nicht 16sen, das sich beim Versuch
stellt, die Integration einer funktional differenzierten
Gesellschaft durch eine gemeinsame, also unitdre, Moral
vorzustellen. Parsons nimmt die Problemstellung auf und
beantwortet sie mit dem Begriff der Wertegenera-
lisierung: die Moral reagiert auf Differenzierung durch
Generalisierung — und die generalisierten, gemeinsamen
Werte stellen dann die Integrationsvoraussetzung der
funktional differenzierten Gesellschaft dar. Aber damit
miisste sich Parsons ein anderes Problem einhandeln:
nimlich begriinden zu miissen, wie denn so weit verall-
gemeinerte Werte iiberhaupt noch fiir gesellschaftliche
Integration zustindig sein konnten — was Parsons
durchaus nicht tut. Er unterstellt lediglich den Automa-
tismus zwischen kulturellen Werten und gesellschaftlicher
Wertverwirklichung. Tatséchlich aber ist nicht so ohne
weiteres einsehbar, wie so weit verallgemeinerte Werte
noch eine besondere integrationstechnische Bedeutung
haben sollten. Generalisierte Werte sind nicht mehr als
sehr allgemeine Gesichtspunkte des Vorziehens oder
Ablehnens von Zustidnden — also lediglich sehr allgemeine
Priferenzgesichtspunkte. Und dariiber, wie diese Zu-
stinde verwirklicht werden sollen, sagen sie eben nichts
mehr aus. Nehmen wir etwa den Wert der Gleichheit:
darauf kann man sich einigen. Doch wenn es um seine
Verwirklichung geht: was soll's dann sein — nur formale
oder aber materiale Gleichheit? Und wieviel Ungleichheit
vertrigt eigentlich der Wert der Gleichheit?

Dies muss nun nicht bedeuten, Werte seien funktionslos.
Aber sie konnen allenfalls dazu dienen, Konsens gewis-
sermassen vorzusondieren. Werte eignen sich allenfalls
zur Strukturierung geniigend verdichteter Sozialbezie-
hungen — also zur Strukturierung von face-to-face-Interak-
tionskontexten. Wo nicht-interaktive Kommunikation do-
miniert (etwa in massenmedial vermittelten politischen
Diskursen), dient der (im iibrigen ausgiebig praktizierte)
Riickbezug auf Werte bekanntlich in erster Linie dazu,
Konsens im Allgemeinen zu simulieren: um Dissens im
Wesentlichen zu kaschieren — Werte sind dann kaum
mehr als das freie Wechselgeld des politischen Diskurses.

An solch fragile Gebilde die Integration der modernen,
funktional differenzierten Weltgesellschaft delegieren zu
wollen, scheint inzwischen theorietechnisch zu gewagt —
denn die Weltgesellschaft kann sicherlich nicht mehr im
Schema "dichter" Sozialbeziehungen, also von face-to-
face-Interaktion, gelesen werden.

Es bleibt schliesslich der dritte, problematischste, weil
lange genug folgenreichste Argumentationshorizont zu
kommentieren: der Wertezentralismus der Durkheimschen
Soziologie.

3. Zum Wertezentralismus: Durkheim ging es ja darum, zu
begriinden, wie eine funktional differenzierte Gesellschaft
trotzdem noch durch eine unitdre, also homogene Moral
zusammengehalten werden konne. Es ging ihm darum,
gesellschaftliche Integration von einem Wertezentrum her
zu konzipieren, das die dezentrale Operationslogik von
Funktionssystemen eben von einem unitdren Zentrum her
zusammenhalten kann. Das historische Vorbild dazu lie-
ferte die Religion, das Ende des 19. Jahrhunderts aktuelle
Vorbild lieferte hingegen das, was gerne auch als Nach-
folgesemantik der Religion bezeichnet wird: die Nation.
Uber den Parsonsianischen Begriff des kulturellen Werte-
konsenses wird nun — wie Tenbruck sehr gut zc:igt19 -
genau diese Konnotation in die main stream-Soziologie
des 20. Jahrhunderts transferiert. Der soziologische Ge-
sellschaftsbegriff selbst wird an die Semantik der Nation
angeglichen — was sich dann in der gingigen Plural-
verwendung des Begriffs "Gesellschaft” niedergeschlagen
hat: Gesellschaften, (meist nur implizit) dann verstanden
als nationale Gesellschaften. Bezieht man nun einen natio-
nalisierten Gesellschaftsbegriff auf seine Basis, also den
kulturellen Wertekonsens, zuriick, erhilt auch der Kultur-
begriff, in einer eigenwilligen feedback-Schleife, die
Konnotation einer primér nationalen oder auch ethnischen
Kultur — was sich schliesslich auch gut mit kulturanthro-
pologischen, an der Vorstellung der Homogenitit von
Kultur orientierten Modellierungen des Kulturbegriffs
vertrigt.”’ Aus dieser eigenwilligen feedback-Schleife
zwischen der Vorstellung von der Integrationskraft kultu-
rellen Wertekonsenses und einem auf die Nation engge-
fithrten Gesellschaftsbegriff beginnen die Sozialwissen-
schaften erst in jiingerer Zeit aufzuwachen. Der Begriff,
der dieses Erwachen markiert, ist jener der Globalisie-
rung. Man beginnt darauf aufmerksam zu werden, dass
gesellschaftliche Integration, angesichts einer ldngst
globalisierten Operationslogik von Funktionssystemen
(insbesondere auch: des massenmedialen), angesichts der
Art und Weise, wie die Weltgesellschaft inzwischen de-
zentral und konnexionistisch iiber Netzwerke kommu-
niziert, wohl kaum mehr plausibel in wertzentralistischen
Begriffen gedacht werden kann.*' Diese implizite Natio-
nalisierung des Gesellschaftsbegriffs einerseits, Homoge-
nisierung des Kulturbegriffs andererseits in der Durk-
heim-Parsons Traditionslinie muss als eigentliches termi-
nologisches Ungliick bezeichnet werden — nicht zuletzt
auch in bezug auf medienwissenschaftliche Fragestellun-
gen. Es hat dazu gefiihrt, allzu lange das System der Mas-
senmedien als nationales System zu betrachten — und den

Medienwissenschaft Schweiz 2/ 1999



nationalen Massenmedien entsprechend einen (nur schon
wirkungstheoretisch betrachtet) unrealistischen, werte-
zentralistisch an die Nation gerichteten kulturellen Integ-
rationsauftrag zuzumuten. Doch die Massenmedien kon-
nen wohl kaum mehr (das ist dann allerdings aber auch
nicht wenig) als kulturelles agenda setting zu betreiben —
wenn nur klar wire, was denn Kultur nun genau sein
konnte.

Angesichts dieser Probleme, ist vor allem erstaunlich, wie
zih sich wertezentralistische, politikzentrierte Konzepte
gesellschaftlicher Integration durch kulturellen Wertekon-
sens im Wissenschaftsbetrieb erhalten konnten. Dies diirf-
te wohl vor allem mit dem Eigenschwung von Traditionen
zusammenhidngen — Traditionen, die die Beobachtung
einer sicherlich nicht erst seit den Globalisierungsdebatten
sich formierenden, funktional differenzierten Weltgesell-
schaft lange genug behindert haben. Traditionen aber
auch, die in dem Masse, wie die Themen der Weltgesell-
schaft und der Globalisierung, der Globalisierung des
massenmedialen Systems und der neuesten kommuni-
kationstechnologischen Revolution vorangetrieben wer-
den, zunehmend mehr an Plausibilitit verlieren. Ange-
sichts dieser Entwicklungen, scheint ein Anschluss an den
wertezentralistischen wie subjektphilosophischen Kultur-
begriff in der Durkheim-Parsons-Traditionslinie nicht
mehr moglich. Es bedarf eines Kulturbegriffs, der kompa-
tibel ist mit der funktionalen Differenzierung einer de-
zentral kommunizierenden Welrgesellschaft: einer Welt-
gesellschaft, die gerade nicht iiber "Kultur” (verstanden
als Wertekonsens) integriert wird, deren Integration viel-
mehr durch die Strukturen der funktionalen Differen-
zierung selbst, durch die Operationslogik globaler Funk-
tionssysteme, durch symbolisch generalisierte Kommuni-
kationsmedien geleistet wird. In dieser Situation ist ein
wertezentralistisch modellierter Kulturbegriff nicht mehr
operationsfihig — und jedenfalls auch nicht mehr in der
Lage, sich der Komplexitit der faktischen Verwendung
des Kulturbegriffs in der modernen, funktional differen-
zierten Weltgesellschaft anzunihern. Wie aber konnte
dann noch ein theorietechnisch plausibler Kulturbegriff
aussehen? Vielleicht folgendermassen, prisentiert in
(lockerer) Auseinandersetzung mit einer anderen, immer
noch gingigen, Definitionsstrategie von "Kultur": Kultur
als Gegenstand, den man von anderen Gegenstinden
absetzen kann — Kultur und Natur.

II

Wollte man sich an den Gegenstandsfeldern orientieren,
die der Kulturbegriff operativ zu unterscheiden vermag,
miisste man, nur schon die einleitend genannten Beispiele
aufnehmend, genausosehr Gegenstandsfelder wie Schich-
ten und Milieus (Ober-, Mittel-, Unterschichtskultur; Eli-
ten- und Populdrkultur; Subkulturen allerlei Art), "na-
tirliche" oder artifizielle Symbole (Sprachkultur), Gesell-
schaftsformationen (Kultur der Moderne, archaische
Kulturen), Funktionssysteme (politische Kultur, Wissen-
schaftskultur, massenmediale Kultur), segmentire Diffe-
renzierungen (nationale Kultur, Ethnokulturen), Organi-

Science des mass média suisse 2/ 1999

sationssysteme (Organisationskultur) bis hin zur Totalitit
menschlicher Artefakte (etwa: Alltagskultur) umspannen.
Hier ansetzend, bliebe nur der Weg der Addition offen.
Ein Weg, der (um zu einem allgemeinen Begriff von Kul-
tur gelangen zu konnen) alles "spezifisch Menschliche"
als Kultur zusammenfassen — und etwa der Natur gegen-
iiberstellen miisste.”> Wollte man also mit "Kultur” ein
Gegenstandsfeld im Unterschied zu anderen Gegenstands-
feldern bezeichnen, also gewissermassen eine ontologi-
sche Weltregion (die Kultur) von einer anderen (die
Natur) absetzen, wiirde man den Begriff auf ein Allge-
meinheitsniveau zwingen, wo er letztlich zu viel Diskri-
minationsfihigkeit verliert — ihm also genau das genom-
men wird, was er offenbar durchaus zu leisten in der Lage
ist: Unterschiede zu bezeichnen. Denn wenn alles, ausser
der Natur, Kultur ist: was niitzt dann diese Unterschei-
dung noch, ausser dass man nun weiss, dass die Natur et-
was anderes als die Kultur ist?

Doch bemerkenswerterweise kann man den Begriff "Kul-
tur" auch noch ganz anders verwenden. Man kann ihn
namlich ohne weiteres auf die (neokantianische) Unter-
scheidung von Kultur und Natur selbst wieder anwenden.
Dies, indem etwa darauf hingewiesen wird: dass jede
Naturbetrachtung doch wohl wiederum an einen kulturell
bedingten Begriff von Natur gebunden ist, genauso wie
die Betrachtung von Kultur wiederum auf einen "kultur-
bedingten Standpunkt” zuriickbezogen werden kann — und
schon 16st sich die Unterscheidung von Kultur/Natur im
Kulturbegriff selbst wieder auf, und zwar auf beiden
Seiten der Unterscheidung. Das Resultat dieser Operation
ist — zumindest auf den ersten Blick — Relativismus. Die
relativistischen Implikationen dieser der Subjekt-Objekt-
Philosophie verpflichteten Unterscheidung lassen sich nun
entweder in Richtung auf Historisierung der "sozialwis-
senschaftlichen Begriffsapparate” verschieben (Max We-
ber)®, oder aber in das "transzendentale Subjekt" zuriick-
verlegen: in die "transzendentalen (inzwischen nur noch
transzendentallogischenz") Bedingungen der Moglichkeit
von Erkenntnis". Oder man geht den Weg, den die neuere
Erkenntnistheorie (Popper, Lakatos®), an die Ertrige der
analytischen Sprachphilosophie anschliessend, vorge-
zeichnet und der sozialwissenschaftliche Konstruktivis-
mus inzwischen weitergefiihrt hat: die Konstitution von
"Objekten” wie "Subjekten" (und insbesondere: von "In-
tersubjektivitit") findet — fiir Sozialsysteme — iiber Kom-
munikation statt. "Objekte" (also auch: "natiirliche” Ob-
jekte) sind, fiir Sozialsysteme, kommunikativ erzeugte Ob-
jekte, und das "Erkennen" dieser Objekte ist nicht dem
(allenfalls transzendentallogisch disziplinierten) Belieben
der "Subjekte" iiberlassen, sondern referiert wiederum auf
kommunikativ erzeugte Begriffe, die die Beobachtung
kommunikativ erzeugter "Objekte" erlauben — in den
Grenzen und den Moglichkeiten, die die Evolution von
Sozialsystemen (also von Kommunikationssystemen) zur
Verfiigung stellt. Diese, an die kommunikationstheore-
tische Wende der Sozialwissenschaften anschliessende,
Auflosung des Relativismusproblems vermag Konstrukti-
vismus mit einer nicht-relativistischen Modellierung von
Sozialevolution zu vereinbaren®®: vermag also, kommuni-



kationstheoretisch gewendet, die Probleme der Rickert-
schen, subjektphilosophischen Unterscheidung von Kul-
tur/Natur aufzul6sen. Dieser konstruktivistische Diskurs
orientiert sich nun allerdings an einem wissenschaftlichen
Duktus. Er stellt einen spezialistischen Begriffsapparat
zur Verfiigung, der aber nun zu beobachten erlaubt, wie
die moderne Gesellschaft ihrerseits auf eine analoge
Problemlage reagiert — zusammen mit den Sozialwissen-
schaften. Auf die Problemlage nidmlich, dass sich im
Kontext einer modernen Gesellschaft kein absoluter Be-
zugspunkt von Beobachtung mehr feststellen ldsst: an die
Stelle eines univoken, unangreifbaren Bezugspunktes tritt
die Pluralitidt von Beobachtungsperspektiven, also Kon-
tingenz — und das Risiko des Relativismus. Zur Themati-
sierung dieser Kontingenz von Beobachtungsperspektiven
wie auch zur Bewiltigung der implizierten Relativis-
musrisiken richtet — so die These — die moderne Gesell-
schaft selbst (gewissermassen operativ also, als histo-
rischen Begriff) das Schema der "Kultur” ein.

Tatsichlich bezeichnet Kultur, nun auf die operative Ver-
wendung achtend, keineswegs Gegenstandsfelder, also
etwa die beobachtete "Natur”, oder die jeweils beobach-
tete "Kultur". Er bezeichnet vielmehr die Art und Weise,
wie die Betrachtung von Gegenstandsfeldern vonstatten
geht, ndmlich kulturell bedingt — also wie wird das, was
beobachtet wird, beobachtet. Es geht, anders gesagt, nicht
um Beobachtung erster Ordnung: was wird beobachtet
(etwa die Natur), sondern es geht um Beobachtung
zweiter Ordnung, um reflexive Beobachtung von Beo-
bachtungen — wie wird das Gegenstandsfeld "Natur" beo-
bachtet, oder das Gegenstandsfeld "Schichten”, oder "Ge-
sellschaftsformationen”, oder "Organisationssysteme",
oder "Zahnbiirsten". Und dann werden Gegenstinde nicht
mehr als Gegenstinde an sich, sondern als konstruierte,
namlich kulturell konstruierte, beobachtet.

Sollte dies zutreffen, dann hitten wir es tatsichlich mit
einem ausgesprochen modernen Begriff zu tun: mit einem
Begriff, der als hochst flexibler Reflexionsbegriff von
Beobachtungen eingerichtet ist. Mit einem Schema also,
das als flexible Anweisung zur laufenden Konstruktion
und Dekonstruktion von Beobachtungen, zur laufenden
Konstruktion und Dekonstruktion von auf Gegenstands-
felder bezogenen "Identititen" verstanden werden konnte.
Es mag ungewohnlich scheinen, das Thema "der Begriff
von Kultur" auf diese Weise anpacken zu wollen. Denn es
impliziert, den Begriff "Kultur" aus dem Operations-
bereich von Beobachtungen erster Ordnung, wo es um die
Ordnung der Welt in Gegenstandsfelder, in unterscheid-
bare Identititen geht (also: es gibt Kultur), in den Ope-
rationsbereich der Beobachtungen zweiter Ordnung um-
zulegen: wo es um Beobachtung von Beobachtern, also
um Reflexion der Beobachtung erster Ordnung geht (also:
Kultur als Beobachtungsschema).”” So ungewdhnlich der
Vorschlag auf den ersten Blick erscheinen mag: er wiirde
zumindest erkliren helfen, weswegen es bisher den
Sozialwissenschaften so schwer gefallen ist, sich auf
einen theorietechnisch brauchbaren Kulturbegriff im
allgemeinen, einen gegenstandsbezogenen Begriff von

Kultur im besonderen zu einigen. Dies konnte daran
liegen, dass der Begriff selbst sich gegen gegenstands-
bezogene Definitionsstrategien sperrt: denn er kann, nahe-
zu umstandslos, gleich wieder eingesetzt werden, um
solche Definitionsstrategien reflexiv — als kulturell be-
dingt zu beobachten. Dies wiirde, anders gesagt, die
eigenwillige, so oft und so ausfiihrlich beklagte analyti-
sche "Unfassbarkeit" des Begriffs zu einem guten Teil er-
Kliren.*®

Es lassen sich allerdings noch eine Reihe weiterer Indi-
zien anfiihren, die dieser Herangehensweise an den Be-
griff Kultur weitere Plausibilitdt zufithren konnten. Er-
stens handelt es sich beim Kulturbegriff tatsichlich um
einen spezifisch modernen Begriff: begriffshistorisch
erhilt er seine uns inzwischen vertrauten Bedeutungen in
der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts.” Er scheint da-
mit eine genuin moderne Erfahrung auf den Begriff zu
bringen. Und man konnte vermuten, dass mit dieser ge-
nuin modernen Erfahrung nichts anderes gemeint ist denn
die Umstellung weg vom mittelalterlichen Essenzenkos-
mos, die Umstellung weg vom Interesse an hierarchischer,
klassifikatorischer Ordnung der Gegenstandswelt hin zur
Beobachtung der Kontingenz der Wahl der Standpunkte,
von denen aus die Welt beobachtet wird. Eine Umstel-
lung, die sich in einer ganzen Reihe weiterer Begriffe die-
ser Zeit ankiindigt: etwa im Begriff der Historisierung und
der auch hier implizierten Relativismusdebatten. Und es
ist dies nicht zuletzt auch der Kern der aktuellen Debatten
zu Postmodernitit und Multikulturalitit — wieder inklu-
sive Relativismusrisiko.

Diese Vermutung wird nochmals plausibler, wenn man,
zweitens, beriicksichtigt, wie der Begriff "Kultur" opera-
tiv verwendet wird. Er wird tatsdchlich nicht verwendet,
um die Gegenstandswelt zu klassifizieren, vielmehr um
sie gewissermassen zu verdoppeln.m Alles, was 1ist, also
jede die Gegenstandswelt strukturierende Identitdt, ldsst
sich noch ein zweites Mal im Schema der Kultur betrach-
ten. Eine Zahnbiirste ist zunidchst einmal eine Zahnbiirste,
so wie die Entscheidung einer Organisation zunichst ein-
mal die Entscheidung einer Organisation ist. Doch sowohl
die Zahnbiirste wie auch die Entscheidung ldsst sich
verdoppeln, indem alles ein zweites Mal im Schema der
Kultur beobachtet wird: nun als Kulturphinomen, als
Ausdruck einer spezifischen Alltagskultur, als Ausdruck
einer spezifischen Organisationskultur. Dass es sich um
eine interessante Verdoppelung der Identitdten der Gegen-
standswelt handelt, ist leicht daran zu ersehen, dass durch
die Verdoppelung zum Kulturausdruck der Gebrauchs-
wert der im Kulturschema beobachteten Identititen kei-
neswegs eingeschrinkt wird: man kann eine Zahnbiirste
weiterhin einfach brauchen, man kann Entscheidungen in
einer Organisation weiterhin einfach treffen. Man kann sie
lediglich nun auch ein zweites Mal, im Doppel, als
Kulturprodukt beobachten: sich also der Frage aussetzen,
wie dieser Gegenstand gewissermassen zustandekommt,
wie die beobachtete Identitdt jeweils, eben kulturell be-
dingt, konstruiert wird. Kultur wire demnach also wieder:
ein Reflexionsschema zweiter Ordnung, das lediglich

Medienwissenschaft Schweiz 2/ 1999



dazu auffordert, zu beobachten, wie beobachtet wird, wie
also die Identititen der Gegenstandswelt zustandekom-
men. Im Kulturdoppel erscheinen Identititen als kon-
struierte Identitdten, und werden damit auch: dekon-
struierbar. Allerdings ohne, dass dem Kulturschema auch
gleich zu entnehmen wire, wie genau und ob iiberhaupt
sie dekonstruiert werden sollten. Kultur problematisiert
Identitdten, ohne anzugeben, wie die Problematisierung
aufgelost werden soll: es geht um Relativierung probe-
halber — probehalber, weil nicht verlangt wird, sich den Ri-
siken der Relativierung gleich auch noch tatscichlich
aussetzen zu miissen. Relativitit wird thematisierbar, ohne
dass sich die Operationen der Gesellschaft selbst damit
auch schon in grenzenlosen Relativismus auflosen miissten.

Dieser Problematisierungseffekt des Kulturbegriffs, als
gewissermassen ungerichtete Aufforderung zur Dekon-
struktion von Konstruktionen, ergibt sich allerdings nicht
allein durch Verdoppelung von Identititen zu Kultur-
produkten. Es kommt noch ein weiteres Merkmal des
modernen Kulturbegriffs hinzu, das diesen Problemati-
sierungseffekt erst nachhaltig umsetzt. Denn drittens fihrt
die Beobachtung von Beobachtungen im Schema der Kul-
tur immer auch auf den Kulturvergleich. Der Kulturbe-
griff ist ein Vergleichsschema: ob implizit oder explizit,
verweist die Rede von einer Kultur immer darauf, dass
eine Kultur spezifisch ist — nur im Vergleich mit einer
anderen Kultur. Kultur wire demnach ein Reflexions-
schema, das nicht nur die Identititen der Gegenstandswelt
verdoppelt und dadurch als konstruierte problematisiert:
der Kulturbegriff setzt die problematisierten Identititen
zugleich auch dem Vergleich aus — und problematisiert sie
dadurch erst recht. Im Vergleich mit anderen Konstruk-
tionen wird die Dekonstruktion aller Phinomene ermog-
licht — aber ungerichtet, also mit jeweils vollig offenen
Rekonstruktionshorizonten. Der Kulturbegriff wiirde sich
demnach gerade nicht sonderlich dazu eignen, Identititen
festzuschreiben — er eignet wesentlich besser dazu,
Identititen zu problematisieren und in Richtung auf zu-
nehmende Abstraktion, also in Richtung auf "Universa-
lismus" zu zwingen. Dies ist an sich keineswegs ein er-
staunlicher Befund. Er passt auch gut zu einer Fest-
stellung von Jorg Fisch, der in seiner Geschichte des
Kulturbegriffs etwa zum Resultat gelangt, historisch (also
als historischer Begriff) habe sich der moderne "Kultur-
begriff" letztlich immer in Richtung auf die Betonung von
Pluralismus, Relativismus und Universalismus hinbe-
wegt’' — also genau in die Gegenrichtung einer Fixierung
von (etwa nationalen) Identitdten. Kultur ist offenbar ein
Problematisierungsschema (Pluralismus, Relativismus)
von Identitdt, das als Vergleichsschema zum "Univer-
salismus” dréingt.’ Und letzteres wird durchaus erwartbar,
wenn man bedenkt, dass der Vergleich eine dreistellige
Operation ist. Sie setzt nicht nur die Unterscheidung des
Verglichenen voraus. Es muss "auch noch ein Vergleichs-
gesichtspunkt gewihlt werden ..., der die Selbigkeit des
Verschiedenen, also Ahnlichkeit trotz Differenz garan-
tiert." Und dieser Vergleichsgesichtspunkt erinnert daran,
dass in der Verschiedenheit etwas Dasselbe sein muss —
auf einem hoheren Abstraktionsniveau. Der Vergleich

Science des mass média suisse 2/ 1999

regt eben "zur Reflexion an, sodann, wenn man darin
geiibt ist, zur immer weitergehenden Abstraktion und
schliesslich zur Anerkennung der unvermeidbaren Kon-
tingenz der Vergleichsgesichtspunkte"?. So betrachtet,
konnte klar werden, weswegen der Befund von Fisch die
universalistischen, aber auch die pluralistischen und re-
lativistischen Konnotationen des modernen Kulturbegriffs
als die dominierenden heraushebt. Der Kulturbegriff ist
ein Reflexionsschema zweiter Ordnung. Er zieht gewis-
sermassen in die moderne Gesellschaft eine ganz be-
sondere Kommunikationsebene ein, die es der modernen
Gesellschaft erlaubt, iiber sich selbst und die Welt im
reflexiven Modus zweiter Ordnung zu kommunizieren®:
auf einer Ebene also, auf der die Identititen der Ge-
genstandswelt als konstruiert erscheinen, im Vergleich
problematisiert, und dadurch dekonstruierbar und rekon-
struierbar werden. Und dies mit geniigend offenen
Konstruktions- und Dekonstruktionshorizonten, um die
Kontingenzerfahrungen dieses Kommunikationsmodus
zweiter Ordnung laufend erneuern zu konnen: Plurali-
smus, Historisierung, Relativismus, Universalismus wiren
dann Umschreibungen der Leistungen dieses Kommuni-
kationsmodus "Kultur". Ein Kommunikationsmodus zwei-
ter Ordnung, der zugleich nichts daran &ndert, dass man
auch im Kommunikationsmodus erster Ordnung weiter
kommunizieren kann: man kann weiter operieren, als ob
nichts wire — also weiterhin Zahnbiirsten brauchen oder
Entscheidungen treffen, ohne dies als kulturell bedingt
reflektieren zu miissen, also ohne den mitgesetzten Re-
lativismus zwingend ernst nehmen zu miissen. Es geniigt
offenbar, wenn die moderne Gesellschaft nun zusdrzlich
die Moglichkeit bereitstellt, auch im Modus zweiter
Ordnung zu kommunizieren — im Kulturschema.

Nimmt man die aufgelisteten Indizien zusammen, so lasst
sich doch eine gewisse Plausibilitit fiir die auf den ersten
Blick ungewohnliche Entscheidung, den Begriff "Kultur”
aus dem Operationsbereich von Beobachtungen erster
Ordnung in den Operationsbereich der Beobachtungen
zweiter Ordnung umzulegen, gewinnen: also dafiir, nicht
den Weg iiber eine gegenstandsbezogene Definition zu
gehen (es gibt Kultur), sondern im Kulturbegriff ein
spezifisch modernes Reflexionsschema zweiter Ordnung
zu sehen. Man miisste nun aber auch zeigen kénnen, was
genau durch das Kulturschema hindurch auf das wie
seines Zustandekommens beobachtbar wird. Die These
lautet hier: im Schema der Kultur werden jene Seman-
tiken beobachtet, die die sozialstrukturelle Umstellung
von Stratifikation auf funktionale Differenzierung der
modernen Gesellschaft begleitet haben: beobachtet wer-
den in erster Linie die Semantiken, die an die Strukturen
einer funktional differenzierten Weltgesellschaft anzu-
schliessen vermogen.

11

Semantiken lassen sich als das soziale Geddchtnis von
Kommunikationssystemen begreifen: sie identifizieren
bewahrenswerten Sinn, den man dann als Wissen wie-
terbehandeln, festhalten, erinnern oder wieder dem Ver-
gessen tiiberlassen kann. Semantiken dienen zugleich der



Beobachtung und Beschreibung der Strukturen von
Kommunikationssystemen®: also etwa die Strukturierung
der Sozialsysteme in Gesellschaftssystem, Organisations-
systeme, Interaktionssysteme; die Strukturen funktionaler
Differenzierung des Gesellschaftssystems selbst — die
Funktionssysteme Okonomie, Politik (inklusive seiner ter-
ritorialen Segmentierung), Massenmedien, Kunst, Reli-
gion, Recht, Familie, Wissenschaft, etc. Das Kultursche-
ma dient nun nicht dazu, unmittelbar Sozialstrukturen,
sondern eben Semantiken, das soziale Gedéchtnis von
Sozialsystemen also, im Modus zweiter Ordnung zu
beobachten. Kultur ist insofern nicht das soziale Gediacht-
nis selbst, sondern es ist ein offenes Reflexionsschema
zweiter Ordnung des sozialen Gedichtnisses von Sozial-
systemen. Wieso diese etwas komplexe Staffelung der Ar-
gumentation?

Semantiken, also Wissensformen, von Sozialsystemen
werden normalerweise operativ eingesetzt, versehen ge-
wissermassen mit einem automatischen Realitétsindex.
Anders gesagt: Semantiken werden normalerweise nicht
als Beschreibungen der Welt, also etwa von Sozialstruk-
turen, verstanden, sondern sie sind die Welt. Empirisch
lasst sich entsprechend leicht zeigen, wie sich immer
wieder charakteristische Divergenzen zwischen sozial-
struktureller und semantischer Evolution einstellen. Am
Beispiel der frihmodernen Gesellschaft: diese hat sich
teilweise bis ins spite 18. Jahrhundert hinein noch als
geburtsstindische Gesellschaft, also als stratifizierte Ge-
sellschaft beschrieben — und diese Beschreibung in die
Form bestimmbarer Semantiken gebracht. Semantiken,
die sich keineswegs als Beschreibungen der Gesellschaft
selbst beobachtet haben, sondern schlicht als die Gesell-
schaft operativ wirksam waren. Von der Sozialstruktur her
betrachtet (also von einem Beobachter, der sich der Un-
terscheidung von Sozialstruktur und Semantik bedient),
hatte die Gesellschaft aber liangst begonnen, sich von
Stratifikation auf funktionale Differenzierung umzustel-
len: Okonomie, Massenmedien, Politik, Kunst, Wissen-
schaft, etc. Dass angesichts dieser sozialstrukturellen Evo-
lution eine geburtsstindische Beschreibung der Gesell-
schaft immer mehr an Plausibilitit einzubiissen beginnen
musste, wurde allerdings erst gesehen, als klar wurde,
dass Semantik und Sozialstruktur durchaus asynchron
laufen konnen — was dann heisst, dass Semantiken nicht
mehr widerstandslos funktionieren, und deswegen auch
als obsolet geworden auffallen kénnen. Doch erst wenn
sie nicht mehr funktionieren, erst am Widerstand werden
sie als obsolete Beschreibung der, und nicht als die
Gesellschaft sichtbar — oft reichlich spit, wenn man etwa
an die franzosische Revolution denkt. Dort wird bruch-
artig semantisch nachvollzogen, was sich sozialstrukturell
langst angebahnt hatte. Aber solange Semantiken funktio-
nieren, also plausibel sind, kann man sie zwar kritisieren
anhand anderer Semantiken, anderer Unterscheidungen —
aber die, aus welchen Griinden auch immer, funktionie-
renden Semantiken behalten den Realititsindex fiir sich,
und noch so "gute" Ideen, etwa Gleichheit und Menschen-
rechte usw., setzen sich nicht durch - sind sozial-
strukturell nicht anschlussfihig, zumindest nicht, bis ihre

10

Zeit kommt, wenn sie denn kommt. Semantiken sind, kurz
gesagt, durchaus zdh — vermeiden es also, so lange es
eben geht, sich als grundsdtzlich kontingente Kon-
struktionen zum Thema zu machen, haben mithin die
Form operativen Wissens, mit mitlaufendem Realitits-
index. Und genau dieser Realitdtsindex wird im Beobach-
tungsschema zweiter Ordnung "Kultur" ausser kraft
gesetzt. Aber auf ganz besondere Weise: namlich prak-
tisch, d. h. genauer: operativ (zundchst wenigstens), fol-
genlos. Im Kulturschema werden Semantiken (das
Alltagswissen, wie man eine Zahnbiirste braucht, oder das
Organisationswissen, wie man strategieorientierte Ent-
scheidungen fillt) verdoppelt und damit als konstruiertes,
eben kulturell bedingtes, Wissen markiert: Alltagskultur,
Organisationskultur. Diese Verdoppelung operativ ver-
fiigbarer Semantiken zum Kulturausdruck erfolgt wie-
derum ohne, dass dies die Operativitit der Semantiken
beeintrichtigen miisste — die Relativierung durch Kul-
turalisierung ist risikolos. Denn das Kulturschema ist ein
offenes, ungerichtetes Reflexionsschema: es proble-
matisiert nicht direkt, also durch Bezeichnung konkreter
Alternativen. Es stellt also die Operativitit der Semantik
nicht dadurch in Frage, dass es unmittelbar Alternativen
aufdrangen wiirde — es bereitet lediglich das Feld vor fiir
die Mdglichkeit von alternativen Semantiken. Doch so-
lange nicht konkrete Alternativen mitbezeichnet werden,
bleibt es bei der Moglichkeit. Der Kulturbegriff ver-
doppelt die Semantik, ldsst sie dadurch als kulturell
konstruiert erscheinen, und setzt sie dem Vergleich aus —
und prisentiert sie im Vergleich nochmals deutlicher als
konstruiert, weil offensichtlich kontingent, potentiell auch
anders moglich. Aber auch der Vergleich selbst ist offen:
denn der Kulturbegriff gibt wiederum keine konkreten
Anweisungen, wie und mit welchen Folgen verglichen
werden soll. Verdoppelung und Vergleich im Kultur-
schema markieren lediglich Konstruiertheit, Kontingenz
und Relativitit, motivieren zu Abstraktion und Dekon-
struktion mit vollig offenen Rekonstruktionshorizonten —
und dies alles risikolos, ohne die Operativitit von Se-
mantiken durch relativistische Bedenken zwingender-
weise mit einschrinken zu miissen. Alles kann so wei-
tergehen wie zuvor. Man gewinnt den Eindruck, als sei
das Kulturschema nicht mehr, aber auch nicht weniger, als
ein Reflexionsschema, das das soziale Gedichtnis mo-
derner Sozialsysteme probehalber flexibilisiert, gewisser-
massen zu experimenteller Vorschusskreativitit anregt,
ohne seine Operativitit zu beeintrdchtigen — um es fit zu
halten fiir den Fall, dass sich dann doch eine Verdnderung
aufdrangen wiirde, im Falle der Obsoletierung von
Semantiken und entsprechendem Bedarf fiir Alternativen.

Sollte dem so sein, dann wire der Kulturbegriff tatsich-
lich ein tiberaus moderner Begriff: ein Begriff, der der
modernen Gesellschaft die Moglichkeit gibt, in der Form
eines offenen Kommunikationsmodus zweiter Ordnung
iiber sich selbst und die Welt in der Form von Konstruiert-
heit und Kontingenz kommunizieren zu kénnen, ohne sich
immer auch noch mit der Frage beschiftigen zu miissen,
was dann konkret anders gemacht werden miisste — er
erlaubt, auf eine knappe Formel gebracht, Relativitit und

Medienwissenschaft Schweiz 2/ 1999



Stabilitat der funktional differenzierten Gesellschaft
gleichzeitig zu steigern. Das Raffinement dieser Losung
wire dann geradezu beeindruckend: die moderne Gesell-
schaft kann sich so auf immens mehr Kontingenz und
mehr Relativitdt einlassen als jede Gesellschaft zuvor —
und genau dadurch die Kontinuierbarkeit ihrer Opera-
tionen steigern. Denn es wird ein Uberschuss an Alter-
nativen laufend produziert — die bereitstehen fiir den Fall,
dass Bedarf fiir Alternativen tatsichlich besteht. Und
Bedarf meint: dass verfiigbare Alternativen operativ rea-
lisiert werden konnen, weil sie strukturell anschlussfihig
geworden sind.

Diese Fassung des Kulturbegriffs hitte zumindest den
Vorteil, noch mit zwei weiteren, bedeutungsvollen Kultur-
definitionstraditionen kompatibel zu sein: der mehr
franzosischen Tradition, die Kultur mit sozialem Gedicht-
nis in Zusammenhang bringt”, und mit der phinome-
nologischen Tradition der Thematisierung des Kultur-
begriffs.’® Aber vor allem hitte diese Fassung des Kultur-
begriffs den Vorteil, kompatibel zu sein mit der Komp-
lexitat der Verwendung des Kulturbegriffs in der moder-
nen Gesellschaft. Denn jedes Sozialsystem, von Interak-
tionssystemen iiber Organisationssysteme hin zum Gesell-
schaftssystem und seinen Funktionssystemen, bringt ope-
rativ nutzbare Unterscheidungen in die Form bewahrens-
werten Wissens, also von Semantiken — die dann im Kul-
turschema weiterbehandelt werden konnen.

Man kann so auf Stratifikation verweisendes Distink-
tionswissen im Schema des Vergleichs von Eliten- und
Populidrkultur beobachten, und, mit dem Abbau von Stra-
tifikation im Zuge der Umstellung auf funktionale Diffe-
renzierung, die Dekonstruktion des Schemas hin zu life-
styles und Milieus, also Subkulturen, begleiten.”’

Man kann die moderne Gesellschaft selbst als spezifische
Kulturform beobachten und etwa mit exotisch-archai-
schen Kulturen vergleichen. Und aus dem Vergleich las-
sen sich gar kulturkritische Impulse gegen die Kultur der
modernen Gesellschaft gewinnen, indem etwa die unver-
krampfte Natiirlichkeit archaischer Gesellschaften wohl-
tuend von der dauergestressten Selbstkontrolle des moder-
nen Lebens absetzbar wird — ohne gleich aber deswegen
gezwungen zu werden, wieder mit Pfeil und Bogen auf
die Jagd gehen zu miissen.

Man kann aber auch die Semantiken der Nation und der
Ethnizitit im Schema der Kultur beobachten. Damit ldsst
sich Nation und Ethnie erst richtig aufwerten, nobilitieren
gewissermassen. Sogar der Konflikt zwischen Nationen
erhilt einen besonderen Zuschnitt, wenn er als Kul-
turkonflikt beobachtet wird. Denn wihrend man keine
Miihe bekundet, sich den Kampf zwischen verschiedenen
Nationen vorzustellen (dafiir sind Nationen ja da), erinnert
die Rede vom Kulturkonflikt vor allem daran, dass von
"irgendwie gleichberechtigten" Kulturen die Rede ist, die
eigentlich sich in ihrer Verschiedenheit respektieren
miissten. Und dies diirfte mit den universalistischen Kon-
notationen des Kulturbegriffs zu tun haben, die wiederum

Science des mass média suisse 2/ 1999

ein Effekt sind der Offenheit des Vergleichsschema selbst.
Die gleichen Konnotationen, die sich auch in der Rede
von Multikulturalitdt und Interkulturalitit finden.

Aber genausogut kann man nun Interaktionsrituale, also
Interaktionssemantiken, als kulturell bedingt beobachten.
Oder das Wissen von Organisationssystemen in einer
offenen Form des Vergleichs behandelbar gestalten — also
in die Form der Organisationskultur bringen und im
Vergleich auf Flexibilitdat, Anpassungsfahigkeit und Effi-
zienz trimmen. Oder das territorial segmentierte Funk-
tionssystem Politik entlang seiner territorialen Segmen-
tierung auf den Vergleich politischer Kulturen bringen.*®
Man kann sogar historische Gesellschaften, die sich selber
nie im Schema des modernen Kulturbegriffs beobachtet
haben, nun als Kulturen beobachten — die griechische et-
wa; oder statt historischer gleich regionale Vergleiche
anstellen, und die europiische Kultur der asiatischen ge-
geniiberstellen. Und all die vielen Artefakte menschlichen
Daseins sind dann etwa im Schema der Alltagskultur
zuginglich und vergleichbar. All dies (und Vieles mehr)
geht, wenn man Kultur im dargelegten Sinn als histo-
rischen Reflexionsbegriff der modernen Gesellschaft kon-
zeptualisiert. Sind nun aber auch spezifischer medien-
wissenschaftliche Anschliisse an diesen Kulturbegriff
moglich?

v

Durchaus — aber mit welchen Resultaten, wiirde sich
natiirlich erst noch (in empirischer Praxis) weisen miissen.
Zunichst (und zumindest) konnte aber plausibel geworden
sein, an welchen sozialwissenschaftlichen Kulturbegriff
medienwissenschaftlich nicht mehr angeschlossen werden
kann: an einen wertezentralistischen Begriff von Kultur,
modelliert — in der Durkheim-Parsons-Traditionslinie —
als Integrationsinstrument von Gesellschaft.

Gerade aus medienwissenschaftlicher Perspektive muss
diese, die Homogenisierung des Kulturbegriffs (Werte-
konsens) und die Nationalisierung des Gesellschaftsbe-
griffs implizierende, Tradition inzwischen besonders un-
plausibel erscheinen: angesichts der neueren kommunika-
tionstechnologischen Revolution, angesichts der Dezent-
ralitit globaler Kommunikationsprozesse, angesichts der
Art und Weise, wie seit langem schon global operierende
Funktionssysteme sich einem Integrationsbegriff entzogen
haben, der im Kern der lingst vergangenen Kleinrdumig-
keit von Interaktionsgemeinschaften abgeschaut ist. Ange-
sichts dieser Entwicklungen, scheint es wesentlich plau-
sibler anzunehmen, Gesellschaften wiirden nicht iiber ei-
nen wertzentralistischen Kulturbegriff integriert, sondern
iiber jene symbolisch generalisierten Kommunikationsme-
dien, die das Grundgeriist der funktionalen Differenzie-
rung der Welrgesellschaft definieren — die Weltgesell-
schaft integriert sich tatsichlich selbst. Integration nun
aber verstanden als Selbstbeschrinkung der Freiheitsgrade
von Kommunikationssystemen — also als Beschrinkung
der Moglichkeiten, Kommunikationen anzunehmen oder
abzulehnen.”® Solche Formen der Selbstkonditionierung

1"



von Sozialsystemen entstehen durch Sozialevolution -
eine Sozialevolution, die sich schon lange (man betrachte
nur die Operationslogik des globalen Wirtschaftssystems)
von den Voraussetzungen entfernt hat, in der Integration
durch gemeinsame kulturelle Werte noch plausiblerweise
wirksam sein konnte: die kleinrdumige, face-to-face
interagierende, territorial tiberschaubare Gemeinschaft —
eine Voraussetzung, die selbst der "Kleinstaat" Schweiz
allenfalls imaginieren'm, aber sicher nicht faktisch erfiillen
kann.

Schliesslich, aber nicht zuletzt, gilt es auch daran zu
erinnern, dass — wiederum insbesondere medienwissen-
schaftlich betrachtet — die Modellierung von Kultur als
Integrationsinstrument bereits wirkungstheoretisch ja
hochst problematisch ist: sollte tatsichlich begriindet wer-
den miissen, dass die Massenmedien in der Lage sind,
iiber die Vermittlung von Kultur die Gesellschaft zu integ-
rieren, miisste wenigstens klar sein — welches die "Effek-
te" massenmedialer Kommunikation denn iiberhaupt sind.
Dariiber besteht bekanntlich medienwissenschaftlich alles
andere als Einigkeit — und dies nun schon seit mindestens
achtzig Jahren.

Angesichts dieser Problemlagen, konnte sich der Versuch
lohnen, in medienwissenschaftliche Analysen einen ganz
anders gelagerten Kulturbegriff einzugeben. Geht man
davon aus, dass das soziale Gedachtnis des Kommuni-
kationssystems in erster Linie (wo es um die Verfiigbar-
keit gemeinsamer Themen der Kommunikation geht) von
den Massenmedien reproduziert wird, erscheint es nahe-
liegend, zu beobachten, wie die Massenmedien durch das
Kulturschema hindurch das Wissen der globalen Wissens-
und Informationsgesellschaft in immer rascherer Kadenz
andauernd in die Form offener Vergleiche bringen. Ver-
gleiche, die etwa Globalitit und Lokalitét in der Form des
Kulturunterschieds handhabbar gestalten, mit hoher Fle-
xibilitit und hoher Plausibilitit, also Anschlussfihigkeit,
der etablierten Unterscheidungen im Anwendungsfall —
und dadurch die Ausbildung der Strukturen einer funk-
tional differenzierten Weltgesellschaft wesentlich stirker
begleitet haben und weiter begleiten werden, als es ein an
der Nation orientierter Kulturbegriff lange genug sugge-
rieren konnte. Dann konnte die Flexibilitit, mit der sich
der moderne Kulturbegriff in den Massenmedien auf die
andauernde Suche neuer Grenzen (jeweils immer wieder
gebracht in die Form des Kulturunterschieds) begibt, zum
besten Indikator fiir die zunehmende Festigung einer glo-
balen, durch neue Kommunikationstechnologien immer
dichter vernetzten modernen Gesellschaft entwickeln —
und zum Indikator fiir die Probleme, die diesen Prozess
auch seit langem schon begleitet haben und weiter be-
gleiten werden.

Prof. Dr. Gaetano Romano ist Professor am ISSCom -
Istituto di scienze sociali della communicazione Univer-
sita della Svizzera italiana, Via Ospedale 13, 6900 Lu-
gano, E-mail: Gaetano.Romano @lu.unisi.ch

12

Literatur

Alexander, J. C., St. Seidman (eds.), Culture and society.
Contemporary Debates, Cambridge 1990.

Anderson, B., Imagined Communities, London/New York
1991.

Archer, M., Culture and Agency. The Place of Culture in
Social Theory, Cambridge 1988.

Assmann, J., T. Holscher, Kultur und Gedéchtnis, Ffm
1988.

Durkheim, E., Uber soziale Arbeitsteilung. Studie iiber die
Organisation hoherer Gesellschaften, Frankfurt/M. 1992.

Fisch, J., Stichwort: Zivilisation, Kultur, in: Geschichtliche
Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-
sozialen Sprache in Deutschland, hg. v. O. Brunner, W.
Conze, R. Koselleck, Bd. 7, Stuttgart: Klett 1992, p.
679ff.

Ganz-Blittler, U., Schichten, Lagen, Webmuster. Uberle-
gungen zur Stratifikation von Kultur, in: Saxer, U,
(Hg.), Medien-Kulturkommunikation, Sonderheft Publi-
zistik, 2/1998, p. 175ff.

Habermas, J., Theorie des kommunikativen Handelns, 2
Bde., Frankfurt/M. 1981.

Hoffmann-Nowotny, H.-J., Begriissungsansprachen, in:
Kultur und Gesellschaft. Verhandlungen des 24. Deut-
schen Soziologentags, des 11. Osterreichischen Sozio-
logentags und des 8. Kongresses der Schweizerischen
Gesellschaft fiir Soziologie in Ziirich 1988, hg. v. M.
Haller, H-J. Hoffmann-Nowotny, W. Zapf, Frank-
furt/M./N.Y. 1989.

Jarren, O., U. Sarcinelli, U. Saxer (Hg.), Politische Kom-
munikation. Ein Handbuch, Opladen 1998.

Lakatos, I., The Methodology of Scientific Research Pro-
grammes. Philosophical Papers, voll. I-II, Cambridge
1978.

Luhmann, N., Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frank-
furt/M. 1997.

Luhmann, N., Gesellschaftsstruktur und Semantik, Bd. 1,
Frankfurt/M. 1993.

Luhmann, N., Gesellschaftsstruktur und Semantik, Bd. 4,
Frankfurt/M. 1994.

Merz-Benz, P.-U., Die Bedingung der Méoglichkeit von
Differenz. Das transzendentallogische Missverstidndnis
in der Systemtheorie Niklas Luhmanns, in: Merz-Benz,
P.-U., G. Wagner (Hg.), Die Logik der Systeme. Zur
Kritik der systemtheoretischen Soziologie Niklas Luh-
manns, Konstanz 2000.

Parsons, T., Action Theory and the Human Condition, N.Y.
1978.

Parsons, T., N. J. Smelser, Economy and Society, London/-
N.Y. 1956.

Parsons, T., Social Systems and the Evolution of Action
Theory, N.Y. 1977.

Parsons, T., Societies. Evolutionary and Comparative
Perspectives, Englewood Cliffs/N.J. 1966.

Parsons, T., The Structure of Social Action. A Study in
Social theory with Special Reference to a Group of
Recent European Writers, New York 1949.

Popper, K. R., Logik der Forschung, Tiibingen 1972.

Rickert, H., Der Gegenstand der Erkenntnis, Tiibingen
1915.

Medienwissenschaft Schweiz 2 / 1999



Rickert, H., Kulturwissenschaft und Naturwissenschaft,
Freiburg i. B. 1899.

Saxer, U., Zur Theorie von Medien-Kulturkommunikation,
in: Saxer, U., (Hg.), Medien-Kulturkommunikation,
Sonderheft Publizistik, 2/1998.

Saxer, U.,, (Hg.), Medien-Kulturkommunikation, Sonder-
heft Publizistik, 2/1998.

Schnidelbach, H., Philosophie in Deutschland 1831-1933,
Frankfurt/M. 1983.

Schiitz, A., Das Problem der transzendentalen Intersub-
jektivitdt bei Husserl, Philosophische Rundschau, 1957,
p. 81-107, Heft 2.

Tenbruck, F. H., Emile Durkheim oder die Geburt der
Gesellschaft aus dem Geist der Soziologie, Zeitschrift
fiir Soziologie, Jg. 10, Heft 4, 1981.

Theunissen, M., Der Andere, Berlin 1965.

Weber, M., Die "Objektivitit" sozialwissenschaftlicher und
sozialpolitischer Erkenntnis, in: Gesammelte Aufsitze
zur Wissenschaftslehre, hg. v. J. Winckelmann, Tiibin-
gen 1988.

Weber, M., Die protestantische Ethik und der Geist des
Kapitalismus, in: Weber, M., Gesammelte Aufsitze zur
Religionssoziologie I, Tiibingen 1988.

Weber, M., Gesammelte Aufsitze zur Religionssoziologie
I, Tabingen 1988.

Wimmer, A., Kultur. Zur Reformulierung eines sozial-
anthropologischen Grundbegriffs, KZfSS, H.3, 1996.

Anmerkungen

' Dies wird insbesondere deutlich in: Parsons, T.,

Societies. Evolutionary and Comparative Perspectives,
Englewood Cliffs/N.J. 1966, p. 25.

Dies durchaus auch in der Selbsteinschitzung von
Parsons. Vgl. Parsons, T., Societies. Evolutionary and
Comparative Perspectives, Englewood Cliffs/N.J.
1966, p. 113.

Insbesondere etwa: Parsons, T., Social Systems and the
Evolution of Action Theory, N.Y. 1977; Parsons, T.,
Action Theory and the Human Condition, N.Y. 1978.
Parsons, T., Social Systems and the Evolution of
Action Theory, N.Y. 1977, p. 181.

Parsons, T., Action Theory and the Human Condition,
N.Y. 1978.

Saxer, U., Zur Theorie von Medien-Kulturkommu-
nikation, in: Saxer, U., (Hg.), Medien-Kulturkommu-
nikation, Sonderheft Publizistik, 2/1998, p. 10.

Denn Risiko ist ja, kurz gesagt, alles, was schieflaufen
kann. Und es kann alles deswegen schieflaufen, ist also
riskant, weil man die Zukunft offenbar nicht auf
Nummer sicher hat.

Also etwa die Webersche These vom Sinnverlust in
eine modernisierte Fassung bringen mochte. Vgl. dazu
etwa: Habermas, J., Theorie des kommunikativen Han-
delns, 2 Bde., Frankfurt/M. 1981.

Der Sinnbegriff ist im iibrigen in der modernen
Kybernetik zweiter Ordnung und auch in der neueren
Systemtheorie von seinen transzendenten Konnotatio-
nen bereinigt worden. Sinn wird 'lediglich’ als ope-
rative Voraussetzung psychischer und sozialer Systeme
definiert, und grenzt entsprechend von Organismen und
Maschinen ab. Psychische und soziale Systeme kénnen

Science des mass média suisse 2 / 1999

gar nicht anders als im Medium Sinn zu operieren —
auch wenn sie Unsinn produzieren, also Sinn negieren.
Und das hat im iibrigen auch die moderne Kunst ldngst
entdeckt: es kime wohl niemandem in den "Sinn", die
moderne Kunst als kulturlos zu bezeichnen, nur weil
sie entdeckt hat, dass die Produktion von Unsinn auch
eine Kunstform ist — weil eben auch Unsinn, als
Negation von Sinn, Sinn macht. Sinn ist insofern eine
basale Operationsan-forderung von psychischen und
sozialen Systemen — ohne transzendente Konnotatio-
nen.

Zur Wertontologie vgl. den Uberblick in: Schnidel-
bach, H., Philosophie in Deutschland 1831-1933,
Frankfurt/M. 1983.

Die Abschlussbemerkung seiner Protestantismus-Stu-
die lautet denn auch: "Nur wie 'ein diinner Mantel, den
man jederzeit abwerfen konnte', sollte nach BAXTERS
Ansicht die Sorge um die &usseren Giiter um die
Schultern seiner Heiligen liegen. Aber aus dem Mantel
liess das Verhingnis ein stahlhartes Gehduse werden.
Indem die Askese die Welt umzubauen und in der Welt
sich auszuwirken unternahm, gewannen die &dusseren
Giiter dieser Welt zunehmende und schliesslich un-
entrinnbare Macht iiber den Menschen, wie niemals
zuvor in der Geschichte. Heute ist ihr Geist — ob
endgiiltig, wer weiss es? — aus diesem Gehduse ent-
wichen. Der siegreiche Kapitalismus jedenfalls bedarf,
seit er auf mechanischer Grundlage ruht, dieser Stiitze
nicht mehr." Weber, M., Die protestantische Ethik und
der Geist des Kapitalismus, in: Weber, M., Gesam-
melte Aufsitze zur Religionssoziologie I, Tiibingen
1988, p. 203f.

In Webers bekanntester Fassung: "Interessen (materiel-
le und ideelle), nicht: Ideen, beherrschen unmittelbar
das Handeln der Menschen. Aber: die 'Weltbilder',
welche durch 'Ideen’ geschaffen wurden, haben sehr oft
als Weichensteller die Bahnen bestimmt, in denen die
Dynamik der Interessen das Handeln fortbewegte."
Weber, M., Einleitung zu "Die Wirtschaftsethik der
Weltreligionen. Vergleichende religionssoziologische
Versuche", in: Weber, M., Gesammelte Aufsitze zur
Religionssoziologie I, Tiibingen 1988, p. 252.

Und ausfiihrlich analysiert etwa in den Theorien des
Wertewandels, behaftet dann mit der an sich ja etwas
kuriosen Implikation, etwa den Materialismus selbst als
Wert auffassen zu miissen, um dann den Wandel vom
Materialismus zum Postmaterialismus begriinden zu
konnen.

Wie sehr dieses Schema, inklusive Variationen (Idea-
lismus/Materialismus, Ideelles/Materielles, ideell/me-
chanistisch, culture/real social action, etc.), noch nach-
wirkt, findet sich gut belegt im Einleitungsbeitrag von
Jeffrey C. Alexander zu: Alexander, J. C., St. Seidman
(eds.), Culture and Society. Contemporary Debates,
Cambridge 1990. Prizise zusammengefasst auch in der
Begriissungsansprache von H.-J. Hoffmann-Nowotny
zur Tagung "Kultur und Gesellschaft": "Dann liegt es
nahe, 'Gesellschaft’ als Struktur eines sozialen Systems
zu verstehen, auf die wir mit Begriffen wie Stand,
Klasse, Schicht, oder Ungleichheit, Macht, Herrschaft
etc. verweisen. ... 'Kultur' meint symbolische Repri-
sentationen, auf die wir mit Begriffen wie Wert, Norm,
Institution, Ideologie, Recht, Religion, Vorstellungen,

13



16

14

Wahrnehmungsmuster etc. Bezug nehmen.” (H.-J.
Hoffmann-Nowotny, Begriissungsansprachen, in: Kul-
tur und Gesellschaft. Verhandlungen des 24. Deutschen
Soziologentags, des 11. Osterreichischen Soziologen-
tags und des 8. Kongresses der Schweizerischen
Gesellschaft fiir Soziologie in Ziirich 1988, hg. v. M.
Haller, H-J. Hoffmann-Nowotny, W. Zapf, Frank-
furt/M./N.Y. 1989, p. 12f.).

Die Probleme seines voluntaristischen Handlungs-
begriffs werden deutlich in: Parsons, T., The Structure
of Social Action. A Study in Social theory with Special
Reference to a Group of Recent European Writers,
New York 1949. Vgl. dazu auch die Darstellung in
Habermas, J., Theorie des kommunikativen Handelns,
2 Bde., Frankfurt/M. 1981, Bd. 2, p. 295ff. Ent-
sprechend modelliert Parsons spiter Wertekonsens
schlicht als bereits geleistet: in der systemtheoretischen
Fassung seiner Theorie. Das Referenzwerk dieser
Modellierung ist: Parsons, T., N. J. Smelser, Economy
and Society, London/N.Y. 1956.

S. etwa bereits Schiitz, A., Das Problem der trans-
zendentalen Intersubjektivitit bei Husserl, Philoso-
phische Rundschau, 1957, p. 81-107, Heft 2. Vgl. auch
Theunissen, M., Der Andere, Berlin 1965, insb. p.
102-155. In explizit "kommunikationstheoretischer"
Absicht: Habermas, J., Theorie des kommunikativen
Handelns, 2 Bde., Frankfurt/M. 1981. Ganz anders,
aber in der gleichen Absicht: Luhmann, N., Die
Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt/M. 1997.

So etwa Luhmann, N., Die Gesellschaft der Gesell-
schaft, Frankfurt/M. 1997.

Ausgefiihrt vor allem in: Durkheim, E., Uber soziale
Arbeitsteilung. Studie iiber die Organisation héherer
Gesellschaften, Frankfurt/M. 1992.

Tenbruck, F. H., Emile Durkheim oder die Geburt der
Gesellschaft aus dem Geist der Soziologie, Zeitschrift
fiir Soziologie, Jg. 10, Heft 4, 1981.

Vgl. zur Kritik der an Homogenitit interessierten
kulturanthropologischen Fassungen des Kulturbegriffs:
Wimmer, A., Kultur. Zur Reformulierung eines
sozialanthropologischen Grundbegriffs, KZfSS, H.3,
1996.

Es macht allerdings recht wenig Sinn, dabei mit
Unterscheidungen wie Gesellschaft einerseits, gesamt-
gesellschaftliche Prozesse andererseits operieren zu
wollen. Der Versuch, die Gesellschaft von der Ge-
samtgesellschaft zu unterscheiden, ist in etwa gleich
plausibel wie der Versuch, die Torte von der Ge-
samttorte unterscheiden zu wollen — jeder Bicker, bei
dem eine so differenzierte Bestellung eintreffen wiirde,
miisste darob in's Griibeln geraten. Dass dies im
Wissenschaftsbetrieb immer noch nicht so ohne wie-
teres auffillt, liegt wohl daran, dass durch die Tradition
hindurch allzulange der Begriff der Gesellschaft
schlicht mit Nation gleichgesetzt wurde.

So klassischerweise Rickert, H., Kulturwissenschaft
und Naturwissenschaft, Freiburg i. B.: Mohr 1899. Die
Erscheinungen konstituieren sich unter Kategorien des
Verstandes und unter allgemeinen Gesetzen zu
"Natur", wihrend sich "Kultur" durch die Beziehung
von Tatsachen auf Werte ergibt. Die Probleme dieser
Unterscheidung und der Anschlussunterscheidungen
(Tatsachen und Werte, empirisches Sein und trans-
zendentale Geltung, etc.), sind ausgiebig diskutiert und

23

24

26

problematisiert worden. Dies gilt auch fiir den Versuch
Rickerts, einen Ausweg aus den wertphilosophischen
Widerspriichen iiber den Begriff des "transzendentalen
Sollens" (Rickert, H., Der Gegenstand der Erkenntnis,
Tiibingen: Siebeck 1915) zu suchen: hinter dem Begriff
verbirgt sich, entgegen Rickerts Absicht, am Ende doch
wieder nicht viel mehr als eine einfache Ontologie des
idealen Seins. Der neuere Stand der Erkenntnistheorie
schliesst entsprechend nicht mehr an der neo-
kantianischen Unterscheidung von Kultur und Natur
(und mitgemeint: von Natur- und Geisteswissenschaf-
ten) an, sondern folgt, im Anschluss an die analytische
Sprachphilosophie, eher der Linie, die von Popper,
Kuhn, Lakatos einerseits hin zu den aktuellen Kon-
struktivismusdebatten andererseits fiihrt. Dies aller-
dings indert wenig daran, dass, wo von Kultur die
Rede ist, trotzdem gerne an Rickert (meist allerdings
lediglich implizit) angeschlossen wird.

In einer durchaus poetisch geratenen Fassung (Weber,
M., Die "Objektivitit" sozialwissenschaftlicher und
sozialpolitischer Erkenntnis, in: Gesammelte Aufsitze
zur Wissenschaftslehre, hg. v. J. Winckelmann, Ti-
bingen 1988, p. 214): "Aber irgendwann wechselt die
Farbe: die Bedeutung der unreflektiert verwerteten
Gesichtspunkte wird unsicher, der Weg verliert sich in
der Didmmerung. Das Licht der grossen Kultur-
probleme ist weiter gezogen. Dann riistet sich auch die
Wissenschaft, ihren Standort und ihren Begriffsapparat
zu wechseln und aus der Hohe des Gedankens auf den
Strom des Geschehens zu blicken. Sie zieht jenen
Gestirnen nach, welche allein ihrer Arbeit Sinn und
Richtung zu weisen vermogen: ' ... Der neue Trieb
erwacht, Ich eile fort, ihr ew'ges Licht zu trinken, Vor
mir den Tag und hinter mir die Nacht, Den Himmel
iiber mir und unter mir die Wellen.""

Merz-Benz, P.-U., Die Bedingung der Moglichkeit von
Differenz. Das transzendentallogische Missverstandnis
in der Systemtheorie Niklas Luhmanns, in: Merz-Benz,
P.-U., G. Wagner (Hg.), Die Logik der Systeme. Zur
Kritik der systemtheoretischen Soziologie Niklas Luh-
manns, Konstanz 2000. Die transzendentallogische
Kritik an der Modellierung des Systembegriffs leuchtet
allerdings durchaus nicht ein, und zwar in erster Linie
nach wie vor empirisch. Denn woher genau sollen die,
die Erkenntnis des Subjekts disziplinierenden, trans-
zendentallogischen Bedingungen der Erkenntnis kom-
men? Da gibt es wohl nur zwei Antworten: sie sind
selbst Resultat der Sozialevolution von Kommunika-
tionssystemen, also empirisch gegeben, und nicht
transzendentallogisch voraussetzbar — oder dann muss
man eine Denkfigur bemiihen, die selbst iiberempiri-
scher Natur ist. Da allerdings stehen nur Moglichkeiten
zur Auswabhl, die sich eben empirisch nicht iiberpriifen
lassen.

Popper, K. R., Logik der Forschung, Tiibingen 1972;
Lakatos, 1., The Methodology of Scientific Research
Programmes. Philosophical Papers, voll. I-II, Cam-
bridge 1978.

Insofern sind die gerade medienwissenschaftlich sehr
intensiv gefithrten Debatten rund um die relativisti-
schen Implikationen des Konstruktivismus mehr als
irrefithrend (s. etwa die Beitrige von H. Boventer, S.
Weischenberg, U. Saxer, in: Communicatio Socialis,

Medienwissenschaft Schweiz 2/ 1999



28

30

Nr. 25, H. 2, 1992). Die Kritik mag auf einen subjek-
tivistischen Konstruktivismus durchaus zutreffen. Sie
zielt aber vollstindig am Thema vorbei, wenn mit
Konstruktivismus ein am Kommuni-kationsbegriff an-
setzender, die Selbstkonditionierung von Sozialsyste-
men fokussierender gesellschaftstheoretischer Ansatz
gemeint sein soll (etwa Luhmanns "operativer Kon-
struktivismus"). Und immerhin deckt sich dieser Kon-
struktivismus weitestgehend mit dem aktuellen Stand
der Wissenschaftstheorie — gerade auch, was die Na-
turwissenschaften anbelangt (Popper, insbesondere
Lakatos). Den Naturwissenschaften wird aber wohl
niemand mangelnden "Realitétssinn" und grenzenlosen
Relativismus vorhalten wollen.

Dies, einem Vorschlag von N. Luhmann folgend. Vgl.
Luhmann, N., Gesellschaftsstruktur und Semantik, Bd.
4, Frankfurt/M. 1994, p. 31ff.

Bemerkungen zur "Unklarheit" und "Vagheit" des Kul-
turbegriffs gehoren zu den Dauerklagen der Sozialwis-
senschaften. Etwa, interessiert an den mediensozio-
logischen Potentialen des Kulturbegriffs, im einleiten-
den Beitrag Saxer, U., Zur Theorie von Medien-Kul-
turkommunikation, in: Saxer, U., (Hg.), Medien-Kul-
turkommunikation, Sonderheft Publizistik, 2/1998, p.
9. Er spricht von geradezu "notorischer Unklarheit".
Oder Archer, M., Culture and Agency. The Place of
Culture in Social Theory, Cambridge 1988, p. 1: "the
notion of culture remains inordinately vague despite
little dispute that it is indeed a core concept.”

Vgl. etwa Fisch, J., Stichwort: Zivilisation, Kultur, in:
Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon
zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, hg. v. O.
Brunner, W. Conze, R. Koselleck, Bd. Bd. 7, Stuttgart:
Klett 1992, p. 6791f.

Vegl. dazu Luhmann, N., Gesellschaftsstruktur und Se-
mantik, Bd. 4, Frankfurt/M. 1994.

Fisch, J., Stichwort: Zivilisation, Kultur, in: Geschicht-
liche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur poli-
tisch-sozialen Sprache in Deutschland, hg. v. O. Brun-
ner, W. Conze, R. Koselleck, Bd. Bd. 7, Stuttgart: Klett
1992, p. 679ff.

Science des mass média suisse 2/ 1999

32

33

34

35

36

38

39

Luhmann, N., Gesellschaftsstruktur und Semantik, Bd.
4, Frankfurt/M. 1994, p. 38.

Luhmann, N., Gesellschaftsstruktur und Semantik, Bd.
4, Frankfurt/M. 1994, p. 42.

Und natiirlich der Umwelt von Kommunikations-
systemen, also "Natur", psychische Systeme, etc.: ich
lasse diesen Fall einfachheitshalber beiseite: denn auch
die Beobachtung der Umwelt von Kommunikations-
systemen erfolgt auf der Basis von Semantiken der
Kommunikationssysteme — sofern man (wie hier) von
dieser Systemreferenz her ansetzt. Zur Unterscheidung
von Sozialstruktur und Semantik vgl. Luhmann, N.,
Gesellschaftsstruktur und Semantik, Bd. 1, Frank-
furt/M. 1993, p. 9ff.

Vgl. dazu: Assmann, J., T. Holscher, Kultur und Ge-
dichtnis, Ffm 1988.

Allerdings unter Umgehung der subjektphilosophi-
schen Implikationen dieser Tradition.

Etwa: Saxer, U., Zur Theorie von Medien-Kulturkom-
munikation, in: Saxer, U., (Hg.), Medien-Kulturkom-
munikation, Sonderheft Publizistik, 2/1998; Ganz-
Blattler, U., Schichten, Lagen, Webmuster. Uberlegun-
gen zur Stratifikation von Kultur, in: Saxer, U., (Hg.),
Medien-Kulturkommunikation, Sonderheft Publizistik,
2/1998, p. 175ff.

Mit Bezug auf Massenmedien: Jarren, O., U. Sarcinelli,
U. Saxer (Hg.), Politische Kommunikation. Ein Hand-
buch, Opladen 1998.

Vgl. zu diesem Integrationsbegriff: Luhmann, N., Die
Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt/M. 1997, insb.
190ff.

Ganz im Sinne (abgesehen von der Verengung des Ar-
guments auf Sprache) von Anderson, B., Imagined
Communities, London/New York 1991.

15



	Kultur als medienwissenschaftlicher Grundbegriff

