
Zeitschrift: Medienwissenschaft Schweiz = Science des mass média Suisse

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Kommunikations- und
Medienwissenschaft

Band: - (1999)

Heft: 2

Artikel: Kultur als medienwissenschaftlicher Grundbegriff

Autor: Romano, Gaetano

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-790746

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-790746
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gaetano Romano

Kultur als medienwissenschaftlicher Grundbegriff

Es scheint für die Sozialwissenschaften im allgemeinen, für die Medienwissenschaften im besonderen, eine

ganz ausgemachte Sache zu sein, dass es Kultur gibt. Kultur lässt sich als selbstverständlich vorhandener
Gegenstand behandeln, den folglich etwa die "Schweiz" natürlich hat - denn wer möchte schon bestreiten
wollen, die Schweiz habe eine Kultur? Dass die Schweiz dann allerdings eine Kultur der Multikulturalität,
also auch die dazugehörenden Problemen interkultureller Kommunikation (alles immer noch innerhalb der
gleichen Kultur) hat, mag allenfalls das Bild etwas komplizieren - aber dann muss eben das nationale
Mediensystem dafür Sorge tragen, dass die nationale Kultur der lnterkulturalität vermittelt werden kann:
und so den Auftrag erfüllen, die schweizerische Gesellschaft kulturell zu integrieren. Denn wie anders sonst
liesse sich eine Gesellschaft integrieren - wenn nicht über die Vermittlung einer homogenen Kultur, auch
wenn diese homogene Kultur, genauer betrachtet, offenbar nicht homogen, sondern pluralistisch ist?

Unangenehmerweise ist aber in letzter Zeit auch die
Existenz einer zunächst europäischen, dann globalen Kultur

(beide zugleich per se Kulturen der lnterkulturalität)
entdeckt worden, gegen die das nationale Mediensystem
zur Verteidigung der nationalen Kultur (der lnterkulturalität)

aufgerufen sein müsste. Doch das nationale

Mediensystem sollte keineswegs nur die nationale Kultur
der lnterkulturalität gegen die globale Kultur der
lnterkulturalität verteidigen. Das nationale Mediensystem,
vertreten am ehesten wohl durch den "service public",
sollte auch nicht vergessen, die Hochkultur zu verteidigen

- also qualitativ hochstehende Programme anzubieten.
Dummerweise muss dabei die Hochkultur gegen
Phänomene verteidigt werden, die inzwischen auch zur Kultur
aufgewertet worden sind - nämlich die Populärkultur.
Und dies alles im Wissen, dass weder Hochkultur noch

Populärkultur heute, im Zeichen der Globalisierung,
allzuviel mit nationaler Kultur zu tun haben -
ausgenommen die nationale Populärkultur, also die "ethnische"
Volkskultur (aber welche: die der Kantone, die der

Sprachregionen, die der Nation? Und warum nicht die der
Gemeinden?).

All diese Entwicklungen und terminologischen Komple-
xierungen lassen denn doch den Verdacht aufkommen,
dass es vielleicht keine so ausgemachte Sache sein kann,
ob es Kultur gibt - oder zumindest: sie in der Form gibt,
wie es der Begriff Kultur, den etwa die Medienwissenschaften

verwenden, suggeriert. Und vielleicht sind die
Probleme, die die Sozialwissenschaften im allgemeinen,
die Medienwissenschaften im besonderen, damit haben,
durch ihren Begriff von Kultur hindurch diesen Entwicklungen

zu folgen, gar keine kulturellen Probleme der

Welt, sondern "nur": Probleme ihres Begriffs von Kultur.
Dieser Verdacht wird nochmals eindringlicher, wenn man
zu beobachten versucht, wie extensiv der Kulturbegriff
inzwischen nicht nur in professionellen (also auch:

wissenschaftlichen), sondern auch in alltagsweltlichen
Kontexten operativ verwendet wird: Ob Schichten oder
Milieus, natürliche oder formalisierte Sprachen, archaische

Stämme oder die moderne Gesellschaft, politische
Systeme oder Ethnien, Massenmedien oder Trommeln,
IBM oder Coca Cola, Artefakte jeder Art und jeder Zeit,
egal ob Pfeilspitzen, Computer oder Zahnbürsten - all

dies und noch vieles mehr lässt sich im Schema der Kultur
und der Kulturdifferenz bezeichnen. Dass die
Sozialwissenschaften durchaus Schwierigkeiten bekunden, ihren

Begriff von Kultur der Flexibilität nachwachsen zu lassen,

mit der der Begriff operativ, in der Gesellschaft,
verwendet wird, leuchtet, so betrachtet, bald einmal ein.

Denn wenn sie es über allerlei - mehr oder weniger
ausgeklügelte - Definitionsstrategien doch tun, wird lediglich,

durch die Definitionen hindurch, die Reichweite des

Begriffs so weit ausgedehnt, dass er innerhalb des
Sozialen kaum mehr Grenzen auszumachen erlaubt: er wird
zur Duplikation des Begriffs des Sozialen - aber wozu
dann einen Begriff (Kultur) definieren wollen, den es, und
theorietechnisch wesentlich ausgereifter, bereits gibt (das

Soziale)? Trotzdem fällt es offenbar schwer,
wissenschaftsintern auf den Kulturbegriff zu verzichten. Wohl,
weil es ganz plausibel klingt, zu sagen, eine Gesellschaft
werde über eine gemeinsame Kultur integriert, während es

doch etwas eigenwillig klingen könnte, die Gesellschaft
als durch sich selbst integriert verstehen zu müssen.

Nun kann aber der eigentümliche Klang der zweiten
Variante kein Argument gegen ihre Berechtigung sein - denn
dass sie eigentümlich klingt, liegt am Eigenschwung
sozialwissenschaftlicher Traditionen, die die Verwendung
von "Kultur" als Integrations- und Bindemittel von
Gesellschaft nahelegen. Ich werde entsprechend im weiteren

gegen diese Tradition zu argumentieren versuchen - also

tatsächlich behaupten, die Gesellschaft integriere sich
selbst. Mit einer "Gesellschaft, die sich selbst integriert",
ist aber nun eine ganz andere Gesellschaft gemeint, als

mit jener "Gesellschaft, die über eine gemeinsame Kultur
integriert wird". Die eine, "sich selbst integrierende
Gesellschaft", ist ein Kommunikationssystem, das über
Sozialevolution Medien entwickelt, die die Annahme
bzw. Ablehnung von Kommunikation einschränken - diese

Gesellschaft ist eine seit langem schon "globale",
funktional differenzierte Gesellschaft, die über symbolisch

generalisierte Kommunikationsmedien integriert
wird. Die andere, kulturell integrierte Gesellschaft, ist
hingegen im wesentlichen die nationale Gesellschaft - also

ein Begriff von Gesellschaft, der sich auf das Territorium
und die (homogenen) kulturellen Werte der Nation
festlegt.

2 Medienwissenschaft Schweiz 2/1999



Interessanterweise haben beide Modellierungen die
gleiche Wurzel: in erster Linie Talcott Parsons Aneignung
des soziologischen Klassikererbes. Medienwissenschaftlich

(und durchaus auch allgemeiner sozialwissenschaftlich)

wurde aber fast ausschliesslich, und wie vermittelt
auch immer, der wertezentralistische Kulturbegriff von
Parsons rezipiert: und die dazugehörende Vorstellung,
Gesellschaften (im Plural: also verstanden als nationale
Gesellschaften) würden durch kulturellen Wertekonsens

integriert (oder etwa durch Multikulturalität bedroht). Ein

Kulturbegriff, den Parsons (in seinen wertezentrali-
stischen Konnotationen) bei Dürkheim entlehnt und der
sich so auch bestens mit kulturanthropologischen
Modellierungen homogener Kultur vertragen konnte. Dieser

Kulturbegriff ist heute, so ausgiebig verwendet er immer
noch werden mag, kaum mehr anschlussfähig: im Zeitalter

der Globalisierungsdebatten, angesichts der Art und

Weise, wie eine globale Gesellschaft konnexionistisch
über Netzwerke (dank "alter Massenmedien" und "Neuer
Medien") dezentral kommuniziert, lässt sich nicht länger
an einem wertezentralistischen Kulturbegriff festhalten.
Er ist aber auch deswegen nicht mehr anschlussfähig, weil
die faktische Verwendung des Kulturbegriffs in der
Gesellschaft diesem engen Begriff von Kultur längst
entwachsen ist. Und schliesslich sind auch Definitionsstrategien

nicht mehr plausibel, die Kultur als katego-
rialen Gegenstand auffassen: als eine ontologische
Weltregion gewissermassen, die sich einer anderen

entgegensetzen lässt - also Kultur vs. Natur etwa. Wie könnte
aber ein theorietechnisch brauchbarer Kulturbegriff, der
sich also auch als medienwissenschaftlicher Grundbegriff
eignen müsste, dann noch aussehen? Angesichts dieser

Problemlage, muss wohl ein Versuch, auf diese Frage eine

Antwort finden zu wollen, zunächst den Weg der
grundbegrifflichen Reflexion einschlagen.

Ich werde zunächst also die medienwissenschaftlich
immer noch gängige Verwendung von Kultur als

gesellschaftliches Integrationsinstrument an der wichtigsten
(selten allerdings deklarierten) Quelle selbst kritisieren: an
Parsons kulturdeterministischer Modellierung der Integration

von Gesellschaften Uber kulturellen Wertekonsens

(I). Sodann werde ich, am Leitfaden einer Kritik von
Definitionsstrategien, die Kultur als Gegenstand
auffassen, einen Kulturbegriff vorstellen, der sich in erster
Linie an seiner faktischen Verwendung in der Gesellschaft

orientiert: also Kultur weder als Wertekonsens,
noch als Gegenstand, vielmehr als historischen
Reflexionsbegriff der modernen, funktional differenzierten
Gesellschaft modelliert (II). Schliesslich sollen die sozial-
wie medienwissenschaftlich denkbaren Anschlüsse an
dieses Verständnis von Kultur kurz angedeutet werden:
ein so verstandener Kulturbegriff hätte insbesondere den

Vorteil, nicht in Kontrast geraten zu müssen zur immer
deutlicher sich als globale Gesellschaft thematisierenden

Kommunikationsgesellschaft - und zugleich die Spannweite

der faktischen Verwendung des Kulturbegriffs in
der modernen Gesellschaft erklären zu können (III, IV).

I

Parsons leitet seinen Begriff von Kultur aus jenem des

Handelns ab. Genauer: er begreift Kultur als eines der

Teilsysteme des allgemeineren Handlungssystems. Die
Teilsysteme des Handlungssystems sind nach dem
bekannten Vierfelderschema, dem AGIL-Schema, disponiert:

Kultursystem, Gesellschaftssystem, Persönlichkeitssystem,

Verhaltenssystem (Organismus). Das kulturelle
Teilsystem führt dem Handlungssystem Wertorientierung
zu und sorgt für die Erhaltung kultureller Muster (pattern-
maintenance, Strukturerhaltung); das Gesellschaftssystem
führt dem Handlungssystem Normorientierungen zu und

sorgt für Integration; das Persönlichkeitssystem führt dem

Handlungssystem Zielorientierungen zu und sorgt für
Zielerreichung; das Verhaltenssystem schliesslich führt
dem Handlungssystem Mittel- und Ressourcenorientierungen

zu und sorgt für Anpassung. Die Logik des

Vierfelderschemas verdeckt allerdings einen nicht
unwesentlichen Aspekt der Parsonsianischen Theoriearchitektur.

Denn die verschiedenen Teilsysteme sind keineswegs

als gleichberechtigte Aspekte des Handlungssystems
angelegt. Sie beziehen sich vielmehr aufeinander im
Schema einer kybernetischen Kontrollhierarchie.1 Eine

kybernetische Kontrollhierarchie, die auf die beiden Pole

energieintensiver Abläufe in physikalischen Aggregaten
einerseits, energiearmer Steuerung von Informationsflüssen

andererseits verteilt ist. Und die hierarchische

Beziehung wird so hergestellt, dass das niedrigere System
dem höheren System zwar an aufgewendeter Energie
überlegen ist, das höhere aber dem niedrigeren an

Information und Steuerungsleistung. Dies bedeutet, auf
die Hierarchie der Teilsysteme übertragen: das

Verhaltenssystem als das niedrigste System - weil am nächsten

an der physikalischen Umwelt, denn es muss ja für
Anpassung an die physikalisch-chemische Natur sorgen -
braucht viel Energie, ist aber den höheren Systemen

jeweils an Information und Steuerungsleistung unterlegen:
also in aufsteigender Reihenfolge dem Persönlichkeitssystem,

dem Gesellschaftssystem und schliesslich,
zuoberst, dem Kultursystem. In dieser kybernetischen
Kontrollhierarchie kommt somit dem am weitesten weg von
der Materialität des Daseins plazierten System, dem

Kultursystem, die Rolle des die Hierarchie von oben

kontrollierenden Steuerungspols zu. In ein einfaches

Schema umgesetzt: das Kultursystem stellt
Wertebindungen, also die steuernden Kontrollwerte des

Handlungssystems, zur Verfügung; Wertebindungen, die dann

in Normen des Gesellschaftssystems umgesetzt werden

und dessen Integration ermöglichen; die dann durch das

Persönlichkeitssystem internalisiert werden und dort seine

mentalen Dispositionen, im Sinne von Zielorientierungen,
bestimmen; die dann die Grundlage abgeben für
Verhalten, das die Anpassung an die physikalischchemische

Natur ermöglicht.

Leicht zu sehen, dass diese Kontrollhierarchie ausgeprägt
kulturdeterministisch angelegt ist.2 Die Kontrollwerte des

Systems, die kulturellen Werte, bestimmen die ganze
kybernetische Hierarchie, von oben nach unten. Kultur

Science des mass média suisse 2/1999 3



sorgt, über die Bindung an Werte, für die Integration der
Gesellschaft durch Normen, für die mentale Strukturierung

der Personen und damit für die Anpassung an die
natürliche Umwelt über Verhalten. Kultur sorgt reihum
für alles, kurz gesagt: Kultur integriert, normiert, strukturiert

mental und determiniert das Verhalten.

Die Abrundung dieser kulturdeterministischen
Kontrollhierarchie nimmt Parsons in seinem Spätwerk vor. Und

zwar, indem er die Hierarchie sowohl oben wie auch

unten durch entsprechende Umwelten (später
Bezugssysteme) ergänzt.3 Die Umwelt, die unten an die Hierarchie

angrenzt, wurde bereits erwähnt: die physikalischchemische

Natur. Die Umwelt, die oben, also an das

Kultursystem, angrenzt, ist übernatürlicher Art - im besonderen

Religion. Es ist "the 'ultimate reality' which poses
'problems of meaning' in the sense sociologists associate
above all with the work of Max Weber."4 Problems of
meaning - also der Webersche Sinnbegriff. Was damit

genau gemeint ist, wird Parsons etwas später auf den

Punkt bringen, indem er diese übernatürliche Umwelt zum
letzten Bezugssystem der "human condition" überhaupt
aufwertet: er wird dieses letzte Bezugssystem das "te-
lische System" nennen, also die finalen Strukturen der
human condition überhaupt.5 Und gemeint ist:
Sinnvermittlung durch Religion, also jene Orientierungen, die
der Zufälligkeit der Welt Ordnung geben und Sicherheit
in Bezug auf die Finalität des Daseins (der Welt und des

Subjekts) vermitteln. Parsons meint, wie Weber auch,

Sinnvermittlung durch religiöse Transzendenz.

In dieser Bedeutung, meist aber ohne expliziten Bezug auf
Religion, wird der Sinnbegriff vielfach in die späteren
Variationen des Parsonsianischen Kulturbegriffs eingefügt

- unter Beibehaltung meist auch der kulturdeterministischen

Modellierung. Für medienwissenschaftliche
Belange ist etwa Saxers Durchsicht von 164 Definitionen des

Kulturbegriffs instruktiv, die vielfach direkt oder über

Seitenwege oder auch Vorläufer den Parsonsianischen

Kulturbegriff variieren. Kultur wäre demnach, in Saxers

Zusammenfassung, "jenes gesellschaftliche Teilsystem,
das für die mentale Strukturierung der Gesellschaftsmitglieder

verantwortlich ist, indem es die verhaltenssteuernden

Orientierungsmodelle hervorbringt. Ihr Hauptobjekt
ist dementsprechend Sinn, zu verstehen als eine Strategie
der Reduktion der Zufälligkeit und widersprüchlichen
Vielfalt der Erfahrungswelt und der möglichen
Verhaltensweisen auf identifizierbare, vorbildhafte Muster."6

In dieser Zusammenfassung tauchen, etwas variiert, alle
Elemente der Parsonsianischen Modellierung auf - kritisiert

man das Ausgangsmodell, lassen sich auch die
Schwächen seiner Variationen hervorheben. Diese Kritik
ist nun an sich seit längerem bekannt. Denn Parsons
transferiert hier drei bereits ausgiebig kritisierte
Argumentationshorizonte des 19. Jahrhunderts in die "main stream

sociology" des 20. Jahrhunderts - und von dort in gängige
medienwissenschaftliche Modellierungen von Kultur.
Diese drei Argumentationshorizonte sind: erstens ein an

finaler, letztlich transzendenter, Lebensorientierung

ausgerichteter Sinnbegriff - hier ist Max Weber das

Vorbild; zweitens den Wertbegriff der deutschen
Wertphilosophie, adaptiert mit Bezug auf das weberianische
(neokantianische) Schema von Wert und Wertverwirklichung

- in allerdings, entgegen Webers Absichten,
ausgeprägt idealistischer Wendung; drittens den
Wertezentralismus der Durkheimschen Soziologie, der in den

Begriff des kulturellen Wertekonsenses als

Integrationsvoraussetzung von Gesellschaften, also in eine
Homogenisierung des Kulturbegriffs und eine Nationalisierung
des Gesellschaftsbegriffs, einmündet.

1. Zum Sinnbegriff: Der Einbau des Weberschen Sinnbegriffes

in Parsons Kultursystem richtet den Parsonsianischen

Kulturbegriff im wesentlichen auf Transzendenz
und Finalität hin aus. Sinnvermittlung wäre hier letzte

Lebensorientierung, verstanden als Vermittlung von
Sicherheit in die Zukunft hinein, also letztlich religiöse
Transzendenz (oder ersatzweise die modernen Ideologien).

Dies aber sind Themen, die aus dem 19.
Jahrhundert ins 20. hineinreichen - es sind Themen des Zeitalters

der Ideologien einerseits, des Kulturpessimismus des

ausgehenden 19. Jahrhunderts andererseits. Ein
Kulturpessimismus, der auf den Verlust der ehemaligen Zent-
ralität religiös-moralischer Integration der Gesellschaft im
Zuge funktionaler Differenzierung (vor allem: Wirtschaft
und Politik bzw. der bürokratische Staatsapparat - das

stählerne Gehäuse der Hörigkeit) reagiert. Man muss nicht
einmal bestreiten, dass es so auch geht; es genügt, darauf
aufmerksam zu machen, dass es eben empirisch ohne
weiteres auch anders geht - dass also die Parsonsianische

Engführung des Kulturbegriffs auf einen an Transzendenz
interessierten Sinnbegriff bereits empirisch nicht mehr
einleuchten kann. Denn immerhin sind die aktuellen
Debatten doch eher auf Konzepte wie das "Ende der

Ideologien", das "Ende der meta-récits" der Moderne hin
orientiert. Und sehr wirkmächtige Selbstbeschreibungen
der modernen Gesellschaft - etwa: "Risikogesellschaft" -
deuten doch an, dass man sich in bezug auf die Zukunft
auf ziemlich viel Unsicherheit einzustellen beginnt.7 Die
moderne Gesellschaft kann damit offensichtlich durchaus

leben, ohne auf die Idee verfallen zu müssen, eine

kulturlose Gesellschaft geworden zu sein: nur weil keine

Sinnvermittlung als transzendente oder ideologische
Sicherung der Finalität des Lebens und der Gesellschaft
mehr möglich scheint - ausser wenn man denn

kulturpessimistisch sein möchte.8 Wenn man also trotzdem noch

am Sinnbegriff des 19. Jahrhunderts zur Definition des

Kulturbegriffs anschliessen will, muss man wissen,
worauf man sich einlässt: man legt sich auf ein Sinn- und

damit Kulturkonzept fest, das letztlich auf transzendente

Finalität, sei es in religiöser, sei es in ideologischsäkularer

Fassung, festgelegt ist. Und dies dürfte heute

kaum mehr anschlussfähig sein.9

2. Zum idealistischen Wertbegriff: Parsons entnimmt,
vermittelt über Weber, den Wertbegriff der deutschen

Wertphilosophie. Diese wiederum reagiert auf den Zerfall
des absoluten Idealismus: also insbesondere auf die
Unmöglichkeit, die mittelalterliche Einheit des Wahren und

4 Medienwissenschaft Schweiz 2/1999



des Guten nun im Absoluten denken zu können. Das

zugrundeliegende Thema lässt sich in soziologischen
Begriffen etwas anders fassen: es ging darum, nach dem
Zerfall der religiös-moralischen Integration der
mittelalterlichen Gesellschaft die Möglichkeit zu denken, der
Moral auch die Integration der modernen Gesellschaft
anzuvertrauen. Die Wertphilosophie selbst stellt dabei an
den Platz des Wahren das Sein, verstanden nun als pure
Faktizität, und an die Stelle des Guten den Wert. Und im
Ganzen die Formel: faktisch Seiendes ist, Werte hingegen
gelten (nur). Damit ist das Problem der "Realitätskraft"
von Werten, oder eher soziologisch: ihrer "Integrationskraft",

natürlich nicht gelöst. Denn jetzt muss es darum
gehen, zu begründen, dass Werte, auch wenn sie faktisch
nicht sind, trotzdem faktisch gelten - sich also real

verwirklichen, auch wenn sie nicht "eigentlich" "wirklich"
sind. Aus dem Paradox, etwas, das nicht ist, trotzdem als

irgendwie Seiendes fassen zu müssen, hat sich die

Wertontologie nicht lösen können.10 Weber nun nimmt
das Thema, soziologisch gewendet, im neukantianischen
(also eher an den erkenntnistheoretischen Implikationen
des Wertbegriffs orientierten) Schema der Beziehung
zwischen Werten und Werteverwirklichung auf, empirisch
ausgeführt in seinen religionssoziologischen Studien -
und antwortet damit auf die zeitgenössischen Debatten
zwischen Idealismus und Materialismus, Ideen und
Interessen. Max Weber selbst gelangt allerdings zu einem
ernüchternden Resultat: die moderne Gesellschaft, komprimiert

auf die paradigmatischen "Maschinen" Wirtschaft
und Staat, bedarf einer moralischen Grundlegung nicht
mehr. Anders gesagt: sind die Werte zur Maschine
verwirklicht, braucht es keine Werte mehr."

Parsons sieht das anders - trotzdem aber an Weber
anschliessend. Zunächst wird das weberianische Schema

von Wert und Wertverwirklichung idealisiert und auf
einen einfachen Determinismus umgestellt: kulturelle Werte
integrieren die Gesellschaft. Dann übernimmt Parsons
auch das Schema selbst, auf das Webers Religionssoziologie

lediglich antwortet: die Gegenüberstellung von
Idealismus und Materialismus, von Geistigem und
Materiellem.12 Denn Parsons Kontrollhierarchie ist, wie immer
auch kybernetisch verkleidet, doch recht unvermittelt auf
die beiden Pole dieser Unterscheidung hin disponiert:
ganz oben übernimmt die Kultur die Rolle des
informationsintensiven geistigen Steuerungszentrums, ganz unten
übernimmt das Verhaltenssystem die Bewältigung der
Materialität des Daseins.

Legt man die kybernetische Einkleidung beiseite, taucht
hinter der Kontrollhierarchie die Unterscheidung von
Geist und Materie auf - die gleichen Konnotationen, die
dann, in dieser Traditionslinie, auch in die Entgegensetzung

von Kulturalismus und Strukturalismus einbezogen
worden sind. Sei es über Parsons, sei es über ein Par-
sonsianisch inspiriertes "relire" seiner Quellen, hat dies

die Assoziation des Kulturbegriffs mit allem, was als

irgendwie besonders ideell, als besonders geisthaltig
erscheint, verfestigt: etwa Religion, Moral, Prestige, gerne
auch Kunst, Familie, Individualismus, etc. - eingefasst in

den Begriff der Werte, gelegentlich auch unter Beiziehung
von "Normen".13 Auf der anderen Seite findet sich alles,
was irgendwie besonders materiell erscheint: im besonderen

Geld, auch Macht, die Positionsstruktur der Gesellschaft,

die sich ja vor allem dadurch auszeichnet, dass sie

wiederum Geld und Macht abwirft - im allgemeinen das

Institutionengefüge der Gesellschaft, das die objektiven
Beschränkungen subjektiver Handlungsorientierung zur
Verfügung stellt. Dieses Schema muss im übrigen nicht
nur kulturdeterministisch gelesen werden; es lässt sich
auch strukturdeterministisch verwenden - oder aber die
beiden Seiten lassen sich stärker autonomisieren und,
etwa "dialektisch", wieder aufeinanderbeziehen.14

Doch dieses Schema - Geist/Materie, Ideelles/Materielles

- ist deutlich zu tief im 19. Jahrhundert verankert. Es ist
ein Leitschema, das nicht zuletzt dem Kulturpessimismus
des fin de siècle des 19. Jahrhunderts zu verdanken ist. Es

reagiert auf die Schockerfahrung des Zerfalls
religiösmoralischer Integration der Gesellschaft im Zuge der

Durchsetzung funktionaler Differenzierung, abgelesen an
den paradigmatischen Funktionssystemen Wirtschaft und
Staat bzw. Politik. Und dies, indem dann Religion und
Moral als Modernisierungsverlierer dem Geistig-Ideellen,
Wirtschaft und Staatsapparat als Modernisierungsgewinner

dem Materiellen zugerechnet werden (kurzum:
Säkularisierung). Die Probleme dieses Schemas liegen
allerdings noch um einiges tiefer: denn es ist der Subjekt-
Objekt-Philosophie verpflichtet - und ihren inzwischen
als unlösbar einstufbaren Schwierigkeiten.

Im Schema der Werte und der Werteverwirklichung
versucht Parsons die Frage anzugehen, wie gemeinsame (also

intersubjektiv geteilte) Wertorientierungen (Kultur) sich

in der Form einer institutionellen Ordnung (soziale
Ordnung: Gesellschaft) niederschlagen. Dieser Versuch scheitert

bereits im Ansatz: denn Parsons voluntaristischer (an
den Wertorientierungen von Subjekten orientierter)
Handlungsbegriff kann weder erklären, wie gemeinsame
(intersubjektive) Wertorientierungen Zustandekommen, noch
wie genau diese Wertorientierungen auf die objektiven
Bestandteile von Handlungssituationen abgestimmt werden

könnten - Parsons muss die Faktizität einer bereits

existierenden Sozialordnung schlicht voraussetzen, ohne

sie in ihrem Zustandekommen erklären zu können.15

Inzwischen kann man wissen (dank der "kommunikationstheoretischen

Wende der Sozialwissenschaften"), dass

diese Probleme innerhalb des Subjekt-Objekt-Paradigmas
nicht lösbar sind: es führt kein Weg von der Subjektivität
zur Intersubjektivität und von dort zur sozialen
Ordnung.16 Dazu bedarf es des Begriffs der Kommunikation.
Dann aber gründen Gesellschaften nicht länger in
Wertekonsens, sondern sie müssen (in Anschluss also, um bei
den soziologischen Klassikern zu bleiben, an Mead, und

nicht an Dürkheim) etwa als sich selbst, durch
Sozialevolution, konditionierende Kommunikationssysteme
modelliert werden.17 Dies schliesst die Relevanz
gesellschaftlicher Selbstkonditionierung durch Moral und Werte
durchaus nicht aus - aber sicherlich lässt sich ausschlössen,

in Moral und Werten die Basis gesellschaftlicher In-

Science des mass média suisse 2/1999 5



tegration überhaupt zu sehen. Dies lässt sich im übrigen
auch ohne Rekurs auf die kommunikationstheoretische
Wende der Sozialwissenschaften ausführen - orientiert an
den Problemen der Quelle, der Parsons in erster Linie die
idealistische Wendung des weberianischen Schemas von
Wert und Wertverwirklichung entnimmt: Emile Dürkheim.

Dürkheims Problemstellung entspricht der Max Webers:
wie lässt sich, nach dem Zerfall der religiös-moralischen
Integration der mittelalterlichen Gesellschaft, die
Möglichkeit moralischer Integration auch in der modernen,
funktional differenzierten Gesellschaft vorstellen. Als
Leitparadigma für funktionale Differenzierung dient
wiederum die "wirtschaftliche Beziehung" - die Arbeitsteilung

also, abgelesen am Funktionssystem Ökonomie.
Aber anders als Weber hält Dürkheim daran fest, dass

auch die "Arbeitsteilung" Uber eine "eigenständige Mora-
lität" verfüge, die aus der Arbeitsteilung selbst herauswachse

- die bekannte organische Solidarität.18 Nun kann

Dürkheim das Problem nicht lösen, das sich beim Versuch
stellt, die Integration einer funktional differenzierten
Gesellschaft durch eine gemeinsame, also unitäre, Moral
vorzustellen. Parsons nimmt die Problemstellung auf und
beantwortet sie mit dem Begriff der Wertegenera-
lisierung: die Moral reagiert auf Differenzierung durch

Generalisierung - und die generalisierten, gemeinsamen
Werte stellen dann die Integrationsvoraussetzung der
funktional differenzierten Gesellschaft dar. Aber damit
müsste sich Parsons ein anderes Problem einhandeln:
nämlich begründen zu müssen, wie denn so weit
verallgemeinerte Werte Uberhaupt noch für gesellschaftliche
Integration zuständig sein könnten - was Parsons
durchaus nicht tut. Er unterstellt lediglich den Automatismus

zwischen kulturellen Werten und gesellschaftlicher
Wertverwirklichung. Tatsächlich aber ist nicht so ohne
weiteres einsehbar, wie so weit verallgemeinerte Werte
noch eine besondere integrationstechnische Bedeutung
haben sollten. Generalisierte Werte sind nicht mehr als

sehr allgemeine Gesichtspunkte des Vorziehens oder
Ablehnens von Zuständen - also lediglich sehr allgemeine
Präferenzgesichtspunkte. Und darüber, wie diese
Zustände verwirklicht werden sollen, sagen sie eben nichts
mehr aus. Nehmen wir etwa den Wert der Gleichheit:
darauf kann man sich einigen. Doch wenn es um seine

Verwirklichung geht: was soll's dann sein - nur formale
oder aber materiale Gleichheit? Und wieviel Ungleichheit
verträgt eigentlich der Wert der Gleichheit?

Dies muss nun nicht bedeuten, Werte seien funktionslos.
Aber sie können allenfalls dazu dienen, Konsens gewis-
sermassen vorzusondieren. Werte eignen sich allenfalls
zur Strukturierung genügend verdichteter Sozialbeziehungen

- also zur Strukturierung von face-to-face-Interak-
tionskontexten. Wo nicht-interaktive Kommunikation
dominiert (etwa in massenmedial vermittelten politischen
Diskursen), dient der (im übrigen ausgiebig praktizierte)
Rückbezug auf Werte bekanntlich in erster Linie dazu,
Konsens im Allgemeinen zu simulieren: um Dissens im
Wesentlichen zu kaschieren - Werte sind dann kaum
mehr als das freie Wechselgeld des politischen Diskurses.

An solch fragile Gebilde die Integration der modernen,
funktional differenzierten Weltgesellschaft delegieren zu

wollen, scheint inzwischen theorietechnisch zu gewagt -
denn die Weltgesellschaft kann sicherlich nicht mehr im
Schema "dichter" Sozialbeziehungen, also von face-to-

face-Interaktion, gelesen werden.

Es bleibt schliesslich der dritte, problematischste, weil
lange genug folgenreichste Argumentationshorizont zu
kommentieren: der Wert^Zentralismus der Durkheimschen

Soziologie.

3. Zum Wertezentralismus: Dürkheim ging es ja darum, zu
begründen, wie eine funktional differenzierte Gesellschaft
trotzdem noch durch eine unitäre, also homogene Moral
zusammengehalten werden könne. Es ging ihm darum,

gesellschaftliche Integration von einem Wertezentrum her

zu konzipieren, das die dezentrale Operationslogik von
Funktionssystemen eben von einem unitären Zentrum her

zusammenhalten kann. Das historische Vorbild dazu
lieferte die Religion, das Ende des 19. Jahrhunderts aktuelle
Vorbild lieferte hingegen das, was gerne auch als

Nachfolgesemantik der Religion bezeichnet wird: die Nation.
Über den Parsonsianischen Begriff des kulturellen
Wertekonsenses wird nun - wie Tenbruck sehr gut zeigt19 -
genau diese Konnotation in die main stream-Soziologie
des 20. Jahrhunderts transferiert. Der soziologische
Gesellschaftsbegriff selbst wird an die Semantik der Nation
angeglichen - was sich dann in der gängigen Plural-
verwendung des Begriffs "Gesellschaft" niedergeschlagen
hat: Gesellschaften, (meist nur implizit) dann verstanden
als nationale Gesellschaften. Bezieht man nun einen
nationalisierten Gesellschaftsbegriff auf seine Basis, also den

kulturellen Wertekonsens, zurück, erhält auch der
Kulturbegriff, in einer eigenwilligen feedback-Schleife, die
Konnotation einer primär nationalen oder auch ethnischen
Kultur - was sich schliesslich auch gut mit kulturanthropologischen,

an der Vorstellung der Homogenität von
Kultur orientierten Modellierungen des Kulturbegriffs
verträgt.20 Aus dieser eigenwilligen feedback-Schleife
zwischen der Vorstellung von der Integrationskraft kulturellen

Wertekonsenses und einem auf die Nation
enggeführten Gesellschaftsbegriff beginnen die Sozialwissenschaften

erst in jüngerer Zeit aufzuwachen. Der Begriff,
der dieses Erwachen markiert, ist jener der Globalisierung.

Man beginnt darauf aufmerksam zu werden, dass

gesellschaftliche Integration, angesichts einer längst
globalisierten Operationslogik von Funktionssystemen
(insbesondere auch: des massenmedialen), angesichts der
Art und Weise, wie die Weltgesellschaft inzwischen
dezentral und konnexionistisch über Netzwerke kommuniziert,

wohl kaum mehr plausibel in wertzentralistischen
Begriffen gedacht werden kann.21 Diese implizite
Nationalisierung des Gesellschaftsbegriffs einerseits, Homogenisierung

des Kulturbegriffs andererseits in der Durk-
heim-Parsons Traditionslinie muss als eigentliches
terminologisches Unglück bezeichnet werden - nicht zuletzt
auch in bezug auf medienwissenschaftliche Fragestellungen.

Es hat dazu geführt, allzu lange das System der
Massenmedien als nationales System zu betrachten - und den

6 Medienwissenschaft Schweiz 2 /1999



nationalen Massenmedien entsprechend einen (nur schon

wirkungstheoretisch betrachtet) unrealistischen, werte-
zentralistisch an die Nation gerichteten kulturellen
Integrationsauftrag zuzumuten. Doch die Massenmedien können

wohl kaum mehr (das ist dann allerdings aber auch
nicht wenig) als kulturelles agenda setting zu betreiben -
wenn nur klar wäre, was denn Kultur nun genau sein
könnte.

Angesichts dieser Probleme, ist vor allem erstaunlich, wie
zäh sich wertezentralistische, politikzentrierte Konzepte
gesellschaftlicher Integration durch kulturellen Wertekonsens

im Wissenschaftsbetrieb erhalten konnten. Dies dürfte

wohl vor allem mit dem Eigenschwung von Traditionen
zusammenhängen - Traditionen, die die Beobachtung
einer sicherlich nicht erst seit den Globalisierungsdebatten
sich formierenden, funktional differenzierten Weltgesellschaft

lange genug behindert haben. Traditionen aber

auch, die in dem Masse, wie die Themen der Weltgesellschaft

und der Globalisierung, der Globalisierung des

massenmedialen Systems und der neuesten
kommunikationstechnologischen Revolution vorangetrieben werden,

zunehmend mehr an Plausibilität verlieren. Angesichts

dieser Entwicklungen, scheint ein Anschluss an den

wertezentralistischen wie subjektphilosophischen Kulturbegriff

in der Durkheim-Parsons-Traditionslinie nicht
mehr möglich. Es bedarf eines Kulturbegriffs, der kompatibel

ist mit der funktionalen Differenzierung einer
dezentral kommunizierenden We/fgesellschaft: einer
Weltgesellschaft, die gerade nicht über "Kultur" (verstanden
als Wertekonsens) integriert wird, deren Integration
vielmehr durch die Strukturen der funktionalen Differenzierung

selbst, durch die Operationslogik globaler
Funktionssysteme, durch symbolisch generalisierte
Kommunikationsmedien geleistet wird. In dieser Situation ist ein
wertezentralistisch modellierter Kulturbegriff nicht mehr

operationsfähig - und jedenfalls auch nicht mehr in der

Lage, sich der Komplexität der faktischen Verwendung
des Kulturbegriffs in der modernen, funktional differenzierten

Weltgesellschaft anzunähern. Wie aber könnte
dann noch ein theorietechnisch plausibler Kulturbegriff
aussehen? Vielleicht folgendermassen, präsentiert in

(lockerer) Auseinandersetzung mit einer anderen, immer
noch gängigen, Definitionsstrategie von "Kultur": Kultur
als Gegenstand, den man von anderen Gegenständen
absetzen kann - Kultur und Natur.

II

Wollte man sich an den Gegenstandsfeldern orientieren,
die der Kulturbegriff operativ zu unterscheiden vermag,
müsste man, nur schon die einleitend genannten Beispiele
aufnehmend, genausosehr Gegenstandsfelder wie Schichten

und Milieus (Ober-, Mittel-, Unterschichtskultur;
Eliten- und Populärkultur; Subkulturen allerlei Art),
"natürliche" oder artifizielle Symbole (Sprachkultur),
Gesellschaftsformationen (Kultur der Moderne, archaische

Kulturen), Funktionssysteme (politische Kultur,
Wissenschaftskultur, massenmediale Kultur), segmentäre
Differenzierungen (nationale Kultur, Ethnokulturen), Organi¬

sationssysteme (Organisationskultur) bis hin zur Totalität
menschlicher Artefakte (etwa: Alltagskultur) umspannen.
Hier ansetzend, bliebe nur der Weg der Addition offen.
Ein Weg, der (um zu einem allgemeinen Begriff von Kultur

gelangen zu können) alles "spezifisch Menschliche"
als Kultur zusammenfassen - und etwa der Natur
gegenüberstellen müsste.22 Wollte man also mit "Kultur" ein

Gegenstandsfeld im Unterschied zu anderen Gegenstandsfeldern

bezeichnen, also gewissermassen eine ontologi-
sche Weltregion (die Kultur) von einer anderen (die
Natur) absetzen, würde man den Begriff auf ein
Allgemeinheitsniveau zwingen, wo er letztlich zu viel Diskri-
minationsfähigkeit verliert - ihm also genau das genommen

wird, was er offenbar durchaus zu leisten in der Lage
ist: Unterschiede zu bezeichnen. Denn wenn alles, ausser
der Natur, Kultur ist: was nützt dann diese Unterscheidung

noch, ausser dass man nun weiss, dass die Natur
etwas anderes als die Kultur ist?

Doch bemerkenswerterweise kann man den Begriff "Kultur"

auch noch ganz anders verwenden. Man kann ihn
nämlich ohne weiteres auf die (neokantianische)
Unterscheidung von Kultur und Natur selbst wieder anwenden.

Dies, indem etwa darauf hingewiesen wird: dass jede
Naturbetrachtung doch wohl wiederum an einen kulturell
bedingten Begriff von Natur gebunden ist, genauso wie
die Betrachtung von Kultur wiederum auf einen
"kulturbedingten Standpunkt" zurückbezogen werden kann - und

schon löst sich die Unterscheidung von Kultur/Natur im
Kulturbegriff selbst wieder auf, und zwar auf beiden
Seiten der Unterscheidung. Das Resultat dieser Operation
ist - zumindest auf den ersten Blick - Relativismus. Die
relativistischen Implikationen dieser der Subjekt-Objekt-
Philosophie verpflichteten Unterscheidung lassen sich nun
entweder in Richtung auf Historisierung der
"sozialwissenschaftlichen Begriffsapparate" verschieben (Max
Weber)23, oder aber in das "transzendentale Subjekt"
zurückverlegen: in die "transzendentalen (inzwischen nur noch
transzendental/ogwc/ien24) Bedingungen der Möglichkeit
von Erkenntnis". Oder man geht den Weg, den die neuere

Erkenntnistheorie (Popper, Lakatos25), an die Erträge der

analytischen Sprachphilosophie anschliessend,
vorgezeichnet und der sozialwissenschaftliche Konstruktivismus

inzwischen weitergeführt hat: die Konstitution von

"Objekten" wie "Subjekten" (und insbesondere: von "In-

tersubjektivität") findet - für Sozialsysteme - über
Kommunikation statt. "Objekte" (also auch: "natürliche"
Objekte) sind, für Sozialsysteme, kommunikativ erzeugte
Objekte, und das "Erkennen" dieser Objekte ist nicht dem

(allenfalls transzendentallogisch disziplinierten) Belieben
der "Subjekte" überlassen, sondern referiert wiederum auf
kommunikativ erzeugte Begriffe, die die Beobachtung
kommunikativ erzeugter "Objekte" erlauben - in den

Grenzen und den Möglichkeiten, die die Evolution von
Sozialsystemen (also von Kommunikationssystemen) zur
Verfügung stellt. Diese, an die kommunikationstheoretische

Wende der Sozialwissenschaften anschliessende,

Auflösung des Relativismusproblems vermag Konstruktivismus

mit einer nicht-relativistischen Modellierung von
Sozialevolution zu vereinbaren26: vermag also, kommuni-

Science des mass média suisse 2/1999 7



kationstheoretisch gewendet, die Probleme der Rickert-
schen, subjektphilosophischen Unterscheidung von
Kultur/Natur aufzulösen. Dieser konstruktivistische Diskurs
orientiert sich nun allerdings an einem wissenschaftlichen
Duktus. Er stellt einen spezialistischen Begriffsapparat
zur Verfügung, der aber nun zu beobachten erlaubt, wie
die moderne Gesellschaft ihrerseits auf eine analoge
Problemlage reagiert - zusammen mit den Sozialwissenschaften.

Auf die Problemlage nämlich, dass sich im
Kontext einer modernen Gesellschaft kein absoluter
Bezugspunkt von Beobachtung mehr feststellen lässt: an die
Stelle eines univoken, unangreifbaren Bezugspunktes tritt
die Pluralität von Beobachtungsperspektiven, also

Kontingenz - und das Risiko des Relativismus. Zur Thematisierung

dieser Kontingenz von Beobachtungsperspektiven
wie auch zur Bewältigung der implizierten
Relativismusrisiken richtet - so die These - die moderne Gesellschaft

selbst (gewissermassen operativ also, als
historischen Begriff) das Schema der "Kultur" ein.

Tatsächlich bezeichnet Kultur, nun auf die operative
Verwendung achtend, keineswegs Gegenstandsfelder, also

etwa die beobachtete "Natur", oder die jeweils beobachtete

"Kultur". Er bezeichnet vielmehr die Art und Weise,
wie die Betrachtung von Gegenstandsfeldern vonstatten
geht, nämlich kulturell bedingt - also wie wird das, was
beobachtet wird, beobachtet. Es geht, anders gesagt, nicht
um Beobachtung erster Ordnung: was wird beobachtet

(etwa die Natur), sondern es geht um Beobachtung
zweiter Ordnung, um reflexive Beobachtung von
Beobachtungen - wie wird das Gegenstandsfeld "Natur"
beobachtet, oder das Gegenstandsfeld "Schichten", oder
"Gesellschaftsformationen", oder "Organisationssysteme",
oder "Zahnbürsten". Und dann werden Gegenstände nicht
mehr als Gegenstände an sich, sondern als konstruierte,
nämlich kulturell konstruierte, beobachtet.

Sollte dies zutreffen, dann hätten wir es tatsächlich mit
einem ausgesprochen modernen Begriff zu tun: mit einem

Begriff, der als höchst flexibler Reflexionsbegriff von
Beobachtungen eingerichtet ist. Mit einem Schema also,
das als flexible Anweisung zur laufenden Konstruktion
und Dekonstruktion von Beobachtungen, zur laufenden
Konstruktion und Dekonstruktion von auf Gegenstandsfelder

bezogenen "Identitäten" verstanden werden könnte.
Es mag ungewöhnlich scheinen, das Thema "der Begriff
von Kultur" auf diese Weise anpacken zu wollen. Denn es

impliziert, den Begriff "Kultur" aus dem Operationsbereich

von Beobachtungen erster Ordnung, wo es um die

Ordnung der Welt in Gegenstandsfelder, in unterscheidbare

Identitäten geht (also: es gibt Kultur), in den
Operationsbereich der Beobachtungen zweiter Ordnung
umzulegen: wo es um Beobachtung von Beobachtern, also

um Reflexion der Beobachtung erster Ordnung geht (also:
Kultur als Beobachtungsschema).27 So ungewöhnlich der

Vorschlag auf den ersten Blick erscheinen mag: er würde
zumindest erklären helfen, weswegen es bisher den
Sozialwissenschaften so schwer gefallen ist, sich auf
einen theorietechnisch brauchbaren Kulturbegriff im
allgemeinen, einen gegenstandsbezogenen Begriff von

Kultur im besonderen zu einigen. Dies könnte daran

liegen, dass der Begriff selbst sich gegen gegenstandsbezogene

Definitionsstrategien sperrt: denn er kann, nahezu

umstandslos, gleich wieder eingesetzt werden, um
solche Definitionsstrategien reflexiv - als kulturell
bedingt zu beobachten. Dies würde, anders gesagt, die

eigenwillige, so oft und so ausführlich beklagte analytische

"Unfassbarkeit" des Begriffs zu einem guten Teil
erklären.28

Es lassen sich allerdings noch eine Reihe weiterer Indizien

anführen, die dieser Herangehensweise an den

Begriff Kultur weitere Plausibilität zuführen könnten.
Erstens handelt es sich beim Kulturbegriff tatsächlich um
einen spezifisch modernen Begriff: begriffshistorisch
erhält er seine uns inzwischen vertrauten Bedeutungen in
der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts.29 Er scheint
damit eine genuin moderne Erfahrung auf den Begriff zu
bringen. Und man könnte vermuten, dass mit dieser
genuin modernen Erfahrung nichts anderes gemeint ist denn
die Umstellung weg vom mittelalterlichen Essenzenkosmos,

die Umstellung weg vom Interesse an hierarchischer,
klassifikatorischer Ordnung der Gegenstandswelt hin zur
Beobachtung der Kontingenz der Wahl der Standpunkte,
von denen aus die Welt beobachtet wird. Eine Umstellung,

die sich in einer ganzen Reihe weiterer Begriffe dieser

Zeit ankündigt: etwa im Begriff der Historisierung und

der auch hier implizierten Relativismusdebatten. Und es

ist dies nicht zuletzt auch der Kern der aktuellen Debatten

zu Postmodernität und Multikulturalität - wieder inklusive

Relativismusrisiko.

Diese Vermutung wird nochmals plausibler, wenn man,
zweitens, berücksichtigt, wie der Begriff "Kultur" operativ

verwendet wird. Er wird tatsächlich nicht verwendet,
um die Gegenstandswelt zu klassifizieren, vielmehr um
sie gewissermassen zu verdoppeln.30 Alles, was ist, also

jede die Gegenstandswelt strukturierende Identität, lässt

sich noch ein zweites Mal im Schema der Kultur betrachten.

Eine Zahnbürste ist zunächst einmal eine Zahnbürste,
so wie die Entscheidung einer Organisation zunächst einmal

die Entscheidung einer Organisation ist. Doch sowohl
die Zahnbürste wie auch die Entscheidung lässt sich

verdoppeln, indem alles ein zweites Mal im Schema der

Kultur beobachtet wird: nun als Kulturphänomen, als

Ausdruck einer spezifischen Alltagskultur, als Ausdruck
einer spezifischen Organisationskultur. Dass es sich um
eine interessante Verdoppelung der Identitäten der
Gegenstandswelt handelt, ist leicht daran zu ersehen, dass durch
die Verdoppelung zum Kulturausdruck der Gebrauchswert

der im Kulturschema beobachteten Identitäten

keineswegs eingeschränkt wird: man kann eine Zahnbürste
weiterhin einfach brauchen, man kann Entscheidungen in
einer Organisation weiterhin einfach treffen. Man kann sie

lediglich nun auch ein zweites Mal, im Doppel, als

Kulturprodukt beobachten: sich also der Frage aussetzen,
wie dieser Gegenstand gewissermassen zustandekommt,
wie die beobachtete Identität jeweils, eben kulturell
bedingt, konstruiert wird. Kultur wäre demnach also wieder:
ein Reflexionsschema zweiter Ordnung, das lediglich

8 Medienwissenschaft Schweiz 2/1999



dazu auffordert, zu beobachten, wie beobachtet wird, wie
also die Identitäten der Gegenstandswelt Zustandekommen.

Im Kulturdoppel erscheinen Identitäten als
konstruierte Identitäten, und werden damit auch: dekon-
struierbar. Allerdings ohne, dass dem Kulturschema auch

gleich zu entnehmen wäre, wie genau und ob überhaupt
sie dekonstruiert werden sollten. Kultur problematisiert
Identitäten, ohne anzugeben, wie die Problematisierung
aufgelöst werden soll: es geht um Relativierung
probehalber - probehalber, weil nicht verlangt wird, sich den
Risiken der Relativierung gleich auch noch tatsächlich
aussetzen zu müssen. Relativität wird thematisierbar, ohne

dass sich die Operationen der Gesellschaft selbst damit
auch schon in grenzenlosen Relativismus auflösen müssten.

Dieser Problematisierungseffekt des Kulturbegriffs, als

gewissermassen ungerichtete Aufforderung zur Dekon-
struktion von Konstruktionen, ergibt sich allerdings nicht
allein durch Verdoppelung von Identitäten zu
Kulturprodukten. Es kommt noch ein weiteres Merkmal des

modernen Kulturbegriffs hinzu, das diesen
Problematisierungseffekt erst nachhaltig umsetzt. Denn drittens führt
die Beobachtung von Beobachtungen im Schema der Kultur

immer auch auf den Kulturvergleich. Der Kulturbegriff

ist ein Vergleichsschema: ob implizit oder explizit,
verweist die Rede von einer Kultur immer darauf, dass

eine Kultur spezifisch ist - nur im Vergleich mit einer
anderen Kultur. Kultur wäre demnach ein Reflexionsschema,

das nicht nur die Identitäten der Gegenstandswelt

verdoppelt und dadurch als konstruierte problematisiert:
der Kulturbegriff setzt die problematisierten Identitäten

zugleich auch dem Vergleich aus - und problematisiert sie

dadurch erst recht. Im Vergleich mit anderen Konstruktionen

wird die Dekonstruktion aller Phänomene ermöglicht

- aber ungerichtet, also mit jeweils völlig offenen
Rekonstruktionshorizonten. Der Kulturbegriff würde sich
demnach gerade nicht sonderlich dazu eignen, Identitäten
festzuschreiben - er eignet wesentlich besser dazu,
Identitäten zu problematisieren und in Richtung auf
zunehmende Abstraktion, also in Richtung auf "Universalismus"

zu zwingen. Dies ist an sich keineswegs ein
erstaunlicher Befund. Er passt auch gut zu einer
Feststellung von Jörg Fisch, der in seiner Geschichte des

Kulturbegriffs etwa zum Resultat gelangt, historisch (also
als historischer Begriff) habe sich der moderne "Kulturbegriff'

letztlich immer in Richtung auf die Betonung von
Pluralismus, Relativismus und Universalismus hinbewegt31

- also genau in die Gegenrichtung einer Fixierung
von (etwa nationalen) Identitäten. Kultur ist offenbar ein

Problematisierungsschema (Pluralismus, Relativismus)
von Identität, das als Vergleichsschema zum "Univer-
salismus" drängt. Und letzteres wird durchaus erwartbar,
wenn man bedenkt, dass der Vergleich eine dreistellige
Operation ist. Sie setzt nicht nur die Unterscheidung des

Verglichenen voraus. Es muss "auch noch ein
Vergleichsgesichtspunkt gewählt werden der die Selbigkeit des

Verschiedenen, also Ähnlichkeit trotz Differenz garantiert."

Und dieser Vergleichsgesichtspunkt erinnert daran,
dass in der Verschiedenheit etwas Dasselbe sein muss -
auf einem höheren Abstraktionsniveau. Der Vergleich

regt eben "zur Reflexion an, sodann, wenn man darin
geübt ist, zur immer weitergehenden Abstraktion und
schliesslich zur Anerkennung der unvermeidbaren
Kontingenz der Vergleichsgesichtspunkte"32. So betrachtet,
könnte klar werden, weswegen der Befund von Fisch die
universalistischen, aber auch die pluralistischen und
relativistischen Konnotationen des modernen Kulturbegriffs
als die dominierenden heraushebt. Der Kulturbegriff ist
ein Reflexionsschema zweiter Ordnung. Er zieht
gewissermassen in die moderne Gesellschaft eine ganz
besondere Kommunikationsebene ein, die es der modernen
Gesellschaft erlaubt, über sich selbst und die Welt im
reflexiven Modus zweiter Ordnung zu kommunizieren33:

auf einer Ebene also, auf der die Identitäten der

Gegenstandswelt als konstruiert erscheinen, im Vergleich
problematisiert, und dadurch dekonstruierbar und
rekonstruierbar werden. Und dies mit genügend offenen
Konstruktions- und Dekonstruktionshorizonten, um die

Kontingenzerfahrungen dieses Kommunikationsmodus
zweiter Ordnung laufend erneuern zu können: Pluralismus,

Historisierung, Relativismus, Universalismus wären
dann Umschreibungen der Leistungen dieses
Kommunikationsmodus "Kultur". Ein Kommunikationsmodus zweiter

Ordnung, der zugleich nichts daran ändert, dass man
auch im Kommunikationsmodus erster Ordnung weiter
kommunizieren kann: man kann weiter operieren, als ob
nichts wäre - also weiterhin Zahnbürsten brauchen oder

Entscheidungen treffen, ohne dies als kulturell bedingt
reflektieren zu müssen, also ohne den mitgesetzten
Relativismus zwingend ernst nehmen zu müssen. Es genügt
offenbar, wenn die moderne Gesellschaft nun zusätzlich
die Möglichkeit bereitstellt, auch im Modus zweiter
Ordnung zu kommunizieren - im Kulturschema.

Nimmt man die aufgelisteten Indizien zusammen, so lässt

sich doch eine gewisse Plausibilität für die auf den ersten

Blick ungewöhnliche Entscheidung, den Begriff "Kultur"
aus dem Operationsbereich von Beobachtungen erster

Ordnung in den Operationsbereich der Beobachtungen
zweiter Ordnung umzulegen, gewinnen: also dafür, nicht
den Weg über eine gegenstandsbezogene Definition zu

gehen (es gibt Kultur), sondern im Kulturbegriff ein

spezifisch modernes Reflexionsschema zweiter Ordnung

zu sehen. Man müsste nun aber auch zeigen können, was

genau durch das Kulturschema hindurch auf das wie
seines Zustandekommens beobachtbar wird. Die These

lautet hier: im Schema der Kultur werden jene Semantiken

beobachtet, die die sozialstrukturelle Umstellung
von Stratifikation auf funktionale Differenzierung der

modernen Gesellschaft begleitet haben: beobachtet werden

in erster Linie die Semantiken, die an die Strukturen
einer funktional differenzierten Weltgesellschaft anzu-
schliessen vermögen.

III

Semantiken lassen sich als das soziale Gedächtnis von
Kommunikationssystemen begreifen: sie identifizieren
bewahrenswerten Sinn, den man dann als Wissen wie-
terbehandeln, festhalten, erinnern oder wieder dem

Vergessen überlassen kann. Semantiken dienen zugleich der

Science des mass média suisse 2/1999 9



Beobachtung und Beschreibung der Strukturen von
Kommunikationssystemen34: also etwa die Strukturierung
der Sozialsysteme in Gesellschaftssystem, Organisationssysteme,

Interaktionssysteme; die Strukturen funktionaler
Differenzierung des Gesellschaftssystems selbst - die

Funktionssysteme Ökonomie, Politik (inklusive seiner
territorialen Segmentierung), Massenmedien, Kunst,
Religion, Recht, Familie, Wissenschaft, etc. Das Kulturschema

dient nun nicht dazu, unmittelbar Sozialstrukturen,
sondern eben Semantiken, das soziale Gedächtnis von
Sozialsystemen also, im Modus zweiter Ordnung zu
beobachten. Kultur ist insofern nicht das soziale Gedächtnis

selbst, sondern es ist ein offenes Reflexionsschema
zweiter Ordnung des sozialen Gedächtnisses von
Sozialsystemen. Wieso diese etwas komplexe Staffelung der

Argumentation?

Semantiken, also Wissensformen, von Sozialsystemen
werden normalerweise operativ eingesetzt, versehen ge-
wissermassen mit einem automatischen Realitätsindex.
Anders gesagt: Semantiken werden normalerweise nicht
als Beschreibungen der Welt, also etwa von Sozialstrukturen,

verstanden, sondern sie sind die Welt. Empirisch
lässt sich entsprechend leicht zeigen, wie sich immer
wieder charakteristische Divergenzen zwischen
sozialstruktureller und semantischer Evolution einstellen. Am
Beispiel der frühmodernen Gesellschaft: diese hat sich

teilweise bis ins späte 18. Jahrhundert hinein noch als

geburtsständische Gesellschaft, also als stratifizierte
Gesellschaft beschrieben - und diese Beschreibung in die
Form bestimmbarer Semantiken gebracht. Semantiken,
die sich keineswegs als Beschreibungen der Gesellschaft
selbst beobachtet haben, sondern schlicht als die Gesellschaft

operativ wirksam waren. Von der Sozialstruktur her

betrachtet (also von einem Beobachter, der sich der
Unterscheidung von Sozialstruktur und Semantik bedient),
hatte die Gesellschaft aber längst begonnen, sich von
Stratifikation auf funktionale Differenzierung umzustellen:

Ökonomie, Massenmedien, Politik, Kunst, Wissenschaft,

etc. Dass angesichts dieser sozialstrukturellen
Evolution eine geburtsständische Beschreibung der Gesellschaft

immer mehr an Plausibilität einzubüssen beginnen
musste, wurde allerdings erst gesehen, als klar wurde,
dass Semantik und Sozialstruktur durchaus asynchron
laufen können - was dann heisst, dass Semantiken nicht
mehr widerstandslos funktionieren, und deswegen auch
als obsolet geworden auffallen können. Doch erst wenn
sie nicht mehr funktionieren, erst am Widerstand werden
sie als obsolete Beschreibung der, und nicht als die
Gesellschaft sichtbar - oft reichlich spät, wenn man etwa
an die französische Revolution denkt. Dort wird bruchartig

semantisch nachvollzogen, was sich sozialstrukturell
längst angebahnt hatte. Aber solange Semantiken funktionieren,

also plausibel sind, kann man sie zwar kritisieren
anhand anderer Semantiken, anderer Unterscheidungen -
aber die, aus welchen Gründen auch immer, funktionierenden

Semantiken behalten den Realitätsindex für sich,
und noch so "gute" Ideen, etwa Gleichheit und Menschenrechte

usw., setzen sich nicht durch - sind
sozialstrukturell nicht anschlussfähig, zumindest nicht, bis ihre

Zeit kommt, wenn sie denn kommt. Semantiken sind, kurz

gesagt, durchaus zäh - vermeiden es also, so lange es

eben geht, sich als grundsätzlich kontingente
Konstruktionen zum Thema zu machen, haben mithin die
Form operativen Wissens, mit mitlaufendem Realitätsindex.

Und genau dieser Realitätsindex wird im
Beobachtungsschema zweiter Ordnung "Kultur" ausser kraft
gesetzt. Aber auf ganz besondere Weise: nämlich
praktisch, d. h. genauer: operativ (zunächst wenigstens),
folgenlos. Im Kulturschema werden Semantiken (das

Alltagswissen, wie man eine Zahnbürste braucht, oder das

Organisationswissen, wie man strategieorientierte
Entscheidungen fällt) verdoppelt und damit als konstruiertes,
eben kulturell bedingtes, Wissen markiert: Alltagskultur,
Organisationskultur. Diese Verdoppelung operativ
verfügbarer Semantiken zum Kulturausdruck erfolgt
wiederum ohne, dass dies die Operativität der Semantiken

beeinträchtigen müsste - die Relativierung durch Kul-
turalisierung ist risikolos. Denn das Kulturschema ist ein
offenes, ungerichtetes Reflexionsschema: es proble-
matisiert nicht direkt, also durch Bezeichnung konkreter
Alternativen. Es stellt also die Operativität der Semantik
nicht dadurch in Frage, dass es unmittelbar Alternativen
aufdrängen würde - es bereitet lediglich das Feld vor für
die Möglichkeit von alternativen Semantiken. Doch
solange nicht konkrete Alternativen mitbezeichnet werden,
bleibt es bei der Möglichkeit. Der Kulturbegriff
verdoppelt die Semantik, lässt sie dadurch als kulturell
konstruiert erscheinen, und setzt sie dem Vergleich aus -
und präsentiert sie im Vergleich nochmals deutlicher als

konstruiert, weil offensichtlich kontingent, potentiell auch

anders möglich. Aber auch der Vergleich selbst ist offen:
denn der Kulturbegriff gibt wiederum keine konkreten

Anweisungen, wie und mit welchen Folgen verglichen
werden soll. Verdoppelung und Vergleich im
Kulturschema markieren lediglich Konstruiertheit, Kontingenz
und Relativität, motivieren zu Abstraktion und Dekon-
struktion mit völlig offenen Rekonstruktionshorizonten -
und dies alles risikolos, ohne die Operativität von
Semantiken durch relativistische Bedenken zwingenderweise

mit einschränken zu müssen. Alles kann so

weitergehen wie zuvor. Man gewinnt den Eindruck, als sei

das Kulturschema nicht mehr, aber auch nicht weniger, als

ein Reflexionsschema, das das soziale Gedächtnis
moderner Sozialsysteme probehalber flexibilisiert, gewisser-
massen zu experimenteller Vorschusskreativität anregt,
ohne seine Operativität zu beeinträchtigen - um es fit zu
halten für den Fall, dass sich dann doch eine Veränderung
aufdrängen würde, im Falle der Obsoletierung von
Semantiken und entsprechendem Bedarf für Alternativen.

Sollte dem so sein, dann wäre der Kulturbegriff tatsächlich

ein überaus moderner Begriff: ein Begriff, der der
modernen Gesellschaft die Möglichkeit gibt, in der Form
eines offenen Kommunikationsmodus zweiter Ordnung
über sich selbst und die Welt in der Form von Konstruiertheit

und Kontingenz kommunizieren zu können, ohne sich
immer auch noch mit der Frage beschäftigen zu müssen,

was dann konkret anders gemacht werden müsste - er
erlaubt, auf eine knappe Formel gebracht, Relativität und

10 Medienwissenschaft Schweiz 2/1999



Stabilität der funktional differenzierten Gesellschaft

gleichzeitig zu steigern. Das Raffinement dieser Lösung
wäre dann geradezu beeindruckend: die moderne Gesellschaft

kann sich so auf immens mehr Kontingenz und
mehr Relativität einlassen als jede Gesellschaft zuvor -
und genau dadurch die Kontinuierbarkeit ihrer Operationen

steigern. Denn es wird ein Überschuss an
Alternativen laufend produziert - die bereitstehen für den Fall,
dass Bedarf für Alternativen tatsächlich besteht. Und
Bedarf meint: dass verfügbare Alternativen operativ
realisiert werden können, weil sie strukturell anschlussfähig
geworden sind.

Diese Fassung des Kulturbegriffs hätte zumindest den

Vorteil, noch mit zwei weiteren, bedeutungsvollen
Kulturdefinitionstraditionen kompatibel zu sein: der mehr
französischen Tradition, die Kultur mit sozialem Gedächtnis

in Zusammenhang bringt35, und mit der
phänomenologischen Tradition der Thematisierung des
Kulturbegriffs.36 Aber vor allem hätte diese Fassung des

Kulturbegriffs den Vorteil, kompatibel zu sein mit der Komplexität

der Verwendung des Kulturbegriffs in der modernen

Gesellschaft. Denn jedes Sozialsystem, von
Interaktionssystemen über Organisationssysteme hin zum
Gesellschaftssystem und seinen Funktionssystemen, bringt
operativ nutzbare Unterscheidungen in die Form bewahrens-

werten Wissens, also von Semantiken - die dann im
Kulturschema weiterbehandelt werden können.

Man kann so auf Stratifikation verweisendes Distink-
tionswissen im Schema des Vergleichs von Eliten- und

Populärkultur beobachten, und, mit dem Abbau von
Stratifikation im Zuge der Umstellung auf funktionale
Differenzierung, die Dekonstruktion des Schemas hin zu
lifestyles und Milieus, also Subkulturen, begleiten.37

Man kann die moderne Gesellschaft selbst als spezifische
Kulturform beobachten und etwa mit exotisch-archaischen

Kulturen vergleichen. Und aus dem Vergleich lassen

sich gar kulturkritische Impulse gegen die Kultur der
modernen Gesellschaft gewinnen, indem etwa die
unverkrampfte Natürlichkeit archaischer Gesellschaften wohltuend

von der dauergestressten Selbstkontrolle des modernen

Lebens absetzbar wird - ohne gleich aber deswegen

gezwungen zu werden, wieder mit Pfeil und Bogen auf
die Jagd gehen zu müssen.

Man kann aber auch die Semantiken der Nation und der
Ethnizität im Schema der Kultur beobachten. Damit lässt
sich Nation und Ethnie erst richtig aufwerten, nobilitieren
gewissermassen. Sogar der Konflikt zwischen Nationen
erhält einen besonderen Zuschnitt, wenn er als

Kulturkonflikt beobachtet wird. Denn während man keine
Mühe bekundet, sich den Kampf zwischen verschiedenen
Nationen vorzustellen (dafür sind Nationen ja da), erinnert
die Rede vom Kulturkonflikt vor allem daran, dass von
"irgendwie gleichberechtigten" Kulturen die Rede ist, die

eigentlich sich in ihrer Verschiedenheit respektieren
müssten. Und dies dürfte mit den universalistischen
Konnotationen des Kulturbegriffs zu tun haben, die wiederum

ein Effekt sind der Offenheit des Vergleichsschema selbst.

Die gleichen Konnotationen, die sich auch in der Rede

von Multikulturalität und Interkulturalität finden.

Aber genausogut kann man nun Interaktionsrituale, also

Interaktionssemantiken, als kulturell bedingt beobachten.
Oder das Wissen von Organisationssystemen in einer
offenen Form des Vergleichs behandelbar gestalten - also

in die Form der Organisationskultur bringen und im
Vergleich auf Flexibilität, Anpassungsfähigkeit und
Effizienz trimmen. Oder das territorial segmentierte
Funktionssystem Politik entlang seiner territorialen Segmentierung

auf den Vergleich politischer Kulturen bringen.38

Man kann sogar historische Gesellschaften, die sich selber
nie im Schema des modernen Kulturbegriffs beobachtet

haben, nun als Kulturen beobachten - die griechische
etwa; oder statt historischer gleich regionale Vergleiche
anstellen, und die europäische Kultur der asiatischen

gegenüberstellen. Und all die vielen Artefakte menschlichen
Daseins sind dann etwa im Schema der Alltagskultur
zugänglich und vergleichbar. All dies (und Vieles mehr)
geht, wenn man Kultur im dargelegten Sinn als
historischen Reflexionsbegriff der modernen Gesellschaft kon-
zeptualisiert. Sind nun aber auch spezifischer
medienwissenschaftliche Anschlüsse an diesen Kulturbegriff
möglich?

IV

Durchaus - aber mit welchen Resultaten, würde sich

natürlich erst noch (in empirischer Praxis) weisen müssen.

Zunächst (und zumindest) könnte aber plausibel geworden
sein, an welchen sozialwissenschaftlichen Kulturbegriff
medienwissenschaftlich nicht mehr angeschlossen werden
kann: an einen wertezentralistischen Begriff von Kultur,
modelliert - in der Durkheim-Parsons-Traditionslinie -
als Integrationsinstrument von Gesellschaft.

Gerade aus medienwissenschaftlicher Perspektive muss

diese, die Homogenisierung des Kulturbegriffs
(Wertekonsens) und die Nationalisierung des Gesellschaftsbegriffs

implizierende, Tradition inzwischen besonders

unplausibel erscheinen: angesichts der neueren
kommunikationstechnologischen Revolution, angesichts der Dezent-

ralität globaler Kommunikationsprozesse, angesichts der

Art und Weise, wie seit langem schon global operierende

Funktionssysteme sich einem Integrationsbegriff entzogen
haben, der im Kern der längst vergangenen Kleinräumig-
keit von Interaktionsgemeinschaften abgeschaut ist. Angesichts

dieser Entwicklungen, scheint es wesentlich
plausibler anzunehmen, Gesellschaften würden nicht über

einen wertzentralistischen Kulturbegriff integriert, sondern

über jene symbolisch generalisierten Kommunikationsmedien,

die das Grundgerüst der funktionalen Differenzierung

der We//gesellschaft definieren - die Weltgesellschaft

integriert sich tatsächlich selbst. Integration nun
aber verstanden als Selbstbeschränkung der Freiheitsgrade
von Kommunikationssystemen - also als Beschränkung
der Möglichkeiten, Kommunikationen anzunehmen oder
abzulehnen.39 Solche Formen der Selbstkonditionierung

Science des mass média suisse 2 /1999 11



von Sozialsystemen entstehen durch Sozialevolution -
eine Sozialevolution, die sich schon lange (man betrachte

nur die Operationslogik des globalen Wirtschaftssystems)
von den Voraussetzungen entfernt hat, in der Integration
durch gemeinsame kulturelle Werte noch plausiblerweise
wirksam sein konnte: die kleinräumige, face-to-face

interagierende, territorial überschaubare Gemeinschaft -
eine Voraussetzung, die selbst der "Kleinstaat" Schweiz
allenfalls imaginieren40, aber sicher nicht faktisch erfüllen
kann.

Schliesslich, aber nicht zuletzt, gilt es auch daran zu
erinnern, dass - wiederum insbesondere medienwissenschaftlich

betrachtet - die Modellierung von Kultur als

Integrationsinstrument bereits wirkungstheoretisch ja
höchst problematisch ist: sollte tatsächlich begründet werden

müssen, dass die Massenmedien in der Lage sind,
über die Vermittlung von Kultur die Gesellschaft zu
integrieren, müsste wenigstens klar sein - welches die "Effekte"

massenmedialer Kommunikation denn überhaupt sind.

Darüber besteht bekanntlich medienwissenschaftlich alles
andere als Einigkeit - und dies nun schon seit mindestens

achtzig Jahren.

Angesichts dieser Problemlagen, könnte sich der Versuch
lohnen, in medienwissenschaftliche Analysen einen ganz
anders gelagerten Kulturbegriff einzugeben. Geht man
davon aus, dass das soziale Gedächtnis des

Kommunikationssystems in erster Linie (wo es um die Verfügbarkeit

gemeinsamer Themen der Kommunikation geht) von
den Massenmedien reproduziert wird, erscheint es
naheliegend, zu beobachten, wie die Massenmedien durch das

Kulturschema hindurch das Wissen der globalen Wissensund

Informationsgesellschaft in immer rascherer Kadenz
andauernd in die Form offener Vergleiche bringen.
Vergleiche, die etwa Globalität und Lokalität in der Form des

Kulturunterschieds handhabbar gestalten, mit hoher
Flexibilität und hoher Plausibilität, also Anschlussfähigkeit,
der etablierten Unterscheidungen im Anwendungsfall -
und dadurch die Ausbildung der Strukturen einer
funktional differenzierten Weltgesellschaft wesentlich stärker

begleitet haben und weiter begleiten werden, als es ein an
der Nation orientierter Kulturbegriff lange genug suggerieren

konnte. Dann könnte die Flexibilität, mit der sich
der moderne Kulturbegriff in den Massenmedien auf die
andauernde Suche neuer Grenzen (jeweils immer wieder
gebracht in die Form des Kulturunterschieds) begibt, zum
besten Indikator für die zunehmende Festigung einer
globalen, durch neue Kommunikationstechnologien immer
dichter vernetzten modernen Gesellschaft entwickeln -
und zum Indikator für die Probleme, die diesen Prozess
auch seit langem schon begleitet haben und weiter
begleiten werden.

Prof. Dr. Gaetano Romano ist Professor am ISSCom -
Istituto di scienze sociali délia communicazione Université

della Svizzera italiana, Via Ospedale 13, 6900
Lugano, E-mail: Gaetano.Romano@lu.unisi.ch

Literatur
Alexander, J. C., St. Seidman (eds.), Culture and society.

Contemporary Debates, Cambridge 1990.

Anderson, B., Imagined Communities, London/New York
1991.

Archer, M., Culture and Agency. The Place of Culture in
Social Theory, Cambridge 1988.

Assmann, J., T. Hölscher, Kultur und Gedächtnis, Ffm
1988.

Dürkheim, E., Über soziale Arbeitsteilung. Studie über die

Organisation höherer Gesellschaften, Frankfurt/M. 1992.

Fisch, J., Stichwort: Zivilisation, Kultur, in: Geschichtliche

Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politischsozialen

Sprache in Deutschland, hg. v. O. Brunner, W.
Conze, R. Koselleck, Bd. 7, Stuttgart: Klett 1992, p.
679ff.

Ganz-Blättler, U., Schichten, Lagen, Webmuster. Überlegungen

zur Stratifikation von Kultur, in: Saxer, U.,
(Hg.), Medien-Kulturkommunikation, Sonderheft Publizistik,

2/1998, p. 175ff.

Habermas, J., Theorie des kommunikativen Handelns, 2

Bde., Frankfurt/M. 1981.

Hoffmann-Nowotny, H.-J., Begrüssungsansprachen, in:
Kultur und Gesellschaft. Verhandlungen des 24.
Deutschen Soziologentags, des 11. Österreichischen

Soziologentags und des 8. Kongresses der Schweizerischen
Gesellschaft für Soziologie in Zürich 1988, hg. v. M.
Haller, H-J. Hoffmann-Nowotny, W. Zapf, Frank-
furt/M./N.Y. 1989.

Jarren, O., U. Sarcinelli, U. Saxer (Hg.), Politische
Kommunikation. Ein Handbuch, Opladen 1998.

Lakatos, I., The Methodology of Scientific Research

Programmes. Philosophical Papers, voll. I—II, Cambridge
1978.

Luhmann, N., Die Gesellschaft der Gesellschaft,
Frankfurt/M. 1997.

Luhmann, N., Gesellschaftsstruktur und Semantik, Bd. 1,

Frankfurt/M. 1993.

Luhmann, N., Gesellschaftsstruktur und Semantik, Bd. 4,

Frankfurt/M. 1994.

Merz-Benz, P.-U., Die Bedingung der Möglichkeit von
Differenz. Das transzendentallogische Missverständnis
in der Systemtheorie Niklas Luhmanns, in: Merz-Benz,
P.-U., G. Wagner (Hg.), Die Logik der Systeme. Zur
Kritik der systemtheoretischen Soziologie Niklas
Luhmanns, Konstanz 2000.

Parsons, T., Action Theory and the Human Condition, N.Y.
1978.

Parsons, T., N. J. Smelser, Economy and Society, London/-
N.Y. 1956.

Parsons, T., Social Systems and the Evolution of Action
Theory, N.Y. 1977.

Parsons, T., Societies. Evolutionary and Comparative
Perspectives, Englewood Cliffs/N.J. 1966.

Parsons, T., The Structure of Social Action. A Study in
Social theory with Special Reference to a Group of
Recent European Writers, New York 1949.

Popper, K. R., Logik der Forschung, Tübingen 1972.

Rickert, H., Der Gegenstand der Erkenntnis, Tübingen
1915.

12 Medienwissenschaft Schweiz 2/1999



Rickert, H., Kulturwissenschaft und Naturwissenschaft,
Freiburg i. B. 1899.

Saxer, U., Zur Theorie von Medien-Kulturkommunikation,
in: Saxer, U., (Hg.), Medien-Kulturkommunikation,
Sonderheft Publizistik, 2/1998.

Saxer, U., (Hg.), Medien-Kulturkommunikation, Sonderheft

Publizistik, 2/1998.
Schnädelbach, H., Philosophie in Deutschland 1831-1933,

Frankfurt/M. 1983.

Schütz, A., Das Problem der transzendentalen Intersub-

jektivität bei Husserl, Philosophische Rundschau, 1957,

p. 81-107, Heft 2.

Tenbruck, F. H., Emile Dürkheim oder die Geburt der
Gesellschaft aus dem Geist der Soziologie, Zeitschrift
für Soziologie, Jg. 10, Heft 4,1981.

Theunissen, M., Der Andere, Berlin 1965.

Weber, M., Die "Objektivität" sozialwissenschaftlicher und

sozialpolitischer Erkenntnis, in: Gesammelte Aufsätze

zur Wissenschaftslehre, hg. v. J. Winckelmann, Tübingen

1988.

Weber, M., Die protestantische Ethik und der Geist des

Kapitalismus, in: Weber, M., Gesammelte Aufsätze zur
Religionssoziologie I, Tübingen 1988.

Weber, M., Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie
I, Tübingen 1988.

Wimmer, A., Kultur. Zur Reformulierung eines sozial¬

anthropologischen Grundbegriffs, KZfSS, H.3,1996.

Anmerkungen
1

Dies wird insbesondere deutlich in: Parsons, T.,
Societies. Evolutionary and Comparative Perspectives,
Englewood Cliffs/N.J. 1966, p. 25.
Dies durchaus auch in der Selbsteinschätzung von
Parsons. Vgl. Parsons, T., Societies. Evolutionary and

Comparative Perspectives, Englewood Cliffs/N.J.
1966, p. 113.
Insbesondere etwa: Parsons, T., Social Systems and the
Evolution of Action Theory, N.Y. 1977; Parsons, T.,
Action Theory and the Human Condition, N.Y. 1978.
Parsons, T., Social Systems and the Evolution of
Action Theory, N.Y. 1977, p. 181.

Parsons, T., Action Theory and the Human Condition,
N.Y. 1978.

Saxer, U., Zur Theorie von Medien-Kulturkommunikation,

in: Saxer, U., (Hg.), Medien-Kulturkommunikation,

Sonderheft Publizistik, 2/1998, p. 10.

Denn Risiko ist ja, kurz gesagt, alles, was schieflaufen
kann. Und es kann alles deswegen schieflaufen, ist also
riskant, weil man die Zukunft offenbar nicht auf
Nummer sicher hat.
Also etwa die Webersche These vom Sinnverlust in
eine modernisierte Fassung bringen möchte. Vgl. dazu
etwa: Habermas, J., Theorie des kommunikativen
Handelns, 2 Bde., Frankfurt/M. 1981.
Der Sinnbegriff ist im übrigen in der modernen
Kybernetik zweiter Ordnung und auch in der neueren
Systemtheorie von seinen transzendenten Konnotationen

bereinigt worden. Sinn wird 'lediglich' als
operative Voraussetzung psychischer und sozialer Systeme
definiert, und grenzt entsprechend von Organismen und
Maschinen ab. Psychische und soziale Systeme können

gar nicht anders als im Medium Sinn zu operieren -
auch wenn sie Unsinn produzieren, also Sinn negieren.
Und das hat im übrigen auch die moderne Kunst längst
entdeckt: es käme wohl niemandem in den "Sinn", die
moderne Kunst als kulturlos zu bezeichnen, nur weil
sie entdeckt hat, dass die Produktion von Unsinn auch
eine Kunstform ist - weil eben auch Unsinn, als

Negation von Sinn, Sinn macht. Sinn ist insofern eine
basale Operationsan-forderung von psychischen und
sozialen Systemen - ohne transzendente Konnotationen.

10 Zur Wertontologie vgl. den Überblick in: Schnädelbach,

H., Philosophie in Deutschland 1831-1933,
Frankfurt/M. 1983.

11

Die Abschlussbemerkung seiner Protestantismus-Studie
lautet denn auch: "Nur wie 'ein dünner Mantel, den

man jederzeit abwerfen könnte', sollte nach BAXTERS
Ansicht die Sorge um die äusseren Güter um die
Schultern seiner Heiligen liegen. Aber aus dem Mantel
Hess das Verhängnis ein stahlhartes Gehäuse werden.
Indem die Askese die Welt umzubauen und in der Welt
sich auszuwirken unternahm, gewannen die äusseren
Güter dieser Welt zunehmende und schliesslich
unentrinnbare Macht über den Menschen, wie niemals
zuvor in der Geschichte. Heute ist ihr Geist - ob
endgültig, wer weiss es? - aus diesem Gehäuse
entwichen. Der siegreiche Kapitalismus jedenfalls bedarf,
seit er auf mechanischer Grundlage ruht, dieser Stütze
nicht mehr." Weber, M., Die protestantische Ethik und
der Geist des Kapitalismus, in: Weber, M., Gesammelte

Aufsätze zur Religionssoziologie I, Tübingen
1988, p. 203f.

12 In Webers bekanntester Fassung: "Interessen (materielle
und ideelle), nicht: Ideen, beherrschen unmittelbar

das Handeln der Menschen. Aber: die 'Weltbilder',
welche durch 'Ideen' geschaffen wurden, haben sehr oft
als Weichensteller die Bahnen bestimmt, in denen die
Dynamik der Interessen das Handeln fortbewegte."
Weber, M., Einleitung zu "Die Wirtschaftsethik der
Weltreligionen. Vergleichende religionssoziologische
Versuche", in: Weber, M., Gesammelte Aufsätze zur
Religionssoziologie I, Tübingen 1988, p. 252.

13 Und ausführlich analysiert etwa in den Theorien des

Wertewandels, behaftet dann mit der an sich ja etwas
kuriosen Implikation, etwa den Materialismus selbst als

Wert auffassen zu müssen, um dann den Wandel vom
Materialismus zum Postmaterialismus begründen zu
können.

14 Wie sehr dieses Schema, inklusive Variationen
(Idealismus/Materialismus, Ideelles/Materielles,
ideell/mechanistisch, culture/real social action, etc.), noch
nachwirkt, findet sich gut belegt im Einleitungsbeitrag von
Jeffrey C. Alexander zu: Alexander, J. C., St. Seidman
(eds.), Culture and Society. Contemporary Debates,
Cambridge 1990. Präzise zusammengefasst auch in der
Begrüssungsansprache von H.-J. Hoffmann-Nowotny
zur Tagung "Kultur und Gesellschaft": "Dann liegt es

nahe, 'Gesellschaft' als Struktur eines sozialen Systems
zu verstehen, auf die wir mit Begriffen wie Stand,
Klasse, Schicht, oder Ungleichheit, Macht, Herrschaft
etc. verweisen. 'Kultur' meint symbolische
Repräsentationen, auf die wir mit Begriffen wie Wert, Norm,
Institution, Ideologie, Recht, Religion, Vorstellungen,

Science des mass média suisse 2/1999 13



Wahrnehmungsmuster etc. Bezug nehmen." (H.-J.
Hoffmann-Nowotny, Begrüssungsansprachen, in: Kultur

und Gesellschaft. Verhandlungen des 24. Deutschen

Soziologentags, des 11. Österreichischen Soziologentags

und des 8. Kongresses der Schweizerischen
Gesellschaft für Soziologie in Zürich 1988, hg. v. M.
Haller, H-J. Hoffmann-Nowotny, W. Zapf, Frank-
furt/M./N.Y. 1989, p. 12f.).

15 Die Probleme seines voluntaristischen Handlungsbegriffs

werden deutlich in: Parsons, T., The Structure
of Social Action. A Study in Social theory with Special
Reference to a Group of Recent European Writers,
New York 1949. Vgl. dazu auch die Darstellung in
Habermas, J., Theorie des kommunikativen Handelns,
2 Bde., Frankfurt/M. 1981, Bd. 2, p. 295ff.
Entsprechend modelliert Parsons später Wertekonsens
schlicht als bereits geleistet: in der systemtheoretischen
Fassung seiner Theorie. Das Referenzwerk dieser

Modellierung ist: Parsons, T., N. J. Smelser, Economy
and Society, London/N.Y. 1956.

16
S. etwa bereits Schütz, A., Das Problem der
transzendentalen Intersubjektivität bei Husserl, Philosophische

Rundschau, 1957, p. 81-107, Heft 2. Vgl. auch

Theunissen, M., Der Andere, Berlin 1965, insb. p.
102-155. In explizit "kommunikationstheoretischer"
Absicht: Habermas, J., Theorie des kommunikativen
Handelns, 2 Bde., Frankfurt/M. 1981. Ganz anders,
aber in der gleichen Absicht: Luhmann, N., Die
Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt/M. 1997.

17
So etwa Luhmann, N., Die Gesellschaft der Gesellschaft,

Frankfurt/M. 1997.
18

Ausgeführt vor allem in: Dürkheim, E., Über soziale
Arbeitsteilung. Studie über die Organisation höherer
Gesellschaften, Frankfurt/M. 1992.

19
Tenbruck, F. H., Emile Dürkheim oder die Geburt der
Gesellschaft aus dem Geist der Soziologie, Zeitschrift
für Soziologie, Jg. 10, Heft 4, 1981.

20
Vgl. zur Kritik der an Homogenität interessierten
kulturanthropologischen Fassungen des Kulturbegriffs:
Wimmer, A., Kultur. Zur Reformulierung eines

sozialanthropologischen Grundbegriffs, KZfSS, H.3,
1996.

71 Es macht allerdings recht wenig Sinn, dabei mit
Unterscheidungen wie Gesellschaft einerseits,
gesamtgesellschaftliche Prozesse andererseits operieren zu
wollen. Der Versuch, die Gesellschaft von der
Gesamtgesellschaft zu unterscheiden, ist in etwa gleich
plausibel wie der Versuch, die Torte von der
Gesamttorte unterscheiden zu wollen - jeder Bäcker, bei
dem eine so differenzierte Bestellung eintreffen würde,
müsste darob in's Grübeln geraten. Dass dies im
Wissenschaftsbetrieb immer noch nicht so ohne wie-
teres auffällt, liegt wohl daran, dass durch die Tradition
hindurch allzulange der Begriff der Gesellschaft
schlicht mit Nation gleichgesetzt wurde.

"2 So klassischerweise Rickert, H., Kulturwissenschaft
und Naturwissenschaft, Freiburg i. B.: Mohr 1899. Die
Erscheinungen konstituieren sich unter Kategorien des

Verstandes und unter allgemeinen Gesetzen zu
"Natur", während sich "Kultur" durch die Beziehung
von Tatsachen auf Werte ergibt. Die Probleme dieser
Unterscheidung und der Anschlussunterscheidungen
(Tatsachen und Werte, empirisches Sein und
transzendentale Geltung, etc.), sind ausgiebig diskutiert und

problematisiert worden. Dies gilt auch für den Versuch
Rickerts, einen Ausweg aus den wertphilosophischen
Widersprüchen über den Begriff des "transzendentalen
Sollens" (Rickert, H., Der Gegenstand der Erkenntnis,
Tübingen: Siebeck 1915) zu suchen: hinter dem Begriff
verbirgt sich, entgegen Rickerts Absicht, am Ende doch
wieder nicht viel mehr als eine einfache Ontologie des

idealen Seins. Der neuere Stand der Erkenntnistheorie
schliesst entsprechend nicht mehr an der neo-
kantianischen Unterscheidung von Kultur und Natur
(und mitgemeint: von Natur- und Geisteswissenschaften)

an, sondern folgt, im Anschluss an die analytische
Sprachphilosophie, eher der Linie, die von Popper,
Kuhn, Lakatos einerseits hin zu den aktuellen
Konstruktivismusdebatten andererseits führt. Dies
allerdings ändert wenig daran, dass, wo von Kultur die
Rede ist, trotzdem gerne an Rickert (meist allerdings
lediglich implizit) angeschlossen wird.

23 In einer durchaus poetisch geratenen Fassung (Weber,
M., Die "Objektivität" sozialwissenschaftlicher und

sozialpolitischer Erkenntnis, in: Gesammelte Aufsätze
zur Wissenschaftslehre, hg. v. J. Winckelmann,
Tübingen 1988, p. 214): "Aber irgendwann wechselt die
Farbe: die Bedeutung der unreflektiert verwerteten
Gesichtspunkte wird unsicher, der Weg verliert sich in
der Dämmerung. Das Licht der grossen
Kulturprobleme ist weiter gezogen. Dann rüstet sich auch die
Wissenschaft, ihren Standort und ihren Begriffsapparat
zu wechseln und aus der Höhe des Gedankens auf den
Strom des Geschehens zu blicken. Sie zieht jenen
Gestirnen nach, welche allein ihrer Arbeit Sinn und

Richtung zu weisen vermögen: ' Der neue Trieb
erwacht, Ich eile fort, ihr ew'ges Licht zu trinken, Vor
mir den Tag und hinter mir die Nacht, Den Himmel
über mir und unter mir die Wellen.' "

24
Merz-Benz, P.-U., Die Bedingung der Möglichkeit von
Differenz. Das transzendentallogische Missverständnis
in der Systemtheorie Niklas Luhmanns, in: Merz-Benz,
P.-U., G. Wagner (Hg.), Die Logik der Systeme. Zur
Kritik der systemtheoretischen Soziologie Niklas
Luhmanns, Konstanz 2000. Die transzendentallogische
Kritik an der Modellierung des Systembegriffs leuchtet
allerdings durchaus nicht ein, und zwar in erster Linie
nach wie vor empirisch. Denn woher genau sollen die,
die Erkenntnis des Subjekts disziplinierenden,
transzendentallogischen Bedingungen der Erkenntnis
kommen? Da gibt es wohl nur zwei Antworten: sie sind
selbst Resultat der Sozialevolution von
Kommunikationssystemen, also empirisch gegeben, und nicht
transzendentallogisch voraussetzbar - oder dann muss
man eine Denkfigur bemühen, die selbst überempirischer

Natur ist. Da allerdings stehen nur Möglichkeiten
zur Auswahl, die sich eben empirisch nicht überprüfen
lassen.

25
Popper, K. R., Logik der Forschung, Tübingen 1972;
Lakatos, I., The Methodology of Scientific Research

Programmes. Philosophical Papers, voll. I-II,
Cambridge 1978.

26 Insofern sind die gerade medienwissenschaftlich sehr
intensiv geführten Debatten rund um die relativistischen

Implikationen des Konstruktivismus mehr als

irreführend (s. etwa die Beiträge von H. Boventer, S.

Weischenberg, U. Saxer, in: Communicatio Socialis,

14 Medienwissenschaft Schweiz 2/1999



Nr. 25, H. 2, 1992). Die Kritik mag auf einen subjek-
tivistischen Konstruktivismus durchaus zutreffen. Sie
zielt aber vollständig am Thema vorbei, wenn mit
Konstruktivismus ein am Kommuni-kationsbegriff
ansetzender, die Selbstkonditionierung von Sozialsystemen

fokussierender gesellschaftstheoretischer Ansatz
gemeint sein soll (etwa Luhmanns "operativer
Konstruktivismus"). Und immerhin deckt sich dieser
Konstruktivismus weitestgehend mit dem aktuellen Stand
der Wissenschaftstheorie - gerade auch, was die
Naturwissenschaften anbelangt (Popper, insbesondere
Lakatos). Den Naturwissenschaften wird aber wohl
niemand mangelnden "Realitätssinn" und grenzenlosen
Relativismus vorhalten wollen.

27
Dies, einem Vorschlag von N. Luhmann folgend. Vgl.
Luhmann, N., Gesellschaftsstruktur und Semantik, Bd.
4, Frankfurt/M. 1994, p. 3Iff.

28
Bemerkungen zur "Unklarheit" und "Vagheit" des
Kulturbegriffs gehören zu den Dauerklagen der
Sozialwissenschaften. Etwa, interessiert an den mediensoziologischen

Potentialen des Kulturbegriffs, im einleitenden

Beitrag Saxer, U., Zur Theorie von
Medien-Kulturkommunikation, in: Saxer, U., (Hg.),
Medien-Kulturkommunikation, Sonderheft Publizistik, 2/1998, p.
9. Er spricht von geradezu "notorischer Unklarheit".
Oder Archer, M., Culture and Agency. The Place of
Culture in Social Theory, Cambridge 1988, p. 1: "the
notion of culture remains inordinately vague despite
little dispute that it is indeed a core concept."

29

Vgl. etwa Fisch, J., Stichwort: Zivilisation, Kultur, in:
Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon
zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, hg. v. O.
Brunner, W. Conze, R. Koselleck, Bd. Bd. 7, Stuttgart:
Klett 1992, p. 679ff.

30
Vgl. dazu Luhmann, N., Gesellschaftsstruktur und
Semantik, Bd. 4, Frankfurt/M. 1994.

31

Fisch, J., Stichwort: Zivilisation, Kultur, in: Geschichtliche

Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur
politisch-sozialen Sprache in Deutschland, hg. v. O. Brunner,

W. Conze, R. Koselleck, Bd. Bd. 7, Stuttgart: Klett
1992, p. 679ff.

32
Luhmann, N., Gesellschaftsstruktur und Semantik, Bd.
4, Frankfurt/M. 1994, p. 38.

33
Luhmann, N., Gesellschaftsstruktur und Semantik, Bd.
4, Frankfurt/M. 1994, p. 42.

34 Und natürlich der Umwelt von Kommunikationssystemen,

also "Natur", psychische Systeme, etc.: ich
lasse diesen Fall einfachheitshalber beiseite: denn auch
die Beobachtung der Umwelt von Kommunikationssystemen

erfolgt auf der Basis von Semantiken der
Kommunikationssysteme - sofern man (wie hier) von
dieser Systemreferenz her ansetzt. Zur Unterscheidung
von Sozialstruktur und Semantik vgl. Luhmann, N.,
Gesellschaftsstruktur und Semantik, Bd. 1,

Frankfurt/M. 1993, p. 9ff.
35

Vgl. dazu: Assmann, J., T. Hölscher, Kultur und
Gedächtnis, Ffm 1988.

36
Allerdings unter Umgehung der subjektphilosophischen

Implikationen dieser Tradition.
37 Etwa: Saxer, U., Zur Theorie von Medien-Kulturkommunikation,

in: Saxer, U., (Hg.), Medien-Kulturkommunikation,

Sonderheft Publizistik, 2/1998; Ganz-
Blättler, U., Schichten, Lagen, Webmuster. Überlegungen

zur Stratifikation von Kultur, in: Saxer, U., (Hg.),
Medien-Kulturkommunikation, Sonderheft Publizistik,
2/1998, p. 175ff.

38 Mit Bezug auf Massenmedien: Jarren, O., U. Sarcinelli,
U. Saxer (Hg.), Politische Kommunikation. Ein Handbuch,

Opladen 1998.
39

Vgl. zu diesem Integrationsbegriff: Luhmann, N., Die
Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt/M. 1997, insb.
190ff.

40 Ganz im Sinne (abgesehen von der Verengung des

Arguments auf Sprache) von Anderson, B., Imagined
Communities, London/New York 1991.

Science des mass média suisse 2/1999 15


	Kultur als medienwissenschaftlicher Grundbegriff

