
Zeitschrift: Tec21

Herausgeber: Schweizerischer Ingenieur- und Architektenverein

Band: 134 (2008)

Heft: 42-43: Literatur + Architektur

Artikel: Schriftbauwerke

Autor: Brinker, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-108997

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-108997
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


34 | literatur +A rchitektur TEC21 42-43/2008

Schriftbauwerke
Heilige Schriften des Buddhismus als Bauelemente der Sakralarchitektur zu
verwenden, liess während des Mittelalters in Japan prachtvolle Schrift-Bild-
Werke entstehen. In Zyklen von acht bis zehn hochformatigen Hängerollen
wurden Pagoden errichtet, in denen jedes einzelne Schriftzeichen einen
unverzichtbaren Baustein im Gefüge des hoch aufragenden Baukörpers bildet.

Gegenüber der essenziellen Symbolgestalt des gemalten oder geschriebenen, nach stren-gen

ikonografischen Regeln oder geometrischen Prinzipien grafisch durchgestalteten Kult-bildes

muten diese in Pagodenform aufgebauten heiligen Texte des Buddhismus auf den
ersten Blick wie fromme Spielereien an. Die Texte beginnen in der Regel an der Pagoden-spitze

und enden an der untersten Treppenstufe des Bauwerks. Alle Schriftzeichen des
Su- tratexts siehe Kasten S. 36) sind in klar lesbarer «Regelschrift» kaisho, ausgeführt. Die Auf-traggeber1

und Künstler wählten dazu indigoblaues Papier, ein aus Goldstaub hergestelltes
Pigment, kindei, zum Schreiben sowie zusätzlich ein Silberpigment, gindei, zum Malen und

gelegentlich zurückhaltend eingesetzte Farben in den Begleitszenen. Schrift-Bild-Rollen

dieses Typs heissen Kinji hōtō mandara, «Schatz-Pagoden-Mandala aus Goldenen Schrift-zeichen

» oder einfach Mojitō mandara, «Schriftzeichen-Pagoden-Mandala» Der sonore

Farbakkord von Gold, Silber und Dunkelblau verleiht diesen Werken der buddhistischen
Sakralkunst vornehme Strahlkraft und aristokratische Würde Bilder 4, 5).

SCHAT Z-PAGODEN AU S GOLDENEN SCHRIFTZEICHEN
Aus dem 12. und 13. Jahrhundert sind vier vorzügliche Zyklen des Kinji hōtōmandara ge-nannten

Typs erhalten geblieben. Das «Goldglanz-Su- tra» fand zu seiner im wahrsten Sinne

des Wortes strahlendsten schriftkünstlerischen Leuchtkraft in den zehn Hängerollen, die um

1170 im Auftrag des Fujiwara no Hidehira 1096–1187) entstanden und im Sankōzō des
Chu-sonji in Hira’izumi, Präfektur Iwate, erhalten sind Bild 4). Die auf dunkelblauem Papier in
goldenen Schriftzeichen konstruierten und symbolhaft konfigurierten Pagoden enthalten alle

31 Kapitel des «Goldglanz-Su- tra» Der heilige Text der Hängerollen teilt dem Bauwerk

Struktur und sakrales Leben mit. Über dem Erdgeschoss haben die schlanken, neunstö-ckigen

Pagoden ein Zusatzdach. Sie beherrschen die vertikale Mittelachse. Am unteren

Rand und zu beiden Seiten geben landschaftlich eingebettete Heilsgestalten und figurative

Szenen zusätzlich bildliche Erläuterungen zu essenziellen Passagen des Su- tra. Einzelne

Konfigurationen werden in kleinen hochrechteckigen Schriftkartuschen identifiziert. Stets ist
der aufstrebende, aus einem Holzgerüst um den «Herzpfeiler» shinbashira, gefügte
Baukörper einem architektonischen Aufriss gleich in strenger Frontalität wiedergegeben. Die

mit Treppen ausgestattete, gemauerte Steinplattform dagegen erscheint in Aufsicht, die
Seitenlinien konvergieren nach hinten und suggerieren eine perspektivische Verkürzung der
architektonischen Basis. Bei den umgebenden Gebäuden folgen die Künstler den traditio-nellen

Regeln der in Ostasien üblichen Parallelperspektive Bilder 1, 2).

Drei andere mittelalterliche Zyklen nehmen den Text des «Lotos-Su- tra» als Baumaterial.

Auf zehn Hängerollen vom Ende des 12. Jahrhunderts im Danzan Jinja, Nara, und acht

Hängerollen aus der Mitte des 13. Jahrhunderts im Ryu- honji, Kyōto Bilder 1, 2, 5), die einst

dem Hōryu- ji bei Nara gehörten, sind die winzigen goldenen Schriftzeichen auf indigoblauem
Papier so angeordnet, dass sie die neunstöckigen Pagoden vollständig ausfüllen, ja erst
durch die zahllosen aneinandergereihten Zeichen ihre spezifische architektonische Gestalt

gewinnen. Der Verlauf der Zeilen übersetzt die konstruktive Fügung der hölzernen Pfosten

und Balken in der japanischen Sakralarchitektur auf charakteristische Weise. Senkrechte

Doppelzeilen geben die tragenden Stützelemente der Pagode wieder, und dicht parallel



literaturTEC21 42-43/2008 +A rchitektur | 35

01

02 03

01 Kinji hōtō mandara, «Schatz-Pagoden-
Mandala aus Goldenen Schriftzeichen» [des
«Lotos-Su-tra»] Hängerolle Detail von Bild 5).
Gold und Farbe auf indigoblauem Papier.
H 111.40 cm, B 58.50 cm. Mitte 13. Jahrhun-dert.

Ryu-honji, Kyōto
Bild: The Bijutsu Kenkyu- – The Journal of Arts

Studies, No. 282, July 1972, pl. II)
02 Kinji hōtō mandara, «Schatz-Pagoden-
Mandala aus Goldenen Schriftzeichen» [des
«Lotos-Su-tra»] Hängerolle Detail). Gold und
Farbe auf indigoblauem Papier. H 111.40 cm,
B 58.50 cm. Mitte 13. Jahrhundert. Ryu-honji,
Kyōto
Bild: The Bijutsu Kenkyu- – The Journal of Arts

Studies, No. 282, July 1972, pl. III)
03 Kinji hōtō mandara, «Schatz- Pagoden-
Mandala aus Goldenen Schriftzeichen» [des
«Lotos-Su-tra»] Hängerolle Detail). Gold und
Farbe auf indigoblauem Papier. H 103.70 cm,
B 54.50 cm. Um 1200. Myōhōji, O-saka
Bild: The Bijutsu Kenkyu- – The Journal of Arts

Studies, No. 337, February 1987, pl. III)



36 | literatur +A rchitektur TEC21 42-43/2008

geführte Vertikalzeilen suggerieren bei den Dächern das klassische System der Ziegel-deckung.

Horizontale, von links nach rechts zu lesende Zeilen markieren Ober- und
Unterkante des erhöhten quadratischen Gebäudefundaments, dessen Geländer sowie die
zur geöffneten Kapelle im Erdgeschoss hinaufführenden Treppenstufen. Eng gefügte vertika-le

Textkolumnen füllen rechts und links der Treppe die Frontseite der Steinplattform.

Architravzonen und Traufkanten an den Dächern weisen wiederum eine waagerechte

Dominanz in der Abfolge des Texts auf. Diese wird nur dort gelockert, wo die kleinen

Zeichen das komplexe Konsolensystem des Kraggebälks andeuten oder als Diagonalen bei
den schräg nach aussen weisenden Spitzen der Dachsparren hervortreten. An den Enden
der leicht aufwärts geschwungenen Dächer hängen Glöckchen, die mit ihrem Geläut das

Wort der heiligen Lehre weithin verkünden Bilder 1, 3). Als weiteres markantes Merkmal

trägt die nach oben sich verjüngende Pagode einen hohen, mit «neun Ringen» kurin,

ausgestatteten Mast, sōrin, der beinahe ein Viertel der Gesamthöhe des Bauwerks aus-macht

Bilder 3, 5). Dieser «Bronzemast» steht auf einem kleinen halbkugeligen Fundament,
der «umgekehrten Schale» fukubachi, mit kastenförmiger Basis, dem «Taubecken»

roban, – einem Relikt, das an die Abstammung der japanischen Stockwerkpagode vom alt-indischen

Stu-pa mit seinen übereinandergeschichteten Ehrenschirmen erinnert. Darauf steht

eine «blumen[lotos]förmige Basis» ukebana, aus welcher der Mittelstamm, satsu, aufragt.

Die Spitze des ganzen Aufsatzes bildet die filigrane «Wasserflamme» sui’en. Sie wird
bekrönt vom «Drachenrad» ryu- sha, und an der obersten Spitze vom «Schatzjuwel» hōju.
Aus einem nicht mehr vollständig erhaltenen Zyklus von ursprünglich acht oder zehn

Hängerollen besitzt der Myōhōji in o¯ saka eine Version aus der Zeit um 1200 Bild 3). Das

«Schatz-Pagoden-Mandala aus Goldenen Schriftzeichen» enthält zentrale Textstellen aus

den 27 Kapiteln der klassischen chinesischen Übersetzung des zentralasiatischen Missio-nars

Kuma-rajîva 344–409 [oder 413]) aus dem Jahr 406. Bei dieser Originalfassung wurde

ein Zusatzkapitel – im allgemeinen Kapitel 12 – eingefügt, sodass die in Ostasien populärste
Textversion des «Lotos-Su- tra» 28 Kapitel in acht Faszikeln aufweist. Der Text der Myōhōji-

Rolle entspricht dem fünf Kapitel umfassenden 7. Faszikel des «Lotos-Su-tra» Die strenge

lineare Struktur, die durch den Schriftduktus in ihrem optischen Gesamteindruck doch
letztlich eine vibrierende Rhythmisierung erfährt, steht in gewissem Kontrast zu den locker

ringsherum verstreuten, flüssig gemalten Figurengruppen und Landschaftsausschnitten. Die

einzelnen Szenen werden mit markanten Passagen aus den Kapiteln 20 bis 24 in Form

hochrechteckiger Titelkartuschen identifiziert. Es handelt sich um paradiesische Buddha-und

Bodhisattva-Sphären, um Episoden aus den voraufgegangenen Leben buddhistischer
Wesenheiten, um ihre Heilsvisionen und verschiedenen Inkarnationen, um Parabeln und
Begebenheiten aus dem segensreichen Wirken und Leben des Historischen Buddha
Sha- kyamuni bis hin zu seinem Eingehen ins Nirva-na, um Wunder und wegweisende
Ereignisse aus der Geschichte des Buddhismus, wie etwa die Verteilung, Verbreitung und

Verehrung der Buddha-Reliquien und die Errichtung von Stu- pas über ihnen.

DER WORT -LEIB DES BUDDHA
Ihrem Wesen nach sind der Stu-pa und die in Ostasien daraus entwickelte Pagode stets

Reliquienmonumente gewesen und geblieben. Da heilige Schriften in voller Länge, kurze

Gebete und magische Anrufungsformeln als körperliche Stellvertreter den Wort-Leib des

Buddha repräsentieren und unter dem Begriff hosshin shari, «Lehrkörper-Reliquien»

zusammengefasst werden, verleihen auch Worte und Zeichen der Pagode durchaus ihre

sakrale Substanz. Gerade als architektonisches Sinnbild des Nirva-na, der endgültigen
Erlösung – und das heisst: des eigentlichen Heilsziels dieser Religion – nahm die Pagode
von Anbeginn nicht allein dank ihrer unübersehbaren Höhe einen herausragenden Platz in

einer Tempel- oder Klosteranlage ein. Die innige Bindung dieses spezifischen Bautyps des

ostasiatischen Buddhismus an die heilige Person und die sie verkörpernden Reliquien blieb

im Grunde bis heute bestehen. So präsentiert sich die aus einer klassischen heiligen Schrift

konstruierte Pagode nicht allein als erbauliches Lehrgebäude, dessen Bauelemente sich

DIE TEXTBASIS DER ARCHITEKTUR
Das vermutlich im 1. Jahrhundert n. Chr. in Indien
entstandene «Su-tra vom Lotos des Wunderbaren
Gesetzes» im Sanskrit Saddharma pundarika

su- tra, gehört zu den einfussreichsten religiösen
Schriften Asiens. Der im Allgemeinen als «Lotos-
Su-tra» bekannte Text wurde bereits 255 n.Chr.
erstmals ins Chinesische übersetzt. In Japan hat

er unter dem Titel Myo¯ho¯ renge kyo¯ «Su-tra der
Lotosblüte des Wunderbaren Dharma» oder als
Hokke kyo¯ «Su-tra der Dharma-Blüte» grosse
Popularität erlangt. Das «Lotos-Su-tra» legt die
Grundideen des Maha-ya-na-Buddhismus in präch-tigen,

teilweise extravaganten, aber verständli-chen

Worten und Bildern dar, zeigt mit überzeu-genden

Argumenten die göttliche Heilsgegenwart
im Diesseits auf und mit visionärer Fantasie die

Erlösungspracht in jenseitigen Buddhawelten.
In dieser letzten und vollendetsten Predigt des

Historischen Buddha Sha-kyamuni werden den
Gläubigen, die auf die Wahrheit dieses heiligen
Texts bauen – ungeachtet ihrer Vergehen oder
Verdienste, ihres Status oder Geschlechts –, die
unermesslichen Segnungen, Schönheiten und
der Reichtum des Heilsziels in den schillerndsten
Farben vor Augen geführt. Der Leser des Su-tra
verliert rasch die Grenzen zwischen Vergangen-heit,

Gegenwart und Zukunft, zwischen Realität
und Vision, zwischen Existenz und Auslöschung,
zwischen Heiligem und Profanem. Allein die Tatsa­-

che, dass der Text entgegen traditionellen dogma­tischen

Lehrmeinungen auch Frauen die Aus-sicht

auf Erlösung gewährt, verhalf dem «Lotos-
Su-tra» während der späten Heian-Zeit im 10.–12.
Jahrhundert in Japan zu grosser Beliebtheit, als
namentlich kaiserliche Hofdamen und gebildete
Frauen der Aristokratie ein neues Selbstbewusst-sein

entfalteten und entscheidenden Einfluss auf
das kulturelle Leben zu nehmen begannen.
Neben dem «Lotos-Su-tra» lieferte das «Gold­-

glanz-Su-tra» im Sanskrit Suvarnaprabha- sottama

ra- ja su- tra und im Japanischen als Konko ¯myo¯
saisho ō̄kyo¯bekannt, das textliche Baugerüst für
die Goldschrift-Pagoden. Das Su-tra kam den ja-panischen

Gläubigen in drei verschiedenen chine-sischen

Übersetzungen zur Kenntnis. Die älteste
und in China populärste, wenngleich unvollstän-dige,

jedoch ausführlich kommentierte Übersetzung
besorgte während der Nördlichen Liang-Dynastie
397–439) der zentralasiatische Mönch Dhar-maksema

385–433). In Japan war während des
12. Jahrhunderts die Übersetzung des chine-sischen

Tang-Mönchs Yijing 635–713) aus dem

Jahr 703 die bekannteste. Der Titel des «Gold-glanz-

Su-tra» geht auf das vierte Kapitel zurück,
den «Traum von der Goldenen Trommel der Buss-fertigkeit

» Mugen konku zange. Die heilige Schrift
lehrt, dass die «Vier Himmelskönige» Shitennō
den Staat und seine Herrscher beschützen, wenn
diese nach dem Gesetz der buddhistischen Lehre
handeln. Es entwirft das Bild des idealen weltlichen
Herrschers, des Cakravartin, der das «Rad der
Lehre dreht» und im Namen des Buddha weise re-giert.

Daher wird diesem Su-tra zusammen mit dem

«Su-tra der Wohlwollenden Könige» Ninno ¯kyo¯ und
dem «Su-tra der Gesetzesblüte» Hokke kyo¯ zum
Schutz und Wohlergehen des Landes höchste Ver-ehrung

entgegengebracht.
Helmut Brinker



literaturTEC21 42-43/2008 +A rchitektur | 37

04



04 Kinji hōtō mandara, «Schatz-Pagoden-
Mandala aus Goldenen Schriftzeichen»[des
«Goldglanz-Su-tra»] Hängerolle Detail). Gold,
Silber und Farben auf indigoblauem Papier.
H 139.70 cm, B 54.80 cm. Um 1170. Sankōzō
Chu-onji, Hira’izumi, Präfektur Iwate
Bild: Nihon koji bijutsu zenshu-, Band 16: Chu-onji

tomichinoku no koji, Tōkyō Shu-eisha, 1980,Abb. 20)
05 Kinji hōtō mandara, «Schatz-Pagoden-
Mandala aus Goldenen Schriftzeichen» [des
« Lotos-Su-tra»] Hängerolle. Gold und Farbe auf
indigoblauem Papier. H 111.40 cm, B 58.50 cm.
Mitte 13. Jahrhundert. Ryu-honji, Kyōto
Bild: The Bijutsu Kenkyu- – The Journal of Arts

Studies, No. 282, July 1972, pl. I)

05



literaturTEC21 42-43/2008 +A rchitektur | 39

dem Gläubigen Zeichen um Zeichen als Heilswahrheit erschliessen und dessen Inhalt er

erst in geduldiger Andacht Wort für Wort in sich aufzunehmen vermag, sondern hier wird der
Su-tra-Text in seiner schriftlichen Ausführung und Anordnung zum Abbild eines zentralen

Monuments der japanischen Sakralarchitektur, zu einem «Schatz-Pagoden-Mandala aus
Goldenen Schriftzeichen» Anstelle des schillernden Begriffs mandara, der vorwiegend für

repräsentative, in Tempelhallen oder Klostergebäuden zur kultischen Verehrung aufge-hängte

Werke reserviert blieb, verwendete man gelegentlich das Wort hensō «gewandelte
Erscheinung» um damit die Transformation des heiligen Texts zur bildhaften Konfiguration

anzudeuten, die Aus- und Umgestaltung von Inhalten, Doktrinen und Ideen zu Bildern, die

kunst- und verdienstvolle Wandlung von Text- zu Bilderwelten. Denn das Abschreiben von
Su-tras betrachtete man als heilige, religiöse Verdienste akkumulierende Handlung, und

diese galt es nicht nur mit reinem Geist und frommer Andacht zu vollziehen, sondern auch
mit höchster Konzentration und Sorgfalt. Daher vereinte die «gewandelte Erscheinung»

eines heiligen Texts zur Pagodengestalt drei verdienstvolle Aspekte: zum ersten die
Errichtung eines zentralen Sakralmonuments, zum zweiten die getreue Abschrift grundle-gender

religiöser Lehren vom «Lotos des Wunderbaren Dharma» und vom traumhaften
«Goldglanz» zur Festigung des eigenen Heilswohls, und zum dritten die schriftliche und
bildliche Darlegung des Su- tra zur erbaulichen Anschauung für andere Gläubige.

GOLD ALS VISIONÄRE MANIFESTATI ON DES ABSOLUTEN

Abgesehen von den Wünschen der ästhetisch anspruchsvollen Auftraggeber dürften für die
üppige Verwendung von Gold auf indigoblauem Papier noch andere Gründe ausschlagge-bend

gewesen sein. Gold als das kostbarste aller Metalle und die edelste aller Farben

wurde in der buddhistischen Kunst Ostasiens dank seinem Eigenwert aus dem Materiellen

ins Geheiligte umgedeutet, als visionäre Manifestation des Absoluten eingesetzt. Es besitzt

einen Votivwert als Weihgabe, die das Kultbild selbst und sein Heiligtum ebenso schmücken
wie das zur Architektur verdichtete sakrale Wort. Im «Schatz-Pagoden-Mandala aus
Goldenen Schriftzeichen» vermochte der anonyme mittelalterliche Künstler die wesensmäs-sig

immanenten geistigen Potenzen des Goldes voll auszuschöpfen, und die Kirchenväter

haben in ihren geistlichen Texten und Exegesen das Gold in seiner unwandelbaren Qualität

dem Buddha im wahrsten Sinne des Wortes auf den Leib geschrieben. Alles, was ihm

anhaftet und eigen ist, erscheint golden; noch seine sterblichen Überreste werden als

«Goldene Gebeine» konkotsu, verherrlicht, und das hier über ihnen aus seinem Wort-Leib
mit dem Text des «Goldglanz-Su- tra» und des «Lotos-Su- tra» aufgerichtete Mahnmal, die

«Schatz-Pagode» wird zum Sinn- und Abbild der geheiligten Essenz seines Körpers wie

seiner Lehre. Im «Goldglanz-Su- tra» heisst es im vierten Absatz des zweiten Buches: « Die

Körperfarbe des Buddha ist von goldenem Glanz, rein und ohne Makel; [...] die Sonne

seines grossen Mitgefühls und seiner Weisheit beseitigt alle Finsternis; der Glanz der
Buddha-Sonne leuchtet immerdar überall hin. [...] Seine verdienstlichen Eigenschaften [...]

erhellen wie die Sonnenstrahlen die Welt. [...] Ein Netz von wunderbarem Bergkristall

bestrahlt seinen goldenen Körper; sein Körper, [wie] pupurnes Gold, ist mit den mannigfal-tigen,

wunderbaren Schönheitszeichen ganz geschmückt.»

Dr. Helmut Brinker, Professor emeritus für Kunstgeschichte Ostasiens am Kunsthistorischen Institut
der Universität Zürich, hbrinker@khist.uzh.ch

Anmerkung
1 Die Auftraggeber der «Schatz-Pagoden-Mandala aus Goldenen Schriftzeichen» waren zweifellos
Regenten, Feudalfürsten und einflussreiche Aristokraten, die diese kostbaren Schrift-Bild-Architekturen
für buddhistische Klöster oder von ihnen geförderte religiöse Institutionen stifteten. Sie mögen die Se-gensaussichten

dieser Su-tras vorAugen gehabt haben, denn diese verheissen loyalen Herrschern, die
Buddha Sha-kyamunis Lehre in Gehorsam folgen, die in seinem Namen Opfer darbringen und verant-wortungsvoll,

einsichtig und rücksichtsvoll regieren, dank der unermesslichen Güte des Buddha die
Verschonung von Krankheiten und Leiden, Frieden ihrem Gemüt und himmlischen Schutz ihren Städten,
Dörfern und Residenzen.


	Schriftbauwerke

