Zeitschrift: Tec21
Herausgeber: Schweizerischer Ingenieur- und Architektenverein

Band: 134 (2008)

Heft: 42-43: Literatur + Architektur
Artikel: Schriftbauwerke

Autor: Brinker, Helmut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-108997

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-108997
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

34 | LITERATUR+ARCHITEKTUR TEC21 42-43/2008

SCHRIFTBAUWERKE

Heilige Schriften des Buddhismus als Bauelemente der Sakralarchitektur zu
verwenden, liess wahrend des Mittelalters in Japan prachtvolle Schrift-Bild-
Werke entstehen. In Zyklen von acht bis zehn hochformatigen Hangerollen
wurden Pagoden errichtet, in denen jedes einzelne Schriftzeichen einen
unverzichtbaren Baustein im Geflige des hoch aufragenden Baukdrpers bildet.

GegenUber der essenziellen Symbolgestalt des gemalten oder geschriebenen, nach stren-
gen ikonografischen Regeln oder geometrischen Prinzipien grafisch durchgestalteten Kult-
bildes muten diese in Pagodenform aufgebauten heiligen Texte des Buddhismus auf den
ersten Blick wie fromme Spielereien an. Die Texte beginnen in der Regel an der Pagoden-
spitze und enden an der untersten Treppenstufe des Bauwerks. Alle Schriftzeichen des
Sutratexts (siehe Kasten S. 36) sind in klar lesbarer «Regelschrift», kaisho, ausgefthrt. Die Auf-
traggeber! und Kunstler wahlten dazu indigoblaues Papier, ein aus Goldstaub hergestelltes
Pigment, kindei, zum Schreiben sowie zusétzlich ein Silberpigment, gindei, zum Malen und
gelegentlich zurtickhaltend eingesetzte Farben in den Begleitszenen. Schrift-Bild-Rollen
dieses Typs heissen Kinji hotd mandara, «Schatz-Pagoden-Mandala aus Goldenen Schrift-
zeichen», oder einfach Mojitd mandara, «Schriftzeichen-Pagoden-Mandala». Der sonore
Farbakkord von Gold, Silber und Dunkelblau verleiht diesen Werken der buddhistischen
Sakralkunst vornehme Strahlkraft und aristokratische Wurde (Bilder 4, 5).

SCHATZ-PAGODEN AUS GOLDENEN SCHRIFTZEICHEN

Aus dem 12. und 13. Jahrhundert sind vier vorztigliche Zyklen des Kinji hoto mandara ge-
nannten Typs erhalten geblieben. Das «Goldglanz-Sttra» fand zu seiner im wahrsten Sinne
des Wortes strahlendsten schriftkiinstlerischen Leuchtkraft in den zehn Hangerollen, die um
1170 im Auftrag des Fujiwara no Hidehira (1096-1187) entstanden und im Sankdzo des
Chuasoniji in Hira’izumi, Prafektur lwate, erhalten sind (Bild 4). Die auf dunkelblauem Papier in
goldenen Schriftzeichen konstruierten und symbolhaft konfigurierten Pagoden enthalten alle
31 Kapitel des «Goldglanz-Sttra». Der heilige Text der Hangerollen teilt dem Bauwerk
Struktur und sakrales Leben mit. Uber dem Erdgeschoss haben die schlanken, neunsts-
ckigen Pagoden ein Zusatzdach. Sie beherrschen die vertikale Mittelachse. Am unteren
Rand und zu beiden Seiten geben landschaftlich eingebettete Heilsgestalten und figurative
Szenen zusétzlich bildliche Erlauterungen zu essenziellen Passagen des Sitra. Einzelne
Konfigurationen werden in kleinen hochrechteckigen Schriftkartuschen identifiziert. Stets ist
der aufstrebende, aus einem Holzgertst um den «Herzpfeiler», shinbashira, gefligte
Baukorper einem architektonischen Aufriss gleich in strenger Frontalitat wiedergegeben. Die
mit Treppen ausgestattete, gemauerte Steinplattform dagegen erscheint in Aufsicht, die
Seitenlinien konvergieren nach hinten und suggerieren eine perspektivische Verkirzung der
architektonischen Basis. Bei den umgebenden Gebauden folgen die Kunstler den traditio-
nellen Regeln der in Ostasien Ublichen Parallelperspektive (Bilder 1, 2).

Drei andere mittelalterliche Zyklen nehmen den Text des «Lotos-Sitra» als Baumaterial.

Auf zehn Hangerollen vom Ende des 12. Jahrhunderts im Danzan Jinja, Nara, und acht
Hangerollen aus der Mitte des 13. Jahrhunderts im Rythoniji, Kyoto (Bilder 1, 2, 5), die einst
dem Horydji bei Nara gehorten, sind die winzigen goldenen Schriftzeichen auf indigoblauem
Papier so angeordnet, dass sie die neunstéckigen Pagoden vollstandig ausfullen, ja erst
durch die zahllosen aneinandergereihten Zeichen ihre spezifische architektonische Gestalt
gewinnen. Der Verlauf der Zeilen Ubersetzt die konstruktive Fligung der holzernen Pfosten
und Balken in der japanischen Sakralarchitektur auf charakteristische Weise. Senkrechte
Doppelzeilen geben die tragenden Stutzelemente der Pagode wieder, und dicht parallel



TEC21 42-43/2008

LITERATUR+ARCHITEKTUR | 35

01 Kinji hotd mandara, «Schatz-Pagoden-
Mandala aus Goldenen Schriftzeichen» [des

«Lotos-Sitra»]. Héngerolle (Detail von Bild 5).

Gold und Farbe auf indigoblauem Papier.

H 111.40 cm, B 58.50 cm. Mitte 13. Jahrhun-
dert. Rythonji, Kydto

(Bild: The Bijutsu Kenkyl — The Journal of Arts
Studies, No. 282, July 1872, pl. II)

02 Kinji hotd mandara, «Schatz-Pagoden-
Mandala aus Goldenen Schriftzeichen» [des
«Lotos-Sitra»]. Hangerolle (Detail). Gold und
Farbe auf indigoblauem Papier. H 111.40 cm,
B 58.50 cm. Mitte 13. Jahrhundert. Rydhonji,
Kyoto

(Bild: The Bijutsu KenkyG — The Journal of Arts
Studies, No. 282, July 1972, pl. III)

03 Kinji hoté mandara, «Schatz-Pagoden-
Mandala aus Goldenen Schriftzeichen» [des
«Lotos-Sitra»]. Hangerolle (Detail). Gold und
Farbe auf indigoblauem Papier. H 103.70 cm,
B 54.50 cm. Um 1200. Myohaji, Osaka

(Bild: The Bijutsu Kenkyl — The Journal of Arts
Studies, No. 337, February 1987, pl. III)

o ]




36 | LITERATUR+ARCHITEKTUR

TEC21 42-43/2008

DIE TEXTBASIS DER ARCHITEKTUR
Das vermutlich im 1. Jahrhundert n. Chr. in Indien
entstandene «Sotra vom Lotos des Wunderbaren
Gesetzes», im Sanskrit Saddharma pundarika
sdtra, gehort zu den einfussreichsten religidsen
Schriften Asiens. Der im Allgemeinen als «Lotos-
Sutra» bekannte Text wurde bereits 255 n.Chr.
erstmals ins Chinesische Ubersetzt. In Japan hat
er unter dem Titel My5hs renge ky5, «Satra der
Lotosblite des Wunderbaren Dharma», oder als
Hokke ky5, «Sutra der Dharma-Blute», grosse
Popularitét erlangt. Das «Lotos-Satra» legt die
Grundideen des Mahayana-Buddhismus in prach-
tigen, teilweise extravaganten, aber verstandli-
chen Worten und Bildern dar, zeigt mit Uberzeu-
genden Argumenten die gottliche Heilsgegenwart
im Diesseits auf und mit visiondrer Fantasie die
Erldsungspracht in jenseitigen Buddhawelten.
In dieser letzten und vollendetsten Predigt des
Historischen Buddha Shakyamuni werden den
Glaubigen, die auf die Wahrheit dieses heiligen
Texts bauen - ungeachtet ihrer Vergehen oder
Verdienste, ihres Status oder Geschlechts -, die
unermesslichen Segnungen, Schonheiten und
der Reichtum des Heilsziels in den schillerndsten
Farben vor Augen gefiihrt. Der Leser des Sutra
verliert rasch die Grenzen zwischen Vergangen-
heit, Gegenwart und Zukunft, zwischen Realitat
und Vision, zwischen Existenz und Ausldschung,
zwischen Heiligem und Profanem. Allein die Tatsa-
che, dass der Text entgegen traditionellen dogma-
tischen Lehrmeinungen auch Frauen die Aus-
sicht auf Erldsung gewahrt, verhalf dem «Lotos-
Sutra» wéhrend der spaten Heian-Zeitim 10.-12.
Jahrhundert in Japan zu grosser Beliebtheit, als
namentlich kaiserliche Hofdamen und gebildete
Frauen der Aristokratie ein neues Selbstbewusst-
sein entfalteten und entscheidenden Einfluss auf
das kulturelle Leben zu nehmen begannen.

Neben dem «lLotos-Satra» lieferte das «Gold-
glanz-Satra», im Sanskrit Suvarnaprabhasottama
r&ja sttra und im Japanischen als Konkomyo
saishod kyd bekannt, das textliche Baugerdst fur
die Goldschrift-Pagoden. Das Satra kam den ja-
panischen Glaubigen in drei verschiedenen chine-
sischen Ubersetzungen zur Kenntnis. Die &lteste
und in China populérste, wenngleich unvollstén-
dige, jedoch ausfilhrlich kommentierte Ubersetzung
besorgte wahrend der Nérdlichen Liang-Dynastie
(397-439) der zentralasiatische Monch Dhar-
maksema (385-433). In Japan war wahrend des
12. Jahrhunderts die Ubersetzung des chine-
sischen Tang-Monchs Yijing (635-713) aus dem
Jahr 703 die bekannteste. Der Titel des «Gold-
glanz-Satra» geht auf das vierte Kapitel zurick,
den «Traum von der Goldenen Trommel der Buss-
fertigkeit», Mugen konku zange. Die heilige Schrift
lehrt, dass die «Vier Himmelskdnige», Shitenng,
den Staat und seine Herrscher beschitzen, wenn
diese nach dem Gesetz der buddhistischen Lehre
handeln. Es entwirft das Bild des idealen weltlichen
Herrschers, des Cakravartin, der das «Rad der
Lehre dreht» und im Namen des Buddha weise re-
giert. Daher wird diesem Sutra zusammen mit dem
«Sutra der Wohlwollenden Kénige», Ainnd ky5, und
dem «Satra der Gesetzesbllte», Hokke ky5, zum
Schutz und Wohlergehen des Landes hochste Ver-
ehrung entgegengebracht.

Helmut Brinker

gefuhrte Vertikalzeilen suggerieren bei den Dachern das klassische System der Ziegel-
deckung. Horizontale, von links nach rechts zu lesende Zeilen markieren Ober- und
Unterkante des erhthten quadratischen Geb&dudefundaments, dessen Gelédnder sowie die
zur getffneten Kapelle im Erdgeschoss hinauffihrenden Treppenstufen. Eng gefligte vertika-
le Textkolumnen fullen rechts und links der Treppe die Frontseite der Steinplattform.
Architravzonen und Traufkanten an den D&chern weisen wiederum eine waagerechte
Dominanz in der Abfolge des Texts auf. Diese wird nur dort gelockert, wo die kleinen
Zeichen das komplexe Konsolensystem des Kraggebalks andeuten oder als Diagonalen bei
den schrég nach aussen weisenden Spitzen der Dachsparren hervortreten. An den Enden
der leicht aufwérts geschwungenen Décher hdngen Glockchen, die mit ihrem Gelédut das
Wort der heiligen Lehre weithin verktnden (Bilder 1, 3). Als weiteres markantes Merkmal
tragt die nach oben sich verjlingende Pagode einen hohen, mit «neun Ringen», kurin,
ausgestatteten Mast, sdrin, der beinahe ein Viertel der Gesamthdhe des Bauwerks aus-
macht (Bilder 3, 5). Dieser «Bronzemast» steht auf einem kleinen halbkugeligen Fundament,
der «umgekehrten Schale», fukubachi, mit kastenférmiger Basis, dem «Taubecken»,

roban, — einem Relikt, das an die Abstammung der japanischen Stockwerkpagode vom alt-
indischen Stlpa mit seinen Ubereinandergeschichteten Ehrenschirmen erinnert. Darauf steht
eine «blumen[lotos]férmige Basis», ukebana, aus welcher der Mittelstamm, satsu, aufragt.
Die Spitze des ganzen Aufsatzes bildet die filigrane «Wasserflamme», sui’en. Sie wird
bekront vom «Drachenrad», ryGisha, und an der obersten Spitze vom «Schatzjuwel», hoju.
Aus einem nicht mehr vollstandig erhaltenen Zyklus von ursprlnglich acht oder zehn
Hangerollen besitzt der Mydhaji in Osaka eine Version aus der Zeit um 1200 (Bild 3). Das
«Schatz-Pagoden-Mandala aus Goldenen Schriftzeichen» enthalt zentrale Textstellen aus
den 27 Kapiteln der klassischen chinesischen Ubersetzung des zentralasiatischen Missio-
nars Kumarajiva (344-409 [oder 413]) aus dem Jahr 406. Bei dieser Originalfassung wurde
ein Zusatzkapitel — im allgemeinen Kapitel 12 — eingeflgt, sodass die in Ostasien populérste
Textversion des «Lotos-Sutra» 28 Kapitel in acht Faszikeln aufweist. Der Text der Myohdji-
Rolle entspricht dem funf Kapitel umfassenden 7. Faszikel des «Lotos-Sttra». Die strenge
lineare Struktur, die durch den Schriftduktus in ihrem optischen Gesamteindruck doch
letztlich eine vibrierende Rhythmisierung erféhrt, steht in gewissem Kontrast zu den locker
ringsherum verstreuten, flissig gemalten Figurengruppen und Landschaftsausschnitten. Die
einzelnen Szenen werden mit markanten Passagen aus den Kapiteln 20 bis 24 in Form
hochrechteckiger Titelkartuschen identifiziert. Es handelt sich um paradiesische Buddha-
und Bodhisattva-Sphéren, um Episoden aus den voraufgegangenen Leben buddhistischer
Wesenheiten, um ihre Heilsvisionen und verschiedenen Inkarnationen, um Parabeln und
Begebenheiten aus dem segensreichen Wirken und Leben des Historischen Buddha
Shakyamuni bis hin zu seinem Eingehen ins Nirvana, um Wunder und wegweisende
Ereignisse aus der Geschichte des Buddhismus, wie etwa die Verteilung, Verbreitung und
Verehrung der Buddha-Reliquien und die Errichtung von Stlpas Uber ihnen.

DER WORT-LEIB DES BUDDHA

lhrem Wesen nach sind der Stipa und die in Ostasien daraus entwickelte Pagode stets
Reliquienmonumente gewesen und geblieben. Da heilige Schriften in voller Lange, kurze
Gebete und magische Anrufungsformeln als kérperliche Stellvertreter den Wort-Leib des
Buddha repréasentieren und unter dem Begriff hosshin shari, «Lehrkérper-Reliquien»,
zusammengefasst werden, verleihen auch Worte und Zeichen der Pagode durchaus ihre
sakrale Substanz. Gerade als architektonisches Sinnbild des Nirvana, der endgultigen
Erlosung — und das heisst: des eigentlichen Heilsziels dieser Religion — nahm die Pagode
von Anbeginn nicht allein dank ihrer untbersehbaren Hohe einen herausragenden Platz in
einer Tempel- oder Klosteranlage ein. Die innige Bindung dieses spezifischen Bautyps des
ostasiatischen Buddhismus an die heilige Person und die sie verkdrpernden Reliquien blieb
im Grunde bis heute bestehen. So présentiert sich die aus einer klassischen heiligen Schrift
konstruierte Pagode nicht allein als erbauliches Lehrgebaude, dessen Bauelemente sich



TEC21 42-43/2008 ITERATUR+ARCHITEKTUR | 37

B 14

FELESS I

1wt Loo g




SEp

E00 2 P
SRR BN
ERm & R
RSN Kl

‘Q\SF'F' "

T
R ZeAy

[ g ¢ S

—

— g—_ “‘-ﬂa‘:&’,l

&

7

peer e
e
A
Joan

ot
v;«

MASES R
SAS S ZphRaeY
ABRe ot

/ e
a s Hlapriamm
ha g.u..mg(,, 5 HTEne
- “, IR 3 — -r L TR L

-
,g.a-‘;‘:-‘;:“i
T L
’w"& i‘} K

A

;

>

2
s

PN FaRal L

1 premw movens
\. }
WA
L1k e} | chmmarast

SRR TEADA

04 Kinji hoté mandara, «Schatz-Pagoden-
Mandala aus Goldenen Schriftzeichen»[des
«Goldglanz-Sitra»]. Héngerolle (Detail). Gold,
Silber und Farben auf indigoblauem Papier.

H 139.70cm, B 54.80 cm. Um 1170. Sankozo,
Chionji, Hira'izumi, Préafektur Iwate

(Bild: Nihon koji bijutsu zensha, Band 16: Chtonji
to michinoku no koji, Toky6, Shieisha, 1980, Abh. 20)
05 Kinji hoté mandara, «Schatz-Pagoden-
Mandala aus Goldenen Schriftzeichen» [des
«Lotos-Sitra»]. Hangerolle. Gold und Farbe auf
indigoblauem Papier. H 111.40 cm, B 58.50 cm.
Mitte 13. Jahrhundert. Rythonji, Kydto

(Bild: The Bijutsu Kenkyd — The Journal of Arts
Studies, No. 282, July 1972, pl. I)

ARAZ amwh
BWAR *ra

y




TEC21 42-43/2008 LITERATUR +ARCHITEKTUR | 39

dem Glaubigen Zeichen um Zeichen als Heilswahrheit erschliessen und dessen Inhalt er
erst in geduldiger Andacht Wort fur Wort in sich aufzunehmen vermag, sondern hier wird der
Sltra-Text in seiner schriftlichen Ausfihrung und Anordnung zum Abbild eines zentralen
Monuments der japanischen Sakralarchitektur, zu einem «Schatz-Pagoden-Mandala aus
Goldenen Schriftzeichen». Anstelle des schillernden Begriffs mandara, der vorwiegend fur
reprasentative, in Tempelhallen oder Klostergeb&uden zur kultischen Verehrung aufge-
hangte Werke reserviert blieb, verwendete man gelegentlich das Wort hensd, «gewandelte
Erscheinung», um damit die Transformation des heiligen Texts zur bildhaften Konfiguration
anzudeuten, die Aus- und Umgestaltung von Inhalten, Doktrinen und Ideen zu Bildern, die
kunst- und verdienstvolle Wandlung von Text- zu Bilderwelten. Denn das Abschreiben von
Sutras betrachtete man als heilige, religidse Verdienste akkumulierende Handlung, und
diese galt es nicht nur mit reinem Geist und frommer Andacht zu vollziehen, sondern auch
mit héchster Konzentration und Sorgfalt. Daher vereinte die «gewandelte Erscheinung»
eines heiligen Texts zur Pagodengestalt drei verdienstvolle Aspekte: zum ersten die
Errichtung eines zentralen Sakralmonuments, zum zweiten die getreue Abschrift grundle-
gender religi¢ser Lehren vom «Lotos des Wunderbaren Dharma» und vom traumhaften
«Goldglanz» zur Festigung des eigenen Heilswohls, und zum dritten die schriftliche und
bildliche Darlegung des Sutra zur erbaulichen Anschauung fur andere Glaubige.

GOLD ALS VISIONARE MANIFESTATION DES ABSOLUTEN

Abgesehen von den Wiinschen der asthetisch anspruchsvollen Auftraggeber durften fur die
Uppige Verwendung von Gold auf indigoblauem Papier noch andere Grinde ausschlagge-
bend gewesen sein. Gold als das kostbarste aller Metalle und die edelste aller Farben
wurde in der buddhistischen Kunst Ostasiens dank seinem Eigenwert aus dem Materiellen
ins Geheiligte umgedeutet, als visiondre Manifestation des Absoluten eingesetzt. Es besitzt
einen Votivwert als Weihgabe, die das Kultbild selbst und sein Heiligtum ebenso schmucken
wie das zur Architektur verdichtete sakrale Wort. Im «Schatz-Pagoden-Mandala aus
Goldenen Schriftzeichen» vermochte der anonyme mittelalterliche Kunstler die wesensméas-
sig immanenten geistigen Potenzen des Goldes voll auszuschdpfen, und die Kirchenvater
haben in ihren geistlichen Texten und Exegesen das Gold in seiner unwandelbaren Qualitat
dem Buddha im wahrsten Sinne des Wortes auf den Leib geschrieben. Alles, was ihm
anhaftet und eigen ist, erscheint golden; noch seine sterblichen Uberreste werden als
«Goldene Gebeine», konkotsu, verherrlicht, und das hier Uber ihnen aus seinem Wort-Leib
mit dem Text des «Goldglanz-Satra» und des «Lotos-Satra» aufgerichtete Mahnmal, die
«Schatz-Pagode», wird zum Sinn- und Abbild der geheiligten Essenz seines Korpers wie
seiner Lehre. Im «Goldglanz-Sttra» heisst es im vierten Absatz des zweiten Buches: «Die
Korperfarbe des Buddha ist von goldenem Glanz, rein und ohne Makel; [...] die Sonne
seines grossen Mitgefthls und seiner Weisheit beseitigt alle Finsternis; der Glanz der
Buddha-Sonne leuchtet immerdar tUberall hin. [...] Seine verdienstlichen Eigenschaften [...]
erhellen wie die Sonnenstrahlen die Welt. [...] Ein Netz von wunderbarem Bergkristall
bestrahlt seinen goldenen Kdrper; sein Kérper, [wie] pupurnes Gold, ist mit den mannigfal-
tigen, wunderbaren Schonheitszeichen ganz geschmuckt. »

Dr. Helmut Brinker, Professor emeritus flir Kunstgeschichte Ostasiens am Kunsthistorischen Institut

der Universitat Ziurich, hbrinker@khist.uzh.ch

Anmerkung

1 Die Auftraggeber der «Schatz-Pagoden-Mandala aus Goldenen Schriftzeichen» waren zweifellos
Regenten, Feudalfirsten und einflussreiche Aristokraten, die diese kostbaren Schrift-Bild-Architekturen
flr buddhistische Klgster oder von ihnen geférderte religiose Institutionen stifteten. Sie mégen die Se-
gensaussichten dieser Sutras vor Augen gehabt haben, denn diese verheissen loyalen Herrschern, die
Buddha Shakyamunis Lehre in Gehorsam folgen, die in seinem Namen Opfer darbringen und verant-
wortungsvoll, einsichtig und riicksichtsvoll regieren, dank der unermesslichen Gite des Buddha die
Verschonung von Krankheiten und Leiden, Frieden ihrem Gemut und himmlischen Schutz ihren Stadten,
Doérfern und Residenzen.



	Schriftbauwerke

