
Zeitschrift: Tec21

Herausgeber: Schweizerischer Ingenieur- und Architektenverein

Band: 128 (2002)

Heft: 5: Kunst und Architektur

Artikel: Von Kunst, Architektur und Öffentlichkeit: ein Wechselspiel,
fragmentarisch

Autor: Federle, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-80365

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-80365
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Helmut Federle

Von Kunst, Architektur und Öffentlichkeit
Ein Wechselspiel, fragmentarisch

Wenn ich heute über Architektur spreche, spreche ich

dann über Kunst? Ist Architektur Kunst? Wann ist
Kunst Kunst? Aus der Tradition heraus verstehen wir
die Architektur als angewandte Kunst, ein einer Sache

dienendes Metier. Andererseits spricht man in Bezug

zur Architektur von der «Mutter der Kunst». Diese

Rolle möchte ich doch lieber der Malerei zuweisen. Bin

ich, der Künstler, der Maler, nicht zuletzt auch Architekt,

wenn ich ein Gebäude entwerfe und baue wie

unlängst den «Pavillon für Fische» in Orléans? Eine in
einem Park stehende offene Beton-Konstruktion aus

vertikalen und horizontalen Säulen auf der Basis eines

Wasserbeckens, in dem sich Zierfische befinden. Ist dieses

Gebäude nun Kunst oder Architektur? Es ist Architektur

und Kunst. Offenbar befinden wir uns in einer

Epoche des Cross-over. Die Grenzen scheinen fliessend

zu sein. Und dies im Augenblick buchstäblich, wenn
ich als Künstler hier zu Ihnen, einem Publikum der

Architektur, spreche. Das Interesse an meiner Arbeit,
an meiner Haltung scheint in Architektenkreisen um
vieles grösser als in den Kreisen der Kunst.
Viele Architekten zeigen ihre Werke heute in Galerien

oder in Museen. Schweizer Architektur findet international

grösste Aufmerksamkeit, wie zum Beispiel im
Moina in New York oder in Ausstellungen, die Titel

tragen wie «Minimal heute», «Light Gesture». Anführen
möchte ich diesbezüglich auch die Ausstellung, die ich

mit Peter Zumthor bei Max Hetzler in Berlin gemacht
habe. Zumthor zeigte das Modell der Topografie des

Terrors, ich fünf schwarz-graue Corner Field Paintings

von ca. 50x60 cm Grösse. Es ging hier um den Dialog
zwischen dem Architekten und dem Maler in ihren
jeweils eigenen Medien.
Inwieweit lässt sich die traditionelle Trennung zwischen

Malerei als autonomer Kunst und Architektur als

angewandter Kunst noch aufrechterhalten? Stellt sich nicht
schon in gewisser Weise in der Malerei diese Problematik'

Wenn ich für den Europasaal im Paul-Löbe-Haus

in Berlin, einem Gebäude des Architekten Stefan

Braunfcls, eine Auftragsarbeit installiere, die aus sieben

schwarz-goldenen Tafeln besteht, reagiere ich aul fixe

Vorbedingungen, wie wir sie aus den angewandten Dis¬

ziplinen kennen. Aber es ist natürlich Kunst. In
gleicher Weise, wie mein Wandrelief an der Schweizer
Botschaft in Berlin von Diener & Diener Kunst ist. Autonom

bleibt die Arbeit durch die an mich gebundene
Freiheit meiner Entscheidungen. Der Gedanke des

spezifischen Ortes der Malerei, des spezifischen Ortes der

Arbeit, und dies auch im kulturpolitischen Sinne, spielt
generell eine bedeutende Rolle in meinen künstlerischen

Überlegungen.
Jede Architektur hat von vornherein diesen spezifisch
bestimmten Ort, die bestimmte Aufgabe, den bestimmten

Auftraggeber. Privat, öffentlich, Kirchen, Banken,
verschiedene Funktionen etc., all dies sind spezifische

Bedingungen, auf die die Architektur einzugehen hat.

Malerei dagegen hat in meinem Verständnis den

erwünschten Ort: das Museum. Ist das Museum von
heute noch dieser Ort? Ist das Guggenheim-Museum
noch dieser Ort? Ist die Sammlung Nordrhein-Westfalen

in Düsseldorf noch dieser Ort? Durch die Flut der

möglichen kulturpolitischen Entscheide, denen ich

ausgesetzt bin und die um ein Vielfaches zugenommen
haben, entstehen Problemzonen unabsehbaren Aus-

masses. Die Autonomie ist kulturpolitisch gefährdet.
Das grosse öffentliche Interesse gegenüber Architektur
und Kunst, gegenüber Architektur, Filmkunst und

Fotografie, scheint geradezu inflationär zu sein. In der

Breite der Aufmerksamkeit haben Architektur, Film
und Fotografie die Malerei abgelöst. Sie sind in dieser

Aufmerksamkeit die visuell führenden Medien. Man

spricht heute unbescholten von «Stararchitekten». Die

Gegenwartskunst ist das Höchste und Widerwärtigste
zugleich, und wir reden uns ein, wie bedeutungsvoll sie

ist. Und wir reden uns auch ein, wie bedeutungsvoll
Gegenwartsarchitektur ist. Es gibt bereits die Meinung,
Kunst sei ein Schimpfwort.
In der Moderne gab es doch nie so viele bedeutungsvolle

Gebäude wie heute. Jeder Ort, und sei er noch so

klein und unbedeutend, wartet heute mit einem
publizierten, sprich bedeutungsvollen Gebäude auf. Wir
reden uns ein, wie bedeutungsvoll sie sind, und darin
aber sind wir uns uneiniger denn je. ]edes fahr vor
Weihnachten findet ein Ranking der drei bedeutends-

tec21 5/2002



»*(ta**>-

W*f m&:

mT

tm ™>mmm
.J wa'Ls^ - -«w

1

«aal

' ^« r
3 ::ïft m mi j

-s—. '

1 und 2

Relief an der Schweizer Botschaft in Berlin, 2000, Beton,

Architekten: Diener und Diener, Basel

(Bild: Christian Richters, Münster)

ten Gebäude der Schweiz im Fernsehen statt. Über die

Auswahl Hesse sich streiten, und sie liesse sich auch

ohne grosse Probleme austauschen. Wir meinen in der

Bewertung oft nicht dasselbe. Ich meine nicht dasselbe

wie die so genannte Fachjury für das Bauen in den

Bergen, ich meine auch nicht dasselbe wie die Schweizerische

Kunstkommission. Wir reden über Kunst und

Architektur, und jeder meint dabei etwas anderes. Jeder

hat die Meinung, die seiner sozialen Biografie
entspricht. Jeder hat die Meinung, die seiner sozialen

Verfügbarkeit entspricht. Kommunikation und Bewertung
sind zum reinen Selbstzweck verkommen. Visionen lassen

sich nicht über den Quahtätsbegriff kommunizieren.

Das Konstrukt Kunst, wie wir es heute verstehen,

verweigert in seinen unterschiedlichen materialisierten

Energien die Deckung. Über Öffentlichkeit funktioniert

dies jedoch bestens.

tec21 5/2002



Wir haben einem gleichförmigen, populistischen
Liberalismus Platz gemacht
Wie kam es zur Ablösung der Malerei als Mutter der
Kunst? Gibt es heute noch eine Malerei, die an die poe-
tisch-sinnstiftenden Ausrichtungen glaubt? Malerei ist

eine Spur. Sie ist ein Weg. Und darin unterscheidet sie

sich wesentlich von der Architektur. Die Architektur
manifestiert sich grundlegend durch einen finalen
Zustand von grösserer Dominanz und definitiverem
Sein. Die Architektur scheint also durch die materielle

Abhängigkeit vor der grassierenden Auflösung der
Werteskala eher geschützt zu sein.
Ich stelle fest, dass das Bekenntnis zur Tradition ein
schlechter Begleiter ist, gehört doch der Glaube an den

Fortschritt gefuttert. Im Bekenntnis zum Fortschritt werden

wir zum sozialen Wesen, über das Leistungen erst

kommuniziert werden. Biografisch bestimmtes Einzelgän-

gertum steht dem im Wege und wird somit zur Falle auf

dem Weg zur sozialen Verfügbarkeit. Heute endet dies in
einer Ausgrenzung, während ich einer Generation
angehöre, in der der «Beautiful Looser» kommunizierbare
Grösse hatte. Diese soziale Verfügbarkeit äussert sich

immer mehr durch den Beigeschmack des Manieriert-
Öffentlichen, vor allem dann, wenn sie mit den obligaten
Zynismen durchsetzt ist. Bekenntnisse zum Wertekonservativismus

in Bezug zur Sinnsuche, in Bezug zur Sache,

wie ich sie aus der klassischen Moderne kenne, Visionen,
die an tiefere existenzielle Fragen gebunden sind, scheinen

auf verlorenem Posten. Es ist mir klar, dass ein kritisches

Verständnis an und für sich nicht kommunizierbar ist,
und durch den Verlust einer so genannten Elite haben wir
einem gleichförmigen, populistischen Liberalismus Platz

gemacht. Die Grösse eines kritischen Verständnisses und
die Grösse des Scheiterns als ein Spiegel des Seins sind in
den Strukturen von heute auf dem Abstellplatz der

Ignoranz parkiert. Dieses Schweigen, dieses Scheitern
möchte ich eigentlich den grossen Leistungen in Kunst
und Architektur zumuten können, und somit läge im
Scheitern die Existenzberechtigung. Und darin brauchte

sie sich dann auch nicht um fragwürdige Solidaritäten

zu kümmern. Ein zu kritisches Verhalten birgt
immer das Stigma des Erfolglosen, und dies wird es

wohl sein, dass dann unter den kritischen Geistern so

wenig Solidarität aufkommt, während auf der anderen
Seite aller Erfolg, selbst der vordergründigste, selbst der

verlogenste, zu Verbrüderungen und fragwürdigen
Übereinkünften führt, wenn damit die Profilierung des eigenen

Selbst einhergeht. Das Missverständnis dieser

vordergründigen Übereinkünfte ist letztlich der Förderer
öffentlicher Aufmerksamkeit. Die Abnahme der
kritischen Instanz hat zur Zunahme vordergründiger
Verbindlichkeit geführt.
Ich habe nun diese Analogien der Übereinkünfte aul
den Einsatz nichtmateriellcr Strategien hm angesprochen.

Diese Strategien haben die Schulen der ästhetischen

Orientierung abgelöst. Wir können jedoch unser
eigenes hin aus dieser Entwicklung nicht ausklammern.

Aus der Natur kennen wir die Mutationen als

Strategie des Überlebens, und so gesehen lassen sich
diese heutigen Strategien auch verstehen und haben
darin dann ihre Logik.

Die Umwandlung der Wissensgesellschaft hin zur
Informationsgesellschaft hat sicher ihren starken Schub

in den 60er-Jahren erhalten und wurde nicht zuletzt
durch den Trend der 68er-Generation beschleunigt.
Heute ist der Mensch der Manager seiner eigenen
Strategien im grossen Netz der Öffentlichkeit. Der Mensch
als Produkt seines eigenen Selbst. Das ist der Künstler

von heute, nicht der den traditionell spezifischen
Medien wie Malerei, Bildhauerei etc. Zugehörige. Insofern

beantwortet sich die Frage: Ist der Architekt ein
Künstler?, innerhalb dieser Erkenntnis eindeutig mit Ja.

Der Architekt ist der Künstler, nicht zuletzt durch eine

plurale Referentialität. Beim Architekten lag dies schon

immer in der Natur der Sache. Misst man die Kontakte,
die ein Architekt im Laufe einer Arbeit hat und etabliert,

Kontakte, die sozial, strategisch verwendbar und

von eminenter Wichtigkeit sind, versteht man, was ich

meine. Im heutigen Öffenthchkeitswahn eignet sich
daher dieses Tätigkeitsfeld aufs Beste. Allerdings
scheint ein grosser Unterschied zu sein, ob der Bauherr
die Gemeinde Eschenbach ist oder grosse staatliche
oder Privatinitiativen von Seiten der Kulturförderer in
London, Berlin oder San Francisco. Es sind diese Partner

in der Arbeit, die dann den Zugang zu unterschiedlichen

Vermittlungsmedien, sprich Zeitungen, Fernsehen

etc., den Zugang zur Öffentlichkeit generell
eröffnen. Eine Öffentlichkeit, ohne die eigentlich
nichts stattfindet. Die Gemeinde Eschenbach wird da

wenig zu bieten haben.

Die Position des Architekten als Künstler wird
durch das Umfeld, in dem er baut, bestimmt
Alle diese möglichen sozialen Kontakte haben Folgen,
die nicht unbedingt zur Hinterfragung der Arbeit und
ihrer sinngebenden Bedeutung beitragen. Ich stelle hier
die provokante These auf, dass die Position des

Architekten als Künstler nicht zuletzt durch das Umfeld
bestimmt wird, in dem er baut. Somit hat das schlussendlich

weniger mit dem Gebauten zu tun als mit dem

Bauenden. Es ist sinnlos, über die Definition von Qualität

zu sprechen. Es ist noch sinnloser, Qualität zu
benennen. Belegen können wir sie ohnehin nicht. Nur,
dies belegt nicht, dass es nicht einen Diskurs über Qualität

in Bezug zum Gemachten geben könnte jenseits

von problematischer Öffentlichkeit. Das Relative einer
Sache ist doch nicht das Willkürliche. Wenn sich die

Moderne durch Schulen definiert hat, in denen Diskurse

über philosophische und psychologische Visionen
geführt wurden, so gibt es heute Strategien, an denen

durch Öffentlichkeit gemessen wird, ob etwas ist oder
nicht. Political Correctness und andere Strategien
haben die Schulen der ästhetischen Orientierung
abgelöst. Und Motiviertheit bezieht sich nicht mehr
auf die Vision, sie bezieht sich auf strategische

Eloquenz, in der sich Intelligenz vor allem durch öffentliche

Vernetzung manifestiert. Motiviertheit in Bezug

zur strategischen und politischen Öffentlichkeit. Weg

vom Übel des Einzelnen, des Einsamen, weg vom Leid,

vom Zweifel. F.s sind diese strategischen Koordinaten,
aus denen das momentane materielle Ergebnis herzuleiten

ist. Morgen wird es im Gleichbleiben wechseln.

tec21 5/2002



Der Widerstand als hoher akzeptierter Wert in den

Visionen der klassischen Moderne blieb auf der Strecke.

Der Widerstand als persönlich motivierte Abweichung.
Ich möchte hier festhalten, dass ich schon die klassische

Moderne nie als versöhnlich empfunden habe und die

Kompatibilität ihrer Werke genauso in Frage stelle.

Heute scheinen jedoch Konsens- und vor allem

Konventionsfähigkeit selbstreferenziell zu herrschen, was

eine grössere gesellschaftliche Verbreitung und Akzeptanz

von Kunst fördert. Die Frage nach einer Form,

Bedeutungsrelation, scheint obsolet oder basiert immer

noch naiverweise auf dem so genannten Freiheitsdogma,

das man in der westlichen Hemisphäre längst als

überholt erachten möchte. Man macht, was man will,
und darin verbrüdert man sich. Man sucht das Nest der

Tonangebenden, und insofern macht man schlussend-

hch gar nicht, was man will. Die Freiheit einer solchen

Gruppe ist nicht nur soziologisch, sondern grundsätzlich

zweifelhaft und unanständig. Die natürlichen

Bedingungen unseres Seins, deren notwendige
Abweichungen, werden gnadenlos ignoriert. Um diese

Seinsmotivation verarmt, führt dieser kollektive Konsens der

Macher zur Entfremdung des Einzelnen. Man verhungert

am vollen Teller. Dieses Vernetzungsphänomen
entsteht, wenn Qualitäten unterschiedlicher Art, Elemente

unterschiedlicher Orientierungen, die in keiner direkten

Beziehung stehen, durch sichtbare oder verborgene

Absichten zu Übereinkünften kommen.

Meine Skepsis, die sich hier bemerkbar macht, ist eine

Skepsis gegenüber dieser nach oben und nach aussen

hin orientierten Vernetzung. Es ist eine Skepsis gegenüber

einer überhöhten sozialen Strategie auf dem

Rücken des Bescheidenen und Diskreten. Das Werk ist

in diesen Strukturen nur noch das Gleitmittel zur

Positionierung von Macht. Insofern kann man hier nicht

mehr von einem falschen oder schwachen Werk

sprechen, sondern nur noch von einer falschen oder schwachen

Positionierung und ihres Transportkanals. Sollte

das Tun nicht bald im «Hochparterre» oder «Parkett» -
beides Begriffe aus der Bauwelt - aufscheinen, scheint

man Wesentliches falsch gemacht zu haben. Man ist,

wo man publiziert. Man ist, wo man besprochen wird.

Enden muss alles in den USA, und da am besten in

Hollywood. Nach dem Pritzker-Preis bleibt einem nur
noch der Oskar. Wie gesagt, man ist, wo man besprochen

wird, und da ja nicht in Teheran, Oran oder Ulan

Bator, ausser der nächste «Dokumenta»-Leiter kommt

von einem dieser Orte. Es ist für einen Reisenden wie

mich beängstigend festzustellen, dass Orte wie die

oben genannten nur dann zu Reisezielen werden, wenn

dort Auftrittsmöglichkeiten für Kunst oder Architektur

geboten werden, wenn dort Aulträge winken. Alte
Stadtteile mit kulturhistorischer Substanz m Schanghai

oder Peking werden skrupellos abgerissen, um westlich

orientierten, der Profitmaximierung dienenden Gebäuden

Platz zu machen. Während meines Besuches in

Ägypten und meiner Auseinandersetzung mit der pha-

raonischen Kultur vor Ort fand gleichzeitig die nach

meinem Verständnis absolut überflüssige Kunstbiennale

nach westlichem Zuschnitt in Kairo statt. Kunst als

imperialistische Kolonialmacht.

.'¦¦•"¦

- * ¦'¦¦

:.

Untitled, 1989, Acryl auf Leinwand, 270X405 cm,

Sammlung Pompidou (Bild: Galerie Nächst St. Stephan,

Wien)

Der Gedanke des Gesamtkunstwerks liegt mir
ohnehin fern
Ich kehre nochmals zu meiner Ausgangsfrage zurück.

Wenn ich über Architektur spreche, spreche ich denn

über angewandte Kunst? Wieso zeigen die Museen für

angewandte Kunst nur noch Kunst, wieso gibt es keine

angewandte Kunst mehr? Wieso ist jedes gemachte

Foto unweigerlich ein Kunstprodukt? Warum haben

Ausstellungen über Keramik oder Tapisserie so wenig
Öffentlichkeit? Wieso sind diese Disziplinen aus den

Akademien verschwunden und werden höchstens noch

an Volkshochschulen gelehrt? Weil sich angewandte

Kunst nicht personalisieren lässt, sich nicht zum Starkult

eignet. Provokant möchte ich die Frage stellen,

handelt es sich bei anonymer Architektur dann doch

nur um angewandte Kunst?

Meine Arbeiten, das Glasfenster in Meiningen am

Bankgebäude von Hans Kollhoff, die Zusammenarbeit

mit Adolf Krischanitz am Kindergarten in Wien, die

Glasarbeit an der Nachtwallfahrtskapelle von Gerold

Wiederm in Tirol oder das Wandrelief an der Schweizer

Botschaft von Diener & Diener in Berlin sind vor allem

«site specific», also ortsbezogene Arbeiten. Es sind

Arbeiten in Abhängigkeit, abhängig von Personen,

abhängig von spezitischen Aufgaben, abhängig von
Nachbarschaften, wie ich sie in meiner Arbeit als Maler

in der Tradition der «autonomen» Malerei nicht kenne.

Sicherlich, Nachbarschaften habe ich in Sammlungen
und Museen auch, dafür trage ich aber keine

Verantwortung. Darauf brauche ich nicht zu reagieren. Ich

male das Bild nicht für New York oder für Riehen, ich

male es nicht für einen spezifischen Ort, ich mache es

für mich in der Hintertragung der existenziellen und

philosophischen Orientierung. Diese Form der Arbeit

unterliegt meiner eigenen Erwartung und Beurteilung

unti erfährt durch diese Konstante ihre Limitierung.
Dadurch lässt sie sich sowohl sozial wie auch medial

schlechter vernetzen. In der Zusammenarbeit mit
Architekten arbeite uh auch im Feld der Architektur.

Ich möchte hei voi heben, dass ich meine Arbeit mit

Architektur immer als etwas von den Problemen der

10 tec21 5/2002



¦ -LLtkrìM

1

Ohne Titel, 19B4, Bronzeguss auf Steinsockel,

17X11,5X7,5 cm (Bild: Herbert Schludermann, Wien)

Untitled A, 1992, Beton, 61 X70X 14 cm, Privatsammlung

Therwi! (Bild: Galerie Nächst St. Stephan, Wien)

Malerei Unabhängiges, Andersartiges verstanden habe,
obwohl da sicherlich Analogien zu finden wären. Der
Gedanke des Gesamtkunstwerks liegt mir ohnehin fern.
Ich bin ein Gestalter spezifischer Aufgaben. Manchmal
Aufgaben in Bezug zu Farbe, manchmal in Bezug zu
Materialien, manchmal zu Volumina, also auch Aufgaben

in Bezug auf Wirkung. Alles Tätigkeiten in grosser
Abhängigkeit, nicht zuletzt durch die Frage der
Machbarkeit. Klimatische, sicherheitstechnische Fragen
gehören geklärt, Kontakte zu produzierenden Firmen
hergestellt. Unterliegen diese Teilaspekte dem konzep-
tuellen Verhalten, sind sie nach dem heutigen Verständnis

schon konzeptuelle Kunst? Ich für meinen Teil
möchte das nicht so sehen. Meine Erfahrung in
Zusammenarbeit ist speziell auf die unterschiedlichen
Charaktere und Persönlichkeiten, auf die unterschiedlichen
Aufgabenstellungen, auf die unterschiedlichen Geogra-
fien hin interessant. Insofern ist diese Erfahrung vor
allem eine menschliche. Zwischen Bekenntnis und Auf-
merksamkeitsteilung bis hin zur obligaten Ignoranz
oder Undankbarkeit habe ich m der kommunizierten
Öffentlichkeit alles erlebt. Ich denke, die fruchtbarste
Zusammenarbeit ist nicht zuletzt die der menschlichen,

und es ist dieselbe, die für mich wegweisend ist in
der Analyse der Frage des Künstlerischen. Dient Kunst,
dient Architektur im weitesten Sinne nicht dem
menschlichen Wohlbefinden, dient sie nicht der

Orientierung im Angesicht des finalen, unumgänglichen
Endes? Ich denke ja.

Jedes Material hat seine ihm eigene existenziell
spürbare Ausstrahlung und Geografie
Sucht man in der Architektur ein Empfinden, das

durch die reinen Sinnerlebnisse gegeben wird, so
kommt zur reinen Formfrage die Frage des Materialgefühls.

Die Materialien müssen in ihrer spezifischen
Eigenart erkannt und dementsprechend eingesetzt
werden. Nur, muss man sich fragen, auf Grund
wovon erkennen wir die Materialien? Haben wir
genügend objektive Erfahrungen mit denselben
gemacht.-' 1st unsere Information über diese Materia¬

lien zeitbedingt, und von wem haben wir diese
Information? Sind sie am spezifischen Ort ihres Einsatzes

konsensfähig, ohne anbiedernd zu sein? Ich erlebe

zum Beispiel sowohl in Österreich wie in Deutschland

eine gewisse Skepsis, eine ziemliche Unfähigkeit

im Urteil gegenüber Sichtbeton als einem
Endzustand des Bauens, während wir in der Schweiz eine
starke Tradition diesem Materialverhalten gegenüber
kennen. Dem Materialgefühl geht eine Begegnung
körperlicher und intellektueller Erfahrung voraus.
Hier scheint mir ein wunder Punkt zu liegen. Die
intellektuelle Erfahrung ist ungenau, basiert auf dieser

früher besprochenen Kommunikationsschleuse,
ist konfus und oft überschätzt, während die körperliche

Erfahrung mit den Wesensarten der Materialien
oft sehr limitiert ist. Jedes Material hat seine ihm eigene

existenziell spürbare Ausstrahlung und Geografie.
Man muss seme innere Zuwendung zum gewählten
Material vorfinden, eine Zuwendung, die gekoppelt
ist an eine Harmonie-Erwartung zugunsten der

gestellten Aufgabe. Dieselbe ist als Resultat letztendlich

einsichtig und erfüllt so ihre humane Verpflichtung.

Bedeutende Gebäude sind durch diese innere
Zuwendung und durch die erkannte Dualität der
Kräfte in den Materialien gekennzeichnet. Unter
welchen Umständen konnte sich diese Zuwendung
kultivieren? Dem Material entsprechend Form zu
finden unterliegt einer im hohen Masse übernommenen

Verantwortung. Aufgrund einer für jeden relativ
möglichen Erfahrung reibt sich dann aber deren
Erlebbarkeit. Deshalb sind wir auf ein ertragbar
limitiertes Mass ,\n Gesten der Kreativzwänge angewiesen.

Man wird von dem, was man sieht, angeregt, das

zu erahnen, was unsichtbar bleibt. Wir gehen mit
dem ganzen Ich auf das ein, was wir sehen. Das
Wesen der Form und das Wesen des Materials sind

im höchsten Masse selbstständig. Es sind Wesen, die
sich durch die Beziehung und durch die Position
definieren. Sie sind von höchst unterschiedlicher
Qualität. In ihrei Unterschiedlichkeit müssen wir sie

kennen und reflektieren. Es ist von grossem Unter-

tec21 5/2002 11



schied, ob ein Sichtbetongebäude die Farbigkeit aus

den Materialien bezieht oder ob die Farbigkeit künstlich

durch einen vordergründigen Kreativzwang

erzeugt wird.

Alle diese Gebäude definieren sich durch die

Qualität von Licht und Schatten
Zur Frage nach der Farbe in der Architektur: Den

wichtigsten Ansatz sehe ich in deren Akzeptanz als

integrierter Bestandteil des Ganzen. Die Eigenfarbigkeit
des jeweiligen Materials ist zu respektieren und beein-

flusst so, ausser auf der physikalischen Seite, auch auf
der farbigen Seite die Nachbarschaft der verschiedenen

Materialien. Die Akzeptanz einer farbigen Eigenwelt
der Materialien steht einer vordergründig gesuchten,

meist zufälligen, grafisch orientierten Farbigkeit

gegenüber. Ich möchte in diesem Zusammenhang

sagen, dass meine Farbwahl, sofern ich sie nicht schon

dem Material zugestehe, dass diese Farbwahl aus dem

Spektrum meiner Arbeit und der Vision von Farbe als

Maler, der ich bin, herrührt. Da sehe ich mich durchaus

in gewisser Kompetenz. Farbe ist für mich eine Frage

nach dem Befindlichkeitsbekenntnis. Sie ist nicht frei

verfügbar. Ich suche eine Harmonisierung natürlicher

Bedingungen. Die Natur lehrt uns nicht, was wir zu

sehen haben, sie lehrt uns aber durchaus, wie wir zu

sehen haben. Tanizaki Jun'ichiro schreibt in dem Buch

«Lob des Schattens-: «Tatsächlich gründet die Schönheit

eines japanischen Raumes rein in der Abstufung
des Schattens. Sonst ist überhaupt nichts vorhanden.

Abendländer wundern sich, wenn sie japanische
Räume anschauen, über ihre Einfachheit und haben

%*

den Eindruck, es gäbe da nur graue Wände, ohne die

geringste Ausschmückung. Es zeigt, dass sie das Rätsel

des Schattens nicht begriffen haben.» Das Wissen um
die hohe Bedeutung des Schattens sowie die hohe

Bedeutung des Lichts setzt ein Kennen und Respektieren

natürlicher Schönheit voraus. Dieselbe unterscheidet

sich wesentlich von einer rein grafischen, auf der

technischen Entwicklung basierenden Farbskala und

ihrer vor allem durch das Design propagierten Schönheit.

Es ist die Erkenntnis von Licht und Schatten, die

bei allen bedeutenden Bauwerken eine grosse Rolle

spielt. Ob es sich um den Potala in Lhasa, den Kaiserpalast

in Peking, die Präriehäuser von Frank Lloyd

Wright oder Notre-Dame-du-Haut von Le Corbusier

handelt, alle diese Gebäude definieren sich durch die

Qualität von Licht und Schatten.

Zusammenfassend möchte ich nochmals festhalten:

Wir erleben heute in hohem Masse eine sinnliche

Verarmung durch den Verlust der Aufmerksamkeit gegenüber

dem Werk und seinem tiefer liegenden Sinn, durch

den Verlust der Aufmerksamkeit gegenüber dem exis-

tenziellen Sein. Früher ging es um die Disziphnierung
der Gestaltungsfragen und ihrer spezifischen Qualitäten.

Es ging um die Trennung der verschiedenen
Medien zugunsten ihrer eigenen Geschichte. Das Mass an

Objektivierung durch eine kleine professionelle Elite

und der daraus resultierenden geschichtlichen Einbettung

galt als verbindlich. Das heisst, dass die sachspezifische

Problematik, in der die Attribute dieser verschiedenen

Disziplinen limitiert waren, durch diese

Limitierung in ihrer Nachbarschaftlichkeit kommunizierbar

waren. Diese sachspezifische Problematik hat

einer medial geschwätzigen Gleichförmigkeit Platz

machen müssen. Eine geschwätzige Gleichförmigkeit,
die selbstreferenziell um ein Vielfaches an Öffentlichkeit

zugenommen hat und an der jeder teilnehmen
kann.

Mit ein bisschen Intelligenz, mit ein bisschen Feingefühl

werden einen heute auch die eigenen Leistungen

nicht absolut zufrieden stellen können. Dies hegt dann

aber nicht zuletzt am Scheitern des Erlösungsmythos.

Die Illusion der Erlösung, die früher Teil der künstlerischen

Motivation war und die unter speziellen
gesellschaftlichen Strukturen funktioniert hat, greift spätesten

seit der Zeit der klassischen Moderne nicht mehr

und entbehrt heute jeglicher Grundlage.
Schliessen möchte ich mit einem Leitgedanken, den ich

bei Fernando Pessoa entliehen habe, der im «Buch der

Unruhe» schreibt: «Letzten Endes bleibt von diesem

Tag, was vom morgigen bleiben wird; die unersättliche

nichtzahlbare Begierde, immer der selbe und gleichzeitig

ein anderer zu sein.»

Ohne Titel (Anni und Josef Albers gewidmet), 1999, Glasfenster in

der Landeszentralbank in den Freistaaten Sachsen und Thüringen,

Haupstelle Meiningen, Architekt: Hans Kollhoff

(Bild: Ivan Nemec, Berlin)

Helmut Federle ist Maler. Seine Arbeiten haben ihm als einem der

wichtigsten Schweizer Künstler der Gegenwart internationale

Anerkennung eingebracht. Tec21-Leserinnen ist sein Wandrelief

am Bau der Schweizer Botschaft von Diener & Diener in Berlin aus

Heft Nr. 3/2001 bekannt. Der vorliegende Beitrag ist ein Vortrag,

den er anlässlich der Verleihung des Architekturpreises Beton 01

am 21. Juni 2001 in der ETH Zurich gehalten hat. Kontakt: Galerie

Nächst St. Stephan, Wien; galene@schwarzwaelder.at

12 tee 21 5/2002


	Von Kunst, Architektur und Öffentlichkeit: ein Wechselspiel, fragmentarisch

