Zeitschrift: Schweizer Ingenieur und Architekt
Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 115 (1997)

Heft: 8

Artikel: Chinesische Architektur als Abbild des Universums
Autor: Grutter, Jorg Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-79204

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-79204
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Architektur

Jorg Kurt Gritter, Bern

Schweizer Ingenieur und Architekt

Chinesische Architektur
als Abbild des Universums

Durch Geschichte und Tradition
gepragte Muster bestimmen unser
Denken und Handeln, sie dienen
uns auch als Massstab fiir Fremdes.
Die chinesische Architektur faszi-
niert uns, verstehen konnen wir sie
jedoch nur schwer. Wir versuchen,
sie durch unsere Optik zu sehen,
wir messen sie mit unseren Mass-
stdben: Der strenge Stiitzenraster
erinnert uns vielleicht an einen klas-
sischen Tempel und die Ornamente
an ein barockes Interieur. Uns, die
wir gewohnt sind, rational mit «Ja»
oder «Nein» zu entscheiden, ist die
chinesische, auf Harmonie bedachte
Denkweise des «sowohl als auch»
fremd.

Die alte chinesische Ordnung

Die moderne europiische Architektur
sollte vor allem funktional sein. Der Denk-
ansatz der Chinesen war ganz anders: In
der traditionellen Architektur ging es um
die bauliche Darstellung eines Weltbildes.
Dieses ist nach genauen Regeln aufgebaut
und stellt eine strenge Ordnung dar, wel-
che in der Architektur sichtbar werden soll.

Ordnungist einer der Kernpunkte des
chinesischen Denkens. Das Zentrum die-
ser Ordnung war der Himmel mit dem
Himmelsherrscher, dem auf Erden der
Kaiser als sein Sohn entsprach. Er war der
Mittler zwischen Gesellschaft und Him-
mel, und er musste dafiir Sorge tragen, dass
sich Verinderungen der Gesellschaft in
Einklang mit dem <Dao», das heisst mit
dem Weg oder dem Ablauf des Himmels,
vollzichen. Die vier Himmelsrichtungen
entsprechen den vier Jahreszeiten, und die
Zeit dreht sich im Uhrzeigersinn um eine
Mitte. Diese Mitte ist auch das Zentrum
der Macht, das Zentrum des Reiches mit
der Hauptstadt und schliesslich dem Kai-
serpalast wiederum in deren Mitte (Bild 1).

Im Altertum (vor ca. 2500 Jahren) fand
diese Ordnung ihr bauliches Abbild in
ciner «Halle des Lichtes». Eine quadratische
Anlage inmitten einer runden Plattform
diente als universale Kultstitte (Bild 2).
Der runde Himmel und die vier Regionen
der Erde, die vier Jahreszeiten etc. waren
bildlich dargestellt. Hier fanden jahreszeit-
liche Rituale, Sternbeobachtungen und fei-
erliche Audienzen des Kaisers statt. Dieser

1
Schematische Darstellung der chinesischen
Ordnung: der Himmelsherrscher im Himmel,
symbolisiert durch die Form des Kreises, der
Kaiser als sein Sohn auf der durch das Quadrat
symbolisierten Erde

Bau geriet nach seiner Zerstorung in Ver-
gessenheit. Erst im 15. Jahrhundert wurde
mit der Anlage des Himmelsaltars in
Peking erneut eine dhnliche Anlage ge-
schaffen.

In der alten chinesischen Kosmologie
ist der Himmel rund, die Erde quadratisch.
Dementsprechend besteht der irdische
Raum aus Rechtecken, hierarchisch um ein
Zentrum geordnet, nimlich um den Kai-
serpalast. Der Kreis ist eine ungerichtete
Form, er hat weder Anfang noch Ende,
kann so also fir Unendlichkeit oder Ewig-
keit stehen. Im Gegensatz dazu das Qua-
drat: eine Form mit vier Seiten, vier Rich-
tungen. Beide Formen haben etwas ge-

2
Rekonstruktionszeichnung einer «Halle des
Lichtes»

Nr. 8, 20. Februar 1997 140

meinsam; das Zentrum, die Mitte. Kreis
und Rechteck sind die beiden Grundfor-
men der chinesischen Architektur (Bild 2).

Das chinesische Wort fiir China auf
deutsch tbersetzt heisst «<Das Land der
Mitte». Fir die Chinesen war ihr Land, und
insbesondere die Hauptstadt Peking, der
Mittelpunkt der Welt. Der Raum - ange-
fangen beim chinesischen Reich tber die
Stadt bis zum privaten Wohnhaus - defi-
niert eine Reihe hierarchisch gegliederter
und in sich abgeschlossener, unabhingiger
Einheiten. Das einzelne Haus hat deshalb
einen dhnlichen Aufbau wie die Stadt, oder
umgekehrt.

Architektur war nicht eine dem Indi-
viduum tiberlassene Kunst. Sie war einer-
seits der Rahmen oder das Gefiss fiir ein
bis ins Detail organisiertes Gesellschafts-
system, andererseits musste sie ein symbo-
lisches Abbild des Universums sein. Aus-
gehend von diesen Tatsachen, war die An-
ordnung der Gebidude, ihre Form und
Farbe, genau festgelegt, entsprechend
ihrer Funktion.

Um die traditionelle Architektur in
ihren Ansitzen versehen zu konnen, ist ein
Einblick in die chinesische Denkart notig,
welche am stirksten durch die beiden Leh-
ren des Daoismus und des Konfuzianismus
geprigt ist.

Der Daoismus wurde von Laozi im
6. Jahrhundert vor Christus begriindet.
«Dao» bedeutet «Weg», Daoismus ist die
Lehre des Weges. Nach dieser Lehre gibt
es Prosperitit und Wohlstand nur dann,
wenn der Mensch dem ordnungsgemissen
Gang der Dinge entspricht. Die oberste In-
stanz des Daos ist der Himmel, dem sich
die Gestirne, die Jahreszeiten, das Wetter
usw. unterordnen.

Der Ablauf der Geschehnisse ist nur
dank der Gegensitzlichkeit der Dinge
moglich. Von allem existieren immer zwei

M an AL CL s
({: AT './I\AJ,\

iy L

=




Architektur

gegensitzliche und komplementire Ele-
mente, welche sich erginzen, ein Yin und
ein Yang. Das Dao dussert sich in ver-
schiedensten Formen, immer ist es aber auf
das Wechselspiel von Yin und Yang ange-
wiesen. Yin steht fiir passiv, dunkel, weib-
lich, fiir die schattigen Nordhinge der
Berge, fiir Regen und Kiilte, fiir Herbst und
Winter. Yang fiir aktiv, hell, mdnnlich, fir
die besonnten Stidhinge, fir Sonne und
Wirme, fur Frithling und Sommer. Einer-
seits sind diese Paare Gegensitze, ander-
seits mussen sie harmonieren, und keines
darf allein wirken, ja keines kann existie-
ren ohne das andere. Nur so ist die Welt
im Gleichgewicht und der Gang der Dinge
in Ordnung (Bild 3).

PASSIV
DUNKEL o

NASS
WEIBLICH

YIN

—0ST
FRUHLING

YANG

AKTIV
HELL

o] TROCKEN
MANNLICH

Das Gegensatzpaar Yin-Yang und seine
Bedeutungen

Anlage des Himmelsaltars

Als Ersatz fur die «<Halle des Lichtes» aus
dem Altertum wurde 1420 im Siiden von
Peking die Anlage des Himmelsaltars ge-
baut (Bild 4). Auch hier wurde der altchi-
nesischen Vorstellung, dass der Himmel
rund und die Erde viereckig sei, Rechnung
getragen.

Die Anlage besteht aus einem von
einer Mauer abgegrenzten rechteckigen
Feld, welches Nord-Stid ausgerichtet ist
und dessen beide Ecken im Norden abge-
rundet sind. Innerhalb dieses Rechteckes
wird ein weiteres, kleineres, aber formal
ihnliches Feld von einer zweiten Mauer ab-
gegrenzt. Auch hier sind die beiden nord-
lichen Ecken abgerundet. Das zweite, klei-
nere Feld liegt nicht in der Mitte des gros-
sen, es ist leicht gegen Osten verschoben.
Innerhalb dieses zweiten Feldes sind die
Gebiude der Tempelanlage auf ciner
Nord-Siid ausgerichteten Hauptachse an-
geordnet. Auch diese Achse ist innerhalb
des zweiten Feldes leicht nach Osten ver-
schoben. Die Form wie auch die Anord-

Schweizer Ingenieur und Architekt

nung symbolisieren ein Weltbild. Der
Mensch schreitet entlang der Achse von
Siid nach Nord. Er kommt aus dem Irdi-
schen, rechteckig dargestellt, und geht
zum Himmlischen im Norden, rund dar-
gestellt. Warum ist nun die Hauptachse
nicht in der Mitte, sondern mehr im Osten
der Anlage?

Am besten ist die Frage mit dem Yin-
Yang-Symbol zu erkliren. Es zeigt zwei
Gegensitze: oben, oder im Norden, das
dunkle, passive Yin, unten, oder siidlich,
das helle, aktive Yang. Beide greifen in-
einander tiber. Das aktive Yang liegt rechts
oderim Osten, dort, wo die Sonne aufgeht,
wo der Tag beginnt. Der Osten ist deshalb
auch die Seite des Wachsens. Der Kreis-
lauf ist mit den Jahreszeiten verbunden:
Das Yin dominiert den Norden, also den
Winter. Im Osten, oder im Frithling,
nimmt Yin ab und Yang zu, bis zum Som-
mer, wo das Yang dominiert. Im Herbst,
oder Westen, nimmt dann Yin
wieder zu, bis es im Winter, oder im Nor-
den, wieder dominiert. In der Anlage des
Himmelsaltars liegt die Hauptachse nicht
in der Mitte, sondern im Ostlichen Bereich
des Feldes, also auf der Seite des Wachs-
tums.

Die Form des Kreises ist {iberall dort
anzutreffen, wo der Himmel oder das Jen-
seits, das fiir den Menschen nicht Erreich-
bare, dargestellt wird. Das Rechteck, als die
Form des Irdischen, findet in der chinesi-
schen Baukunst eine vielseitige Anwen-
dung, ja es kann als die geometrische
Grundform schlechthin bezeichnet wer-
den. Die profanste Anwendung ist sicher
im typischen Hofhaus zu finden (Bild 5).

4
Grundriss der Anlage des Himmelsaltars in
Peking. 1420

Nr. 8, 20. Februar 1997 141

Grundriss eines Hofhauses mit zwei Héfen in
Peking (Zeichnung von W. Blaser)

Die ersten Spuren einer geordneten
Anlage und somit einer Baugruppe sind
tiber 3000 Jahre alt. Die Keimzelle dieser
Bauform ist der landwirtschaftliche Be-
trieb. Der Typ des traditionellen Hofhau-
ses wurde bereits vor rund 2000 Jahren
endgiiltig ausgebildet.

Ein weiterer Ursprung des Hothauses
ist das soziale System der Familiensippe.
Die Familie war zugleich eine Eigentums-
einheit, ihr gehorte der Besitz gemeinsam,




Architektur

ihr gemeinsam waren auch die Ahnen, wel-
che gemeinsam verehrt werden mussten.
Unter den Familienmitgliedern bestanden
genau festgelegte hierarchische Beziehun-
gen, welche durch die Lehre des Konfu-
zianismus geregelt sind.

Konfuzius ist der im 17. Jahrhundert
von den Jesuiten latinisierte Name fiir
Kong Fuzi, was soviel wie «<Meister Kong»
heisst. Er lebte von 551 bis 479 vor Chri-
stus und war Lehrer von S6hnen wohlha-
bender Eltern. Ob er selber je etwas ge-
schrieben hat, ist unklar, seine Lehre, das
was gemeinhin als Konfuzianismus be-
zeichnet wird, entstand aus Kommentaren
verschiedener Gelehrter zu den wichtig-
sten Aussagen des Meisters Kong nach
dessen Tod. Im Mittelpunkt seiner Lehre
stehen die Beziehungen der Menschen un-
tereinander: Die Menschen sind nur dann
in der Lage richtig zu handeln, wenn sie
sich an ein System von Uber- und Unter-
ordnung halten. Der Untertan untersteht
dem Kaiser, der Sohn dem Vater, der
Schiiler dem Lehrer usw. Seit iber 2000
Jahren bildet dieses System die ethische
Grundlage der chinesischen Gesellschaft.
Die einzelnen Gebidude wurden dieser
Hierarchie entsprechend von verschiede-
nen Familienmitgliedern bewohnt. So
wurden zum Beispiel verheiratete S6hne
oft im Osten untergebracht. Die Seite des
wachsenden Yangs liess auf zahlreiche
Nachkommenschaft hoffen.

Konstruktion

Das Aussehen eines typisch chinesischen
Hauses wird geprigt durch die horizon-
tale Unterteilung in Sockel, Mittelteil und
Dach. Diese Unterteilung wurde schon in
einer Schrift des 11. Jahrhunderts festge-
halten («Pinselgespriche am Traumbach>,
von Shen Gua, 1031-1095). Diese Eintei-
lung betrifft sowohl die dussere Erschei-
nung als auch den konstruktiven Aufbau.
Die Spannung zwischen horizontal und
vertikal ist ein dsthetisches Grundprinzip
der chinesischen Architektur. Wihrend im
Sockel- und im Dachbereich eher die
Waagrechte dominiert, betonen die Stiit-
zen des Mittelbereiches eher die Senk-
rechte. Diese offene Bauweise konnte am
ehesten mit einem Skelettbau verwirklicht
werden.

Aus zwei Griinden war Holz das ge-
cignetste Baumaterial: Erstens ist Holz cla-
stisch genug, um den hiufigen Erdbeben
standzuhalten, und zweitens entsprach das
Material Holz der chinesischen Auffassung
tiber die Zeit. Der Mensch wusste, dass er
den Gewalten der Natur ausgesetzt war,
gegen die er sich nur schlecht schiitzen
konnte. Der einzelne Mensch, die Person-

Schweizer Ingenieur und Architekt

lichkeit, galt nur wenig, und nichts war von
lingerer Dauer.

Die monumentalen Steinbauten des
alten Agyptens verkorperten die Zeitlo-
sigkeit und Unsterblichkeit der Pharao-
nen. In der chinesischen Architektur sind
es nicht die Bauwerke als solche, die die
Ewigkeit verkorpern, sondern die Idee, die
hinter ihrer Planung steht. Bauten waren
nie Darstellungen ecines geschichtlichen
Ereignisses, sie wurden nie als Zeichen
irgendwelcher zeitlicher Abliufe verstan-
den.

In zwei wichtigen Punkten unter-
scheidet sich die chinesische Zimmer-
mannsarbeit von der traditionellen euro-
piischen: Erstens wird weitgehend auf
Schrig- oder Dreiecksverbindungen ver-
zichtet, und zweitens sind die Sparren
nicht Teil des Primirsystems, sie sind keine
Bestandteile des Tragsystems (Bild 6). Die
grossen Lasten des Daches werden wohl
von sparrenartigen Balken aufgenommen,
dann aber in kurzen Abstinden an das
Primirtragsystem weitergegeben. Da die
Schrigen, welche bei uns oft als Diago-
nalverbinde fiir die Stabilitit des Gebiu-
des sorgen, fehlen, muss der Bau anders
ausgesteift werden. Dies geschieht vor-
wiegend durch das Konsolensystem, wel-
ches auch fiir ein besseres Abtragen der La-
sten in die Stitzen sorgt. Zusitzlich sind
die grossen Balken, welche die Stiitzen
miteinander verbinden und die bei gros-
sen Bauten oft doppelt verwendet werden,
fir eine gewisse Aussteifung verantwort-
lich.

Wohl das auffallendste Element der
Holzkonstruktion ist das Konsolensystem.
Dieses entstand aus der Absicht, die vor-
stehende Traufe von der Wandzone her
abzustiitzen und die Lasten moglichst breit
abzufangen, um sie dann konzentriert in
die Stiitzen abzuleiten. Das Konsolen-
system diktierte die Grosse aller anderen
Bauteile. Als Grundmass oder Modul gilt
die Breite des Konsolenarms. Je nach
Grosse und Rang eines Gebiudes wurde
cin geeignetes Grundmodul ausgewihlt,
alle andern Masse ergaben sich dann auf

6
Schemaschnitt durch einen Holzskelettbau mit
der typischen Dachkonstruktion

Nr. 8, 20. Februar 1997 142

Grund festgelegter Proportionen. Diese
Festlegung entsprach einer Standardisie-
rung, welche wiederum ein sehr rationales
Bauen erlaubte. Die wesentlichen Elemen-
te konnten vorfabriziert werden, und das
Auswechseln defekter Teile war einfach.
Diese Typisierung geht mindestens bis ins
11. Jahrhundert zurtick, wahrscheinlich ist
sie aber noch um einiges ilter.

Der chinesische Baustil

Fiir die Chinesen war ithr Land, und insbe-
sondere die Hauptstadt Peking, bekannt-
lich der Mittelpunkt der Welt. Von diesem
Zentrum ging alles aus, hier wurde alles
bestimmt. Tradition wurde grossgeschrie-
ben, und es bestand kein Grund, sich zu
verindern oder sich gar jemandem anzu-
passen. Dies galt auch fir den Architek-
turstil. Dieser ist im Verlauf der Jahrhun-
derte praktisch gleich geblieben. Wihrend
in Europa ein Bauwerk entsprechend sei-
nem Aussehen und seiner Konstruktion
relativ einfach einem Stil und somit einer
Zeitepoche zugeordnet werden kann, sind
die Neuerungen in der chinesischen Ar-
chitektur so gering, dass sie oft nur von
einem Fachmann erkannt werden konnen.

Diese Konstanz im Stil ist auch mit der
Konstanz in der chinesischen Sozialstruk-
tur zu erkliren. Wihrend in Europa immer
verschiedene Machtblocke, wie Burger-
tum, weltliche und kirchliche Fihrer, mit-
einander oder gegeneinander in einem
Wettstreit standen, verkorperte in China
der Kaiser, als Sohn des Himmelsherr-
schers, die absolute Macht. Gerade weil die
traditionelle chinesische Architektur vor
allem ein Abbild des Universums ist und
somit auch der Herrschaftsstruktur, war
auch sie auf Kontinuitit angewiesen. Das
Weiterbestehen der chinesischen Kaiser-
Dynastien spiegelte sich im gleichbleiben-
den Ausdruck der gebauten Umwelt. Vor
ca. 2000 Jahren, zur Zeit der Han-Dynastie
(206 v. Chr. bis 220 n. Chr.), wurden die
einzelnen Elemente der chinesischen Ar-
chitektur zu einem Ganzen zusammenge-

6




Architektur

fiigt. Seit jener Zeit blieb die Bauweise in
ihren Grundziigen unverindert, auch
wenn sie regionale Wandlungen durchlau-
fen hat.

Bei privaten Bauten war die Symme-
trie nicht zwingend. Bei offiziellen oder 6f-
fentlichen Gebiuden, wie Amtssitzen von
Wiirdentrigern, Tempelanlagen oder Pali-
sten, sind die einzelnen Riume oder Ge-
biudeteile immer symmetrisch angeord-
net, wobei die Mittelachse betont wird.
Entlang dieser Achse sind die wichtigsten
Gebiude wie Perlen an einer Schnur an-
gereiht.

Verglichen mit dhnlichen Anlagen in
derabendlindischen Architektur sind zwei
wesentliche Unterschiede festzustellen:
Die Gebiude gruppieren sich entlang
einer Symmetrieachse. In Europa, so etwa
beim Schloss von Versailles, bleibt die
Achse weitgehend frei. In China, zam Bei-
spiel im Kaiserpalast in Peking, ist die
Achse durch die wichtigsten Gebiude der
Anlage verstellt. Im weiteren wird in der
chinesischen Architektur die Hierarchie
der Gebiude nicht wie im Westen in erster
Linie durch ihre Grosse, sondern eher
durch ihre Lage und durch die Wahl der
Materialien und des Dekors ausgedriickt.

Der Kaiserpalast in Peking

Bevor wir uns dem wohl besten Beispiel
einer achsialen Anordnung, dem Kaiser-
palast in Peking, zuwenden, gehen wir auf
eine weitere Lehre ein, die fiir das Ver-
stindnis der traditionellen chinesischen
Architektur wichtig ist, die Geomantik
oder Feng-Shui».

Die alten Chinesen versuchten, den
Zufall so weit wie moglich aus ihrem
Leben auszuschalten. Diese Einstellung
galt fiir alle Bereiche des Lebens, auch
fir die Architektur. Eine der wichtigsten
Eigenschaften, die es bei einem Neubau zu
beriicksichtigen galt, war seine Uberein-
stimmung mit dem <Feng-Shui», wortlich
tibersetzt «<mit Wind und Wasser». Damit
ein Bau seinen Benutzern Glick und
Wohlstand bringen konnte, musste er in
die Umgebung eingepasst sein. Es galt die
Topologie zu beachten, die Bepflanzung,
ebenso vorhandene Gewiisser. Die genau-
en Urspriinge von «Feng-Shui» sind nicht
bekannt, sie wurzeln aber in Erfahrungen
mit den Naturgesetzen und in religidsen
Uberlegungen. Sie bestehen in der heuti-
gen Form wohl seit etwa 2500 Jahren.
Schriftlich wurden «Feng-Shui» Ende des
3. Jahrhunderts zum erstenmal erwihnt.

Wie schon gesagt, ist der Kaiserpalast
das beste Beispiel fir dic Anwendung der
achsialen Symmetrie (Bild 7). Der Grund-
stein fiir diese Anlage wurde im 13. Jahr-

Schweizer Ingenieur und Architekt

Nr. 8, 20. Februar 1997 143

L.500 m

hundert gelegt, ihr heutiges Aussehen er-
langte sie im 15. Jahrhundert wihrend der
Ming-Dynastie. Der Kaiserpalast, oder die
verbotene Stadt, bildet ein Nord-Siid aus-
gerichtetes Rechteck mit einer Grosse von
1000 mal 780 Metern. Eine zentrale Achse,
flankiert von zwei mehr oder weniger ge-
raden Nebenachsen, durchzieht die Anla-
ge in Nord-Stid-Richtung. Das Rechteck
ist von einem Wassergraben und einer
Mauer umgeben, die durch vier Tore, je
eines in jeder Himmelsrichtung, durch-
brochen wird. Durch das Tor auf der Stid-
seite kann der erste Hof betreten werden,
welcher von einem Bach durchzogen ist,
tiber den fiinf Marmorbriicken fithren. Die
Briicken symbolisieren das Yang, das
Feste, Minnliche. Der Fluss steht fur das
Yin, das Weiche, Bewegte, Weibliche.
Die fiinf Briicken stehen fiir die fiinf
Elemente: Holz, Feuer, Erde, Metall und
Wasser. Diese Elemente kénnen sowohl
eine produktive als auch eine destruktive
Bezichung zueinander haben (Bild 8).
Dementsprechend miissen sie auch in der
Architektur eingesetzt werden. Die Lehre
der fiinf Elemente wurde vor rund 2000
Jahren mit der Lehre des Yin-Yang ver-
bunden. Daraus ergab sich ein ganzes Be-
zichungsnetz: Den fiinf Elementen Holz,

—z

=

7
Grundriss des Kaiserpalastes, auch verbotene
Stadt genannt, in Peking. 1420

Feuer, Erde, Metall und Wasser wurden in
der gleichen Reihenfolge folgende Farben
zugewiesen: Griin, Rot, Gelb, Weiss und
Schwarz und folgende Himmelsrichtun-
gen: Ost, Siid, Mitte, West, Nord. Der
Mensch als Teil der Natur ist dem stindi-
gen Wechsel dieser Natur ausgesetzt. Mit
diesem Bezichungsnetz war das ganze Uni-
versum, mit den Menschen als Teil dieses
Universums, harmonisch geordnet (Bild
9). Das Neue, vom Mensch Gebaute,
musste sich dieser hierarchischen Struktur
unterordnen.

Zuriick zum Kaiserpalast: Entlang der
Hauptachse betritt man durch das nichste
Tor, das Tor der Hochsten Harmonie, den
Kern des Palastkomplexes: das Areal der
drei Hallen. Hinter dieser Zone befindet
sich, wieder streng entlang der Hauptach-
se angeordnet, der Innere Hof. In seinen
Hauptteilen ist er gleich wie der Aussere
Hof ausgebildet, etwas kleiner als jener,
proportional aber dhnlich. Auch hier be-
finden sich drei hintereinanderliegende
Bauten auf einer Terrasse. Hinter dem In-
neren Hof ist der kaiserliche Park, auch
dieser symmetrisch angeordnet. Der Weg
durch die Anlage ist etappenweise geglie-
dert. Der Besucher betritt einen Hof, ein
Gebiude und wieder einen Hof.




Architektur

A
\

8
Die fiinf Elemente mit ihren produktiven
Beziehungen (links) und ihren destruktiven
Beziehungen (rechts)

Der Kaiserpalast ist eine Stadt in der
Stadt (Bild 7). Wiederum ist jede Einheit
mit einer Mauer umgeben, mehrere Ein-
heiten bilden zusammen eine grossere Ein-
heit. Damit kommt einerseits die strenge
konfuzianische Hierarchie zum Ausdruck,
anderseits wird dem Bedirfnis nach
Schutz und Abgegrenztheit Rechnung ge-
tragen.

Gartenarchitektur

Zum Schluss mochte ich auf ein Element
der traditionellen chinesischen Architek-
tur zu sprechen kommen, das in vielem
eine Ausnahme bildet: der Garten (Bild
10). Seine Urspriinge liegen 5000 Jahre
zurtick. Natiirliche Landschaften und die
darin lebenden Tiere dienten den Men-
schen als Erholungsraum.

Auch fir die Planung der Girten lie-
fern Konfuzianismus und Daoismus die
theoretischen Grundlagen. Die konfuzia-
nische Auffassung legte sowohl Wert auf
die Schonheit der Natur als auch auf die
vom Mensch geschaffenen Gegenstinde.
Der Daoismus vertrat die Meinung, dass
die Schonheit der Natur nicht
Mensch iibertroffen werden kénne. Aus
diesen beiden Auffassungen entwickelte
sich die Grundlage der chinesischen Gar-
tenbaukunst: Ausgehend von der natirli-

vom

Schweizer Ingenieur und Architekt

Nr. 8, 20. Februar 1997 144

9
Schema des Beziehungsnetzes, in dem der
Mensch lebt und das ihm auch als Richtlinie fir
die Gestaltung seiner Umwelt dient

chen Schonheit einer Umgebung musste
diese durch menschliche Eingriffe unter-
stiitzt und betont werden. Selbst augenfil-
lige Eingriffe mussten natirlich wirken
und durften nie gegen das Natirliche op-
ponieren. Ein alter chinesischer Spruch be-
sagt, dass das Wunderbare an einem Gar-
ten im Gebrauch der natiirlichen Land-
schaftliegtund nichtim Kreieren einer sol-
chen.

Uberlegungen iiber Schonheit basier-
ten bei Konfuzius auf ethischen und mo-
ralischen Prinzipien. So entwickelte Kon-
fuzius zum Beispiel eine Theorie mit dem
Titel <Berge und Flisse gleichen Wohl-
wollen und Weisheit>. Der Berg verkor-
perte Wohlwollen, der Fluss, dessen Was-
ser immer seinen Gang findet, versinn-
bildlichte Weisheit. Dementsprechend
war Konfuzius der Meinung, dass natiirli-
che Erscheinungen zu besserem morali-
schem Verhalten fithren konnen. Das Gute
und das Schone waren aufs engste mitein-
ander verbunden. So werden zum Beispiel
in der chinesischen Dichtung oft Charak-
tereigenschaften von Menschen mit Stei-
nen oder Pflanzen verglichen.

Ein anderer Eckpfeiler der chinesi-
schen Gartenbaukunst ist das Yin-Yang-
Prinzip. Jede Erscheinung ist nur richtig er-
lebbar durch einen Gegensatz. Ein Kon-
trast zwischen zwei Dingen bringt beide
besser zur Geltung. Zum Beispiel kann die

Hirte und Unbeweglichkeit eines Felsens
besser erlebt werden, wenn sie im Kon-
trast zum weichen und fliessenden Wasser
steht. Ein altes chinesisches Sprichwort
sagt, dass der Gesang eines Vogels die Er-
scheinung eines Hiigels aufheitert. Passi-
vitit und Bewegung, Licht und Schatten,
Ruhe und Klang sind Gegensatzpaare, die
das Erleben der einzelnen Aspekte erst
richtig ermoglichen. Auch Harmonie ist
dementsprechend auf Gegensitzlichkeit
angewiesen. Dies gilt nicht nur fur Gar-
tenbaukunst, sondern fiir viele Bereiche
des Lebens, von den menschlichen Bezie-
hungen bis zur chinesischen Kiiche, den-
ken wir zum Beispiel nur an die siiss-sau-
ren Gerichte. Die Gegensitze miissen al-
lerdings in einem Gleichgewicht zueinan-
der stehen. Gleichgewicht besteht dann,
wenn alle Elemente, auch die gegensitzli-
chen, im richtigen Masse verwendet wer-
den.

Wihrend in der westlichen Denkart
bei Leere nichts vorhanden ist, ist die chi-
nesische Leere «gefiille: durch Gedanken,
wie mit den unbegrenzten Moglichkeiten
dieser Leere umgegangen werden konnte.
Leere in einem Garten, sei es ein leerer
Platz oder die Oberfliche eines stehenden
Wassers, lisst Spielraum fiir Phantasie
beim Betrachter offen.

Blumen spiclen im chinesischen Gar-
ten eine weniger wichtige Rolle als im

8




Architektur

westlichen Garten. Oft werden Blumen
oder andere Pflanzen vor allem wegen
ithrer symbolischen Bedeutung verwendet.
So wird der Bambus, seiner Verbindung
von Stirke und Geschmeidigkeit wegen,
als Symbol fir langes Leben und Freund-
schaft gesehen oder als Vorbild fiir den
Menschen, der sich bei Sturm beugt, um
sich danach wieder aufzurichten. Im Dao-
ismus ist auch die Grosse aller Dinge rela-
tiv. Ein kleines schwimmendes Blatt kann
in der Phantasie des Betrachters zu einem
Schiff werden. Eine einzige Aprikosenbli-
te gentigt, um das Herannahmen des Friih-
lings zu erahnen, dazu ist nicht ein ganzer
Baum voller Bliiten notwendig. Die Gros-
se und Kraft eines Berges kann auch in
einem kleinen Stein erlebt werden. Aus
dieser Einsicht wurde ein spezieller Aspekt
des chinesischen Gartens entwickelt, eine
Methode, die <Klein enthilt Gross» ge-
nannt wurde.

In den Gebiuden wohnten oft meh-
rere Generationen, und die Familienan-
gehorigen waren einem strikten konfuzia-
nischen Etkettensystem unterworfen, das
alle menschlichen Beziehungen genaue-
stens regelte und das keine individuellen
Ausschweifungen erlaubte. Der Garten
bildete dazu einen Gegenpol, hier konn-
ten sich der Hausherr und die anderen Fa-
milienmitglieder ausruhen, ihren Hobbys
oder anderen Vergniigungen nachgehen.
Der chinesische Garten ist ein Werk der
Phantasie. Ahnlich wie bei der Komposi-
tion mehrerer Gebiude zu einem Ganzen,
ist auch hier die Komposition wichtiger als
die einzelnen Elemente. Wie bei der Ge-
biudekomposition kann auch der Garten
nie von einem Punkt aus {iberschaut wer-
den. Der Weg, die Bewegung und somit
der Faktor Zeit ist ein Hauptthema des
Gartenbaus. Erst durch das Begehen kann
allmihlich der ganze Garten erlebt wer-
den.

Das Wasser, der Lauf des Baches oder
der kleine Wasserfall, der Rhythmus von
fliessendem und stehendem Wasser, von
Licht und Schatten unterstiitzen die Dy-
namik der Bewegung. Der Garten soll eine
kleine vollkommene Welt darstellen. Ord-
nungsprinzipien wie Symmetrie oder Rei-
hung werden bewusst nicht verwendet,
um jeden Eindruck von kiinstlicher Ord-
nung zu vermeiden. Hier steht die Gar-
tenbaukunst im Gegensatz zur Auffassung
tiber die Komposition eciner Gebiude-
gruppe.

Die Komposition des Gartens hat
viele Ahnlichkeiten mit der traditionellen
Landschaftsmalerei. Ele-
mente der Natur werden sowohl im Gar-
ten als auch im Gemilde nachgeahmt. In
ciner Komposition werden sie in eine aus-

Die einzelnen

gewogenere Bezichung zueinander ge-

Schweizer Ingenieur und Architekt

bracht, als dies in der freien Natur der Fall
ist. Der Garten kann als dreidimensionales
Landschaftsbild bezeichnet werden. Wih-
rend hier der Zeitfaktor durch die Fortbe-
wegung des Betrachters auf dem Wege
durch den Garten gegeben ist, findet bei
der Malerei die Bewegung mit dem Abro-
llen der Bildrolle statt. Der Betrachter er-
lebt das Bild sukzessive mit dem Ausrollen
des Bildes vor ihm.

Die traditionelle chinesische Archi-
tektur ist nicht in erster Linie funktional

Garten des Meisters der Netze in Suzhou.
1140 (18. Jh.)

Literatur

[1]
Richard M. Barnhard: Mandat des Himmels,
Z.urich 1996

(2]
Werner Blaser: Chinesische Pavillon Architektur,
Niederteufen 1974

(3]
Werner Blaser: Hofhaus in China, Basel 1979

(4]
Walter Bittger: Kultur im alten China, Leipzig
1982

[5]
Helmut  Brinker (Hrsg.): Kunstschitze aus
China, Zurich 1980

6]
Chinesische  Architekturakademie  (Hrsg.):
Klassische chinesische Architektur, Stuttgart
1990

[7]
Chao-Kang Changund Werner Blaser: China-"Tao
in der Architektur, Basel 1987

8]
Hu Dongchu: The Way of the Virtuos, Beijing
1991

[9]
Roger Goepper: Das alte China, Zirich 1996

[10]

Evelyn Lip: Feng Shui, London 1995

Nr. 8, 20. Februar 1997 145

wie die unsrige. Sie will auch nicht Aus-
druck einer individuellen Interpretation
sein. Die Baukunst ist eingebettet in ein
grosses Beziehungsnetz, das alle Bereiche
des Lebens umfasst.

Adresse des Verfassers:

Jorg Kurt Griitter, dipl. Architekt ETH/SIA,
Dozent fiir Entwurf und Konstruktion, Inge-
nieurschule Bern HTL, Morgartenstrasse 2 c,
3014 Bern

[11]
Laurence G. Liu: Chinese Architecture, London
1989
[12]
Serstevens Pirazzoli-t': China zur Zeit der Han-
Dynastie, Stuttgart 1982
[13]
Serstevens Pirazzoli-t': China, Lausanne
[14]
Frank Rainer Scheck (Hrsg.): China, Koln 1987
[15]
Werner Speiser: China-Geist und Gesellschaft,
Baden-Baden 1959
[16]
Thomas Thilo: Klassische chinesische Baukunst,
Z.rich 1978
[17]
Tsinghua University: Historic Chinese Archi-
tecture, Beijing 1990

Bilder

1,3,6,8,9, 11, Titelbild: ). K. Griitter, Bern.
2: aus: Thomas Thilo: Klassische chinesische
Baukunst, Ziirich 1978. 4, 7: aus: Henri Sderlin
(Hrsg.): «China», Architektur der Welt, Lausan-
ne. 5:aus: Werner Blaser: Hofhaus in China. Tra-
dition und Gegenwart, Basel 19979




	Chinesische Architektur als Abbild des Universums

