
Zeitschrift: Schweizer Ingenieur und Architekt

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 115 (1997)

Heft: 8

Artikel: Chinesische Architektur als Abbild des Universums

Autor: Grütter, Jörg Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-79204

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-79204
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Architektur Schweizer Ingenieur und Architekt Nr. 8, 20. Februar 1997 140

Jörg Kurt Grütter, Bern

Chinesische Architektur
als Abbild des Universums

Durch Geschichte und Tradition
geprägte Muster bestimmen unser
Denken und Handeln, sie dienen
uns auch als Massstab für Fremdes.
Die chinesische Architektur fasziniert

uns, verstehen können wir sie
jedoch nur schwer. Wir versuchen,
sie durch unsere Optik zu sehen,
wir messen sie mit unseren
Massstäben: Der strenge Stützenraster
erinnert uns vielleicht an einen
klassischen Tempel und die Ornamente
an ein barockes Interieur. Uns, die
wir gewohnt sind, rational mit «Ja»

oder «Nein» zu entscheiden, ist die
chinesische, auf Harmonie bedachte
Denkweise des «sowohl als auch»
fremd.

HIMMELHERRSCHER

HIMMEL

KAISER

Die alte chinesische Ordnung

Die moderne europäische Architektur
sollte vor allem funktional sein. Der Denkansatz

der Chinesen war ganz anders: In
der traditionellen Architektur ging es um
die bauliche Darstellung eines Weltbildes.
Dieses ist nach genauen Regeln aufgebaut
und stellt eine strenge Ordnung dar, welche

in der Architektur sichtbar werden soll.

Ordnung ist einer der Kernpunkte des

chinesischen Denkens. Das Zentrum dieser

Ordnung war der Himmel mit dem
Himmelsherrscher, dem auf Erden der
Kaiser als sein Sohn entsprach. Er war der
Mittler zwischen Gesellschaft und Himmel,

und er musste dafür Sorge tragen, dass

sich Veränderungen der Gesellschaft in
Einklang mit dem «Dao», das heisst mit
dem Weg oder dem Ablauf des Himmels,
vollziehen. Die vier Himmelsrichtungen
entsprechen den vierJahreszeiten, und die
Zeit dreht sich im Uhrzeigersinn um eine
Mitte. Diese Mitte ist auch das Zentrum
der Macht, das Zentrum des Reiches mit
der Hauptstadt und schliesslich dem
Kaiserpalast wiederum in deren Mitte (Bild l).

Im Altertum (vor ca. 2500Jahren) fand
diese Ordnung ihr bauliches Abbild in
einer «Halle des Lichtes». Eine quadratische
Anlage inmitten einer runden Plattform
diente als universale Kultstätte (Bild 2).
Der runde Himmel und die vier Regionen
der Erde, die vier Jahreszeiten etc. waren
bildlich dargestellt. Hier fanden jahreszeitliche

Rimale, Sternbeobachtungen und
feierliche Audienzen des Kaisers statt. Dieser

Schematische Darstellung der chinesischen
Ordnung: der Himmelsherrscher im Himmel,
symbolisiert durch die Form des Kreises, der
Kaiser als sein Sohn auf der durch das Quadrat
symbolisierten Erde

Bau geriet nach seiner Zerstörung in
Vergessenheit. Erst im 15. Jahrhundert wurde
mit der Anlage des Himmelsaltars in
Peking erneut eine ähnliche Anlage
geschaffen.

In der alten chinesischen Kosmologie
ist der Himmel rund, die Erde quadratisch.
Dementsprechend besteht der irdische
Raum aus Rechtecken, hierarchisch um ein
Zentrum geordnet, nämlich um den

Kaiserpalast. Der Kreis ist eine ungerichtete
Form, er hat weder Anfang noch Ende,
kann so also für Unendlichkeit oder Ewigkeit

stehen. Im Gegensatz dazu das Quadrat:

eine Form mit vier Seiten, vier
Richtungen. Beide Formen haben etwas ge-

Rekonstruktionszeichnung einer «Halle des
Lichtes"

meinsam; das Zentrum, die Mitte. Kreis
und Rechteck sind die beiden Grundformen

der chinesischen Architektur (Bild 2).
Das chinesische Wort für China auf

deutsch übersetzt heisst «Das Land der
Mitte». Für die Chinesen war ihr Land, und
insbesondere die Hauptstadt Peking, der

Mittelpunkt der Welt. Der Raum -
angefangen beim chinesischen Reich über die
Stadt bis zum privaten Wohnhaus -
definiert eine Reihe hierarchisch gegliederter
und in sich abgeschlossener, unabhängiger
Einheiten. Das einzelne Haus hat deshalb
einen ähnlichen Aufbau wie die Stadt, oder
umgekehrt.

Architektur war nicht eine dem
Individuum überlassene Kunst. Sie war einerseits

der Rahmen oder das Gefäss für ein
bis ins Detail organisiertes Gesellschaftssystem,

andererseits musste sie ein symbolisches

Abbild des Universums sein.

Ausgehend von diesen Tatsachen, war die

Anordnung der Gebäude, ihre Form und
Farbe, genau festgelegt, entsprechend
ihrer Funktion.

Um die traditionelle Architektur in
ihren Ansätzen versehen zu können, ist ein
Einblick in die chinesische Denkart nötig,
welche am stärksten durch die beiden Lehren

des Daoismus und des Konfuzianismus
geprägt ist.

Der Daoismus wurde von Laozi im
6.Jahrhundert vor Christus begründet.
«Dao» bedeutet «Weg», Daoismus ist die
Lehre des Weges. Nach dieser Lehre gibt
es Prosperität und Wohlstand nur dann,
wenn der Mensch dem ordnungsgemässen
Gang der Dinge entspricht. Die oberste
Instanz des Daos ist der Himmel, dem sich
die Gestirne, die Jahreszeiten, das Wetter
usw. unterordnen.

Der Ablauf der Geschehnisse ist nur
dank der Gegensätzlichkeit der Dinge
möglich. Von allem existieren immer zwei

j^UT";

r?*^

mm ,^-

t
•\_s

mm $*
<&ft n

% ^



Architektur Schweizer Ingenieur und Architekt Nr. 8, 20. Februar 1997 141

gegensätzliche und komplementäre
Elemente, welche sich ergänzen, ein Yin und
ein Yang. Das Dao äussert sich in
verschiedensten Formen, immer ist es aber auf
das Wechselspiel von Yin und Yang
angewiesen. Yin steht für passiv, dunkel, weiblich,

für die schattigen Nordhänge der

Berge, für Regen und Kälte, für Herbst und
Winter. Yang für aktiv, hell, männlich, für
die besonnten Südhänge, für Sonne und
Wärme, für Frühling und Sommer. Einerseits

sind diese Paare Gegensätze, anderseits

müssen sie harmonieren, und keines
darf allein wirken, ja keines kann existieren

ohne das andere. Nur so ist die Welt
im Gleichgewicht und der Gang der Dinge
in Ordnung (Bild 3).

.'¦'. v-

'..-:

YN
3ST

YANG

:¦¦¦¦

Das Gegensatzpaar Yin-Yang und seine
Bedeutungen

Anlage des Himmelsaltars

nung symbolisieren ein Weltbild. Der
Mensch schreitet entlang der Achse von
Süd nach Nord. Er kommt aus dem
Irdischen, rechteckig dargestellt, und geht
zum Himmlischen im Norden, rund
dargestellt. Warum ist nun die Hauptachse
nicht in der Mitte, sondern mehr im Osten
der Anlage?

Am besten ist die Frage mit dem Yin-
Yang-Symbol zu erklären. Es zeigt zwei

Gegensätze: oben, oder im Norden, das

dunkle, passive Yin, unten, oder südlich,
das helle, aktive Yang. Beide greifen
ineinander über. Das aktive Yang liegt rechts
oder im Osten, dort, wo die Sonne aufgeht,
wo der Tag beginnt. Der Osten ist deshalb
auch die Seite des Wachsens. Der Kreislauf

ist mit den Jahreszeiten verbunden:
Das Yin dominiert den Norden, also den
Winter. Im Osten, oder im Frühling,
nimmt Yin ab und Yang zu, bis zum Sommer,

wo das Yang dominiert. Im Herbst,
oder Westen, nimmt dann Yin
wieder zu, bis es im Winter, oder im Norden,

wieder dominiert. In der Anlage des

Himmelsaltars liegt die Hauptachse nicht
in der Mitte, sondern im östlichen Bereich
des Feldes, also auf der Seite des Wachstums.

Die Form des Kreises ist überall dort
anzutreffen, wo der Himmel oder das

Jenseits, das für den Menschen nicht Erreichbare,

dargestellt wird. Das Rechteck, als die
Form des Irdischen, findet in der chinesischen

Baukunst eine vielseitige Anwendung,

ja es kann als die geometrische
Grundform schlechthin bezeichnet werden.

Die profanste Anwendung ist sicher
im typischen Hofhaus zu finden (Bild 5).

il [m

^

_iT7ïïlFT

dii:. .iLLl'. i..JJJiiiLLj

Grundriss eines Hofhauses mit zwei Höfen in

Peking (Zeichnung von W. Blaser)

Die ersten Spuren einer geordneten
Anlage und somit einer Baugruppe sind
über 3000 Jahre alt. Die Keimzelle dieser
Bauform ist der landwirtschaftliche
Betrieb. Der Typ des traditionellen Hofhauses

wurde bereits vor rund 2000 Jahren
endgültig ausgebildet.

Ein weiterer Ursprung des Hofhauses
ist das soziale System der Familiensippe.
Die Familie war zugleich eine Eigentumseinheit,

ihr gehörte der Besitz gemeinsam,

Als Ersatz für die «Halle des Lichtes» aus
dem Altertum wurde 1420 im Süden von
Peking die Anlage des Himmelsaltars
gebaut (Bild 4). Auch hier wurde der
altchinesischen Vorstellung, dass der Himmel
rund und die Erde viereckig sei, Rechnung
getragen.

Die Anlage besteht aus einem von
einer Mauer abgegrenzten rechteckigen
Feld, welches Nord-Süd ausgerichtet ist
und dessen beide Ecken im Norden
abgerundet sind. Innerhalb dieses Rechteckes
wird ein weiteres, kleineres, aber formal
ähnliches Feld von einer zweiten Mauer

abgegrenzt. Auch hier sind die beiden
nördlichen Ecken abgerundet. Das zweite,
kleinere Feld liegt nicht in der Mitte des grossen,

es ist leicht gegen Osten verschoben.
Innerhalb dieses zweiten Feldes sind die
Gebäude der Tempelanlage auf einer
Nord-Süd ausgerichteten Hauptachse
angeordnet. Auch diese Achse ist innerhalb
des zweiten Feldes leicht nach Osten
verschoben. Die Form wie auch die Anord-

Grundriss der Anlage des Himmelsaltars in

Peking. 1420

LiaL=irs-i 10

UJ

x
Lffl



Architektur Schweizer Ingenieur und Architekt Nr. 8, 20. Februar 1997 142

ihr gemeinsam waren auch die Ahnen, welche

gemeinsam verehrt werden mussten.
Unter den Familienmitgliedern bestanden

genau festgelegte hierarchische Beziehungen,

welche durch die Lehre des Konfu-
zianismus geregelt sind.

Konfuzius ist der im 17.Jahrhundert
von den Jesuiten latinisierte Name für
Kong Fuzi, was soviel wie «Meister Kong»
heisst. Er lebte von 551 bis 479 vor Christus

und war Lehrer von Söhnen wohlhabender

Eltern. Ob er selber je etwas
geschrieben hat, ist unklar, seine Lehre, das

was gemeinhin als Konfuzianismus
bezeichnet wird, entstand aus Kommentaren
verschiedener Gelehrter zu den wichtigsten

Aussagen des Meisters Kong nach
dessen Tod. Im Mittelpunkt seiner Lehre
stehen die Beziehungen der Menschen
untereinander: Die Menschen sind nur dann
in der Lage richtig zu handeln, wenn sie

sich an ein System von Über- und
Unterordnung halten. Der Untertan untersteht
dem Kaiser, der Sohn dem Vater, der
Schüler dem Lehrer usw. Seit über 2000

Jahren bildet dieses System die ethische

Grundlage der chinesischen Gesellschaft.
Die einzelnen Gebäude wurden dieser
Hierarchie entsprechend von verschiedenen

Familienmitgliedern bewohnt. So

wurden zum Beispiel verheiratete Söhne
oft im Osten untergebracht. Die Seite des

wachsenden Yangs liess auf zahlreiche
Nachkommenschaft hoffen.

Konstruktion

Das Aussehen eines typisch chinesischen
Hauses wird geprägt durch die horizontale

Unterteilung in Sockel, Mittelteil und
Dach. Diese Unterteilung wurde schon in
einer Schrift des 11.Jahrhunderts festgehalten

(«Pinselgespräche am Traumbach -,

von Shen Gua, 1031-1095). Diese Einteilung

betrifft sowohl die äussere Erscheinung

als auch den konstruktiven Aufbau.
Die Spannung zwischen horizontal und
vertikal ist ein ästhetisches Grundprinzip
der chinesischen Architektur. Während im
Sockel- und im Dachbereich eher die

Waagrechte dominiert, betonen die Stützen

des Mittelbereiches eher die
Senkrechte. Diese offene Bauweise konnte am
ehesten mit einem Skelettbau verwirklicht
werden.

Aus zwei Gründen war Holz das

geeignetste Baumaterial: Erstens ist Holz
elastisch genug, um den häufigen Erdbeben
standzuhalten, und zweitens entsprach das

Material Holz der chinesischen Auffassung
über die Zeit. Der Mensch wusste, dass er
den Gewalten der Natur ausgesetzt war,
gegen die er sich nur schlecht schützen
konnte. Der einzelne Mensch, die Persön¬

lichkeit, galt nur wenig, und nichts war von
längerer Dauer.

Die monumentalen Steinbauten des

alten Ägyptens verkörperten die Zeitlo-
sigkeit und Unsterblichkeit der Pharaonen.

In der chinesischen Architektur sind
es nicht die Bauwerke als solche, die die

Ewigkeit verkörpern, sondern die Idee, die
hinter ihrer Planung steht. Bauten waren
nie Darstellungen eines geschichtlichen
Ereignisses, sie wurden nie als Zeichen

irgendwelcher zeitlicher Abläufe verstanden.

In zwei wichtigen Punkten
unterscheidet sich die chinesische
Zimmermannsarbeit von der traditionellen
europäischen: Erstens wird weitgehend auf
Schräg- oder Dreiecksverbindungen
verzichtet, und zweitens sind die Sparren
nicht Teil des Primärsystems, sie sind keine
Bestandteile des Tragsystems (Bild 6). Die

grossen Lasten des Daches werden wohl
von sparrenartigen Balken aufgenommen,
dann aber in kurzen Abständen an das

Primärtragsystem weitergegeben. Da die

Schrägen, welche bei uns oft als

Diagonalverbände für die Stabilität des Gebäudes

sorgen, fehlen, muss der Bau anders

ausgesteift werden. Dies geschieht
vorwiegend durch das Konsolensystem,
welches auch für ein besseres Abtragen der
Lasten in die Stützen sorgt. Zusätzlich sind
die grossen Balken, welche die Stützen
miteinander verbinden und die bei grossen

Bauten oft doppelt verwendet werden,
für eine gewisse Aussteifung verantwortlich.

Wohl das auffallendste Element der
Holzkonstruktion ist das Konsolensystem.
Dieses entstand aus der Absicht, die
vorstehende Traufe von der Wandzone her
abzustützen und die Lasten möglichst breit
abzufangen, um sie dann konzentriert in
die Stützen abzuleiten. Das Konsolensystem

diktierte die Grösse aller anderen
Bauteile. Als Grundmass oder Modul gilt
die Breite des Konsolenarms. Je nach
Grösse und Rang eines Gebäudes wurde
ein geeignetes Grundmodul ausgewählt,
alle andern Masse ergaben sich dann auf

Schemaschnitt durch einen Holzskelettbau mit
der typischen Dachkonstruktion

Grund festgelegter Proportionen. Diese

Festlegung entsprach einer Standardisierung,

welche wiederum ein sehr rationales
Bauen erlaubte. Die wesentlichen Elemente

konnten vorfabriziert werden, und das

Auswechseln defekter Teile war einfach.
Diese Typisierung geht mindestens bis ins
11. Jahrhundert zurück, wahrscheinlich ist
sie aber noch um einiges älter.

Der chinesische Baustil

Für die Chinesen war ihr Land, und
insbesondere die Hauptstadt Peking, bekanntlich

der Mittelpunkt der Welt. Von diesem
Zentrum ging alles aus, hier wurde alles

bestimmt. Tradition wurde grossgeschrie-
ben, und es bestand kein Grund, sich zu
verändern oder sich gar jemandem
anzupassen. Dies galt auch für den Architekturstil.

Dieser ist im Verlauf der Jahrhunderte

praktisch gleich geblieben. Während
in Europa ein Bauwerk entsprechend
seinem Aussehen und seiner Konstruktion
relativ einfach einem Stil und somit einer
Zeitepoche zugeordnet werden kann, sind
die Neuerungen in der chinesischen
Architektur so gering, dass sie oft nur von
einem Fachmann erkannt werden können.

Diese Konstanz im Stil ist auch mit der
Konstanz in der chinesischen Sozialstruktur

zu erklären. Während in Europa immer
verschiedene Machtblöcke, wie Bürgertum,

weltliche und kirchliche Führer,
miteinander oder gegeneinander in einem
Wettstreit standen, verkörperte in China
der Kaiser, als Sohn des Himmelsherr-
schers, die absolute Macht. Gerade weil die
traditionelle chinesische Architektur vor
allem ein Abbild des Universums ist und
somit auch der Herrschaftsstruktur, war
auch sie auf Kontinuität angewiesen. Das
Weiterbestehen der chinesischen Kaiser-

Dynastien spiegelte sich im gleichbleibenden

Ausdruck der gebauten Umwelt. Vor
ca. 2000Jahren, zur Zeit der Han-Dynastie
(206 v. Chr. bis 220 n. Chr.), wurden die
einzelnen Elemente der chinesischen
Architektur zu einem Ganzen zusammenge-



Architektur Schweizer Ingenieur und Architekt Nr. 8, 20. Februar 1997 143

fügt. Seit jener Zeit blieb die Bauweise in
ihren Grundzügen unverändert, auch

wenn sie regionale Wandlungen durchlaufen

hat.
Bei privaten Bauten war die Symmetrie

nicht zwingend. Bei offiziellen oder
öffentlichen Gebäuden, wie Amtssitzen von
Würdenträgern, Tempelanlagen oder Palästen,

sind die einzelnen Räume oder
Gebäudeteile immer symmetrisch angeordnet,

wobei die Mittelachse betont wird.
Entlang dieser Achse sind die wichtigsten
Gebäude wie Perlen an einer Schnur
angereiht.

Verglichen mit ähnlichen Anlagen in
der abendländischen Architektur sind zwei
wesentliche Unterschiede festzustellen:
Die Gebäude gruppieren sich entlang
einer Symmetrieachse. In Europa, so etwa
beim Schloss von Versailles, bleibt die

Achse weitgehend frei. In China, zum
Beispiel im Kaiserpalast in Peking, ist die
Achse durch die wichtigsten Gebäude der

Anlage verstellt. Im weiteren wird in der
chinesischen Architektur die Hierarchie
der Gebäude nicht wie im Westen in erster
Linie durch ihre Grösse, sondern eher
durch ihre Lage und durch die Wahl der
Materialien und des Dekors ausgedrückt.

?F
ö r

LZZ BZZI ZZ

zz zzzi ZZ_
I

ZZ zuZZ _ OLZZZO

a[|l.5l
m

f
G&

U=3|F^

E3

La

Der Kaiserpalast in Peking

Bevor wir uns dem wohl besten Beispiel
einer achsialen Anordnung, dem Kaiserpalast

in Peking, zuwenden, gehen wir auf
eine weitere Lehre ein, die für das

Verständnis der traditionellen chinesischen
Architektur wichtig ist, die Geomantik
oder «Feng-Shui».

Die alten Chinesen versuchten, den

Zufall so weit wie möglich aus ihrem
Leben auszuschalten. Diese Einstellung
galt für alle Bereiche des Lebens, auch

für die Architektur. Eine der wichtigsten
Eigenschaften, die es bei einem Neubau zu

berücksichtigen galt, war seine

Übereinstimmung mit dem "Feng-Shui», wörtlich
übersetzt «mit Wind und Wasser». Damit
ein Bau seinen Benutzern Glück und
Wohlstand bringen konnte, musste er in
die Umgebung eingepasst sein. Es galt die

Topologie zu beachten, die Bepflanzung,
ebenso vorhandene Gewässer. Die genauen

Ursprünge von «Feng-Shui» sind nicht
bekannt, sie wurzeln aber in Erfahrungen
mit den Naturgesetzen und in religiösen
Überlegungen. Sie bestehen in der heutigen

Form wohl seit etwa 2500 Jahren.
Schriftlich wurden "Feng-Shui» Ende des

3.Jahrhunderts zum erstenmal erwähnt.
Wie schon gesagt, ist der Kaiserpalast

das beste Beispiel für die Anwendung der
achsialen Symmetrie (Bild 7). Der Grundstein

für diese Anlage wurde im 13.Jahr¬

hundert gelegt, ihr heutiges Aussehen

erlangte sie im 15. Jahrhundert während der

Ming-Dynastie. Der Kaiserpalast, oder die

verbotene Stadt, bildet ein Nord-Süd
ausgerichtetes Rechteck mit einer Grösse von
1000 mal 780 Metern. Eine zentrale Achse,
flankiert von zwei mehr oder weniger
geraden Nebenachsen, durchzieht die Anlage

in Nord-Süd-Richtung. Das Rechteck
ist von einem Wassergraben und einer
Mauer umgeben, die durch vier Tore, je
eines in jeder Himmelsrichtung,
durchbrochen wird. Durch das Tor auf der Südseite

kann der erste Hof betreten w erden,
welcher von einem Bach durchzogen ist,
über den fünfMarmorbrücken führen. Die
Brücken symbolisieren das Yang, das

Feste, Männliche. Der Fluss steht für das

Yin, das Weiche, Bewegte, Weibliche.
Die fünf Brücken stehen für die fünf

Elemente: Holz, Feuer, Erde, Metall und
Wasser. Diese Elemente können sowohl
eine produktive als auch eine destruktive
Beziehung zueinander haben (Bild 8).

Dementsprechend müssen sie auch in der
Architektur eingesetzt werden. Die Lehre
der fünf Elemente wurde vor rund 2000

Jahren mit der Lehre des Yin-Yang
verbunden. Daraus ergab sich ein ganzes
Beziehungsnetz: Den fünf Elementen Holz,

Grundriss des Kaiserpalastes, auch verbotene
Stadt genannt, in Peking. 1420

Feuer, Erde, Metall und Wasser wurden in
der gleichen Reihenfolge folgende Farben

zugewiesen: Grün, Rot, Gelb, Weiss und
Schwarz und folgende Himmelsrichtungen:

Ost, Süd, Mitte, West, Nord. Der
Mensch als Teil der Nauir ist dem ständigen

Wechsel dieser Natur ausgesetzt. Mit
diesem Beziehungsnetz wardas ganze
Universum, mit den Menschen als Teil dieses

Universums, harmonisch geordnet (Bild
9). Das Neue, vom Mensch Gebaute,

musste sich dieser hierarchischen Struktur
unterordnen.

Zurück zum Kaiserpalast: Entlang der

Hauptachse betritt man durch das nächste

Tor, das Tor der Höchsten Harmonie, den
Kern des Palastkomplexes: das Areal der
drei Hallen. Hinter dieser Zone befindet
sich, wieder streng entlang der Hauptachse

angeordnet, der Innere Hof. In seinen

Hauptteilen ist er gleich wie der Äussere

Hof ausgebildet, etwas kleiner als jener,

proportional aber ähnlich. Auch hier
befinden sich drei hintereinanderliegende
Bauten auf einer Terrasse. Hinter dem

Inneren Hof ist der kaiserliche Park, auch

dieser symmetrisch angeordnet. Der Weg
durch die Anlage ist etappenweise gegliedert.

Der Besucher betritt einen Hof, ein
Gebäude und wieder einen Hof.



Architektur Schweizer Ingenieur und Architekt Nr. 8, 20. Februar 1997 144

30LD

WASSERERDE

HOLZFEUER

GOLD

WASSERERDE

+
HOLZPEUER

-^-Kr43È-

*?

>fc
T&U¦^f- iP

>fe^> ^̂?
<2> ¦Sp

**&*>^P
"*fe

f*.JSo
->>. <^~?G

-%i^0<S>

-5fe
"=%=^=*3 ^«> Ä. o>

_T £?^ 3>

8

Die fünf Elemente mit ihren produktiven
Beziehungen (links) und ihren destruktiven
Beziehungen (rechts)

Schema des Beziehungsnetzes, in dem der
Mensch lebt und das ihm auch als Richtlinie für
die Gestaltung seiner Umwelt dient

Der Kaiserpalast ist eine Stadt in der
Stadt (Bild 7). Wiederum ist jede Einheit
mit einer Mauer umgeben, mehrere
Einheiten bilden zusammen eine grössere
Einheit. Damit kommt einerseits die strenge
konfuzianische Hierarchie zum Ausdruck,
anderseits wird dem Bedürfnis nach

Schutz und Abgegrenztheit Rechnung
getragen.

Gartenarchitektur

Zum Schluss möchte ich auf ein Element
der traditionellen chinesischen Architektur

zu sprechen kommen, das in vielem
eine Ausnahme bildet: der Garten (Bild
10). Seine Ursprünge liegen 5000 Jahre
zurück. Natürliche Landschaften und die
darin lebenden Tiere dienten den
Menschen als Erholungsraum.

Auch für die Planung der Gärten
liefern Konfuzianismus und Daoismus die
theoretischen Grundlagen. Die konfuzianische

Auffassung legte sowohl Wert auf
die Schönheit der Natur als auch auf die

vom Mensch geschaffenen Gegenstände.
Der Daoismus vertrat die Meinung, dass

die Schönheit der Natur nicht vom
Mensch übertroffen werden könne. Aus
diesen beiden Auffassungen entwickelte
sich die Grundlage der chinesischen
Gartenbaukunst: Ausgehend von der natürli¬

chen Schönheit einer Umgebung musste
diese durch menschliche Eingriffe unterstützt

und betont werden. Selbst augenfällige

Eingriffe mussten natürlich wirken
und durften nie gegen das Natürliche
opponieren. Ein alter chinesischer Spruch
besagt, dass das Wunderbare an einem Garten

im Gebrauch der natürlichen
Landschaft liegt und nicht im Kreieren einer
solchen.

Überlegungen über Schönheit basierten

bei Konfuzius auf ethischen und
moralischen Prinzipien. So entwickelte
Konfuzius zum Beispiel eine Theorie mit dem
Titel «Berge und Flüsse gleichen
Wohlwollen und Weisheit-. Der Berg verkörperte

Wohlwollen, der Fluss, dessen Wasser

immer seinen Gang findet,
versinnbildlichte Weisheit. Dementsprechend
war Konfuzius der Meinung, dass natürliche

Erscheinungen zu besserem moralischem

Verhalten fuhren können. Das Gute
und das Schöne waren aufs engste miteinander

verbunden. So werden zum Beispiel
in der chinesischen Dichtung oft
Charaktereigenschaften von Menschen mit Steinen

oder Pflanzen verglichen.
Ein anderer Eckpfeiler der chinesischen

Gartenbaukunst ist das Yin-Yang-
Prinzip.Jede Erscheinung ist nur richtig
erlebbar durch einen Gegensatz. Ein Kontrast

zwischen zwei Dingen bringt beide
besser zur Geltung. Zum Beispiel kann die

Härte und Unbeweglichkeit eines Felsens

besser erlebt werden, wenn sie im Kontrast

zum weichen und fliessenden Wasser
steht. Ein altes chinesisches Sprichwort
sagt, dass der Gesang eines Vogels die

Erscheinung eines Hügels aufheitert. Passivität

und Bew egung, Licht und Schatten,
Ruhe und Klang sind Gegensatzpaare, die
das Erleben der einzelnen Aspekte erst
richtig ermöglichen. Auch Harmonie ist
dementsprechend auf Gegensätzlichkeit
angewiesen. Dies gilt nicht nur für
Gartenbaukunst, sondern für viele Bereiche
des Lebens, von den menschlichen
Beziehungen bis zur chinesischen Küche, denken

wir zum Beispiel nur an die süss-sau-

ren Gerichte. Die Gegensätze müssen
allerdings in einem Gleichgewicht zueinander

stehen. Gleichgewicht besteht dann,

wenn alle Elemente, auch die gegensätzlichen,

im richtigen Masse verwendet werden.

Während in der westlichen Denkart
bei Leere nichts vorhanden ist, ist die
chinesische Leere «gefüllt" durch Gedanken,
wie mit den unbegrenzten Möglichkeiten
dieser Leere umgegangen werden könnte.
Leere in einem Garten, sei es ein leerer
Platz oder die Oberfläche eines stehenden
Wassers, lässt Spielraum für Phantasie
beim Betrachter offen.

Blumen spielen im chinesischen Garten

eine weniger wichtige Rolle als im

8



Architektur Schweizer Ingenieur und Architekt Nr. 8, 20. Februar 1997 145

westlichen Garten. Oft werden Blumen
oder andere Pflanzen vor allem wegen
ihrer symbolischen Bedeutung verwendet.
So wird der Bambus, seiner Verbindung
von Stärke und Geschmeidigkeit wegen,
als Symbol für langes Leben und Freundschaft

gesehen oder als Vorbild für den

Menschen, der sich bei Sturm beugt, um
sich danach wieder aufzurichten. Im
Daoismus ist auch die Grösse aller Dinge relativ.

Ein kleines schwimmendes Blatt kann
in der Phantasie des Betrachters zu einem
Schiff werden. Eine einzige Aprikosenblüte

genügt, um das Herannahmen des Früh-

lings zu erahnen, dazu ist nicht ein ganzer
Baum voller Blüten notwendig. Die Grösse

und Kraft eines Berges kann auch in
einem kleinen Stein erlebt werden. Aus
dieser Einsicht wurde ein spezieller Aspekt
des chinesischen Gartens entwickelt, eine

Methode, die «Klein enthält Gross»

genannt wurde.
In den Gebäuden wohnten oft mehrere

Generationen, und die Familienangehörigen

waren einem strikten konfuzianischen

Etikettensystem unterworfen, das

alle menschlichen Beziehungen genauestens

regelte und das keine individuellen
Ausschweifungen erlaubte. Der Garten
bildete dazu einen Gegenpol, hier konnten

sich der Hausherr und die anderen

Familienmitglieder ausruhen, ihren Hobbys
oder anderen Vergnügungen nachgehen.
Der chinesische Garten ist ein Werk der
Phantasie. Ahnlich wie bei der Komposition

mehrerer Gebäude zu einem Ganzen,
ist auch hier die Komposition wichtiger als

die einzelnen Elemente. Wie bei der
Gebäudekomposition kann auch der Garten
nie von einem Punkt aus überschaut werden.

Der Weg, die Bewegung und somit
der Faktor Zeit ist ein Hauptthema des

Gartenbaus. Erst durch das Begehen kann
allmählich der ganze Garten erlebt werden.

Das Wasser, der Lauf des Baches oder
der kleine Wasserfall, der Rhythmus von
fliessendem und stehendem Wasser, von
Licht und Schatten unterstützen die
Dynamik der Bewegung. Der Garten soll eine
kleine vollkommene Welt darstellen.
Ordnungsprinzipien wie Symmetrie oder
Reihung werden bewusst nicht verwendet,
um jeden Eindruck von künstlicher
Ordnung zu vermeiden. Hier steht die
Gartenbaukunst im Gegensatz zur Auffassung
über die Komposition einer Gebäudegruppe.

Die Komposition des Gartens hat
viele Ähnlichkeiten mit der traditionellen
Landschaftsmalerei. Die einzelnen
Elemente der Natur werden sowohl im Garten

als auch im Gemälde nachgeahmt. In
einer Komposition werden sie in eine

ausgewogenere Beziehung zueinander ge¬

bracht, als dies in der freien Natur der Fall
ist. Der Garten kann als dreidimensionales
Landschaftsbild bezeichnet werden. Während

hier der Zeitfaktor durch die

Fortbewegung des Betrachters auf dem Wege
durch den Garten gegeben ist, findet bei
der Malerei die Bewegung mit dem Abrollen

der Bildrolle statt. Der Betrachter
erlebt das Bild sukzessive mit dem Ausrollen
des Bildes vor ihm.

Die traditionelle chinesische Architektur

ist nicht in erster Linie funktional

wie die unsrige. Sie will auch nicht
Ausdruck einer individuellen Interpretation
sein. Die Baukunst ist eingebettet in ein

grosses Beziehungsnetz, das alle Bereiche
des Lebens umfasst.

Adresse des Verfassers:

Jörg Kurt Griitler, dipi. Architekt ETH/SIA,
Dozent für Entwurf und Konstruktion,
Ingenieurschule Bern HTL, Morgartenstrasse 2 c,
3014 Bern

Ä:J'¦¦¦ —3$
¦t

-.'
_.--.•

>, 4^.v3

l»
^0W

ix V^m&mim-•-"«-iW&wi

.**£-

<3

-•-

¦¦o>-

_.a

&m-¦r--
10

Garten des Meisters der Netze in Suzhou.
1140(18. Jh.)

Literatur
[1]

Richard M. Bamhard: Mandat des Himmels,
Zürich 1996

[2]
Werner Blasen Chinesische Pavillon Architektur,
Niederteufen 1974

[3]
Werner Blaser: Hofhaus in China, Basel 1979

[4]
Walter Böltger: Kultur im alten China, Leipzig
1982

[5]
Helmut Brinker (Hrsg.): Kuristschätze aus
China, Zürich 1980

[6]
Chinesische Architekturakadernie (Hrsg.):
Klassische chinesische Architektur, Stuttgart
1990

[7]
Chao-KangChanguad WernerBlaser:China-Tao
in der Architektur, Basel 1987

M
//// Donechu: Hie Way of the Virtuos, Beijing
1991

[9]
Roger Goepper: Das alte China, Zürich 1996

^

[10]
Evelyn Lip: Eeng Shui, London 1995

LUJ
Laurence G. Liu: Chinese Architecture, London
1989

[12]
Sersleveiis Pirazzoli-t': China zur Zeit der Han-
Dynastie, Stuttgart 1982

[13]
Sersleveiis Pirazzoli-t': China, Lausanne

[14]
Frank Rainer Scheck (Hrsg.) : China, Köln 1987

[15]
Werner Speiser: China-Geist und Gesellschaft,
Baden-Baden 1959

[16]
Thomas Thilo: Klassische chinesische Baukunst,
Zürich 1978

[17]

Tsinghua University: Historie Chinese
Architecture, Beijing 1990

Bilder
1, 3, 6, 8, 9, 11, Titelbild:). K. Grütter, Bern.

2: aus: Thomas Thilo: Klassische chinesische
Baukunst, Zürich 1978. 4, 7: aus: Henri Stierlin
(Hrsg.): «China», Architektur der Welt. Lausanne.

5: aus: WernerBlaser: Hofhaus in China.Tra¬
dition und Gegenwart, Basel 19979


	Chinesische Architektur als Abbild des Universums

