
Zeitschrift: Schweizer Ingenieur und Architekt

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 112 (1994)

Heft: 51/52

Artikel: Was bin ich?: Betrachtungen zu den Chagall-Fenstern im Fraumünster
in Zürich

Autor: Guggisberg, Klaus / Rothlin, Stephan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-78576

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-78576
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zeitfrage Schv ¦ Ingenieur und Architekt Nr. 51-52, 15. Dezember 1994

Was bin ich?
Betrachtungen zu den Chagall-Fenstern im Fraumünster in Zürich

Wer ein Studium hinter sich hat und irgendeine verantwortliche Stellung
einnimmt, fragt sich hoffentlich manchmal im Stillen: Wer bin ich denn
eigentlich? Was ist meine Aufgabe? Wem gegenüber habe ich mein Leben
zu verantworten? Worin liegt mein Dasein eigentlich eingebettet? In
einem ersten Teil versucht Pfarrer Klaus Guggisberg anhand des blauen

und des gelben Chagall-Fensters sowohl den Zuspruch als auch den
Anspruch des Evangeliums zu vergegenwärtigen. Im zweiten Teil kommt
Pater Stephan Rothlin, ausgehend vom grünen Fenster, auf die ethischen
Konsequenzen zu sprechen.

Was bestimmt mein Leben? Was
verhilft ihm zu einem grünen Lebensbaum,
wie Chagall Maria und Christus aus dem
Lebensbaum erwachsen, dargestellt
hat?

Die drei Chagall-Fenster stellen die
unverwechselbare Antwort dar. welche
die jüdisch-christliche Tradition auf

VON KLAUS GUGGISBERG
UND STEPHAN ROTHLIN

diese Frage gibt. Sie macht verständlich,
warum die zwei folgenden Gebote zentral

sind:

- Du sollst an einem Lebensgrund
festhalten, an einem Gott. Und:

- Du sollst dir kein Bildnis machen,
weder von Gott, noch vom
Menschen, noch von der Schöpfung.

Die Frage wer wir sind und wer Gott,
darf und kann nicht so beantwortet werden,

dass wir das Wesen Gottes und des
Menschen zu umschreiben versuchen.
So wie wir das Licht einmal als Welle,
einmal als Korpuskel erfahren, so auch
Gottes Wirken an uns.

Das stellt Chagall an den beiden
Fenstern, die den Lebensbaum umrahmen,
dar.

Das blaue Fenster

Wer war Erzvater Jakob, aus dem die
zwölf Stämme und aus ihm das Judentum

hervorgingen? Im tiefen Blau, in
der Nacht der Ewigkeit und Zeitlosig-
keit liegt geheimnisvoll begründet, dass

er der Erwählte, der zum Erzvater
bestimmte, geworden ist. Es liegt allein an
Gottes unergründlichem Segen.

Verdient hat es Jakob wahrlich nicht.
Seinem älteren Bruder Esau hat er den
Segen des Erstgeborenen weggenommen,

indem er den blinden Vater
überlistete mit dem Kleidergeruch seines

Bruders, der Jäger war, so dass ihn sein
Vater segnete. Als ihm Esau nach dem
Leben trachtete, floh Jakob. Auf freiem
Feld übernachtete er. Ein erlisteter
Segen, was ist er schon wert? Ist ihm
jetzt nicht der Himmel verschlossen?
Klafft von nun an nicht eine tiefe Kluft
zwischen ihm und der Familie, erst recht
zwischen ihm und Gott? Da sieht Jakob
im Traum den Himmel offen. Eine Leiter

verbindet den Himmel mit dem Ort,
an dem er schläft. Engel gehen auf und
ab, und eine Stimme ruft ihm zu: «Ich
bin mit dir, wohin zu ziehst.» Gottes
Segen gründet nicht in unserem Tun.
Unsere Bestimmung nicht in unserem
Wollen.

40 Jahre verbringt Jakob in der Fremde,
bei Laban, seinem Onkel. Dieser
übertölpelt ihn genauso, wie er einst seinen
Vater und Bruder übers Ohr gehauen
hatte. Nach sieben Jahren erhält er nicht
Rahel, die er liebt, zur Frau, sondern die
ältere Schwester Lea. Noch um weitere
sieben Jahre muss er um seine eigentliche

Liebe dienen. Als er heimkehrt,
wartet auf ihn die Begegnung mit Esau.
Am Grenzfluss Jabok ringt eine Gestalt
mit Jakob: ein Engel, das böse Gewissen?

Beim Morgengrauen hält er die
Gestalt fest: «Ich lasse dich nicht, du
segnest mich denn»/ Und er erhält den
Segen: «Israel sollst du fortan heissen,
was bedeutet: Gottesstreiter.»

Wer bin ich? Im Dunkelblau der Ewigkeit

ist meine Bestimmung festgelegt.
Im unergründbaren Segen, geborgen,
umfangen, trotz meiner Vergehen, in
Gott. Zu dieser zyklischen Lebensvorstellung

gehört ebenso: Ich werde erst,
der ich bin, wenn ich einen Weg, der
auch in die Fremde führt, zurückgelegt
habe. Bevor sich der Kreis schliesst.
muss ich mit mir ringen, damit mir all
das bewusst wird, was ich anderen
angetan habe, und dass mich ein anderer
zu dem gemacht hat, der ich bin. Erst
dann bin ich zur Versöhnung fähig.

WA i&iRi I

mmMmm

0Ü&51KI

ß^i^NÄi

»r^.Mis&i

1069



Zeitfragen Schweizer Ingenieur und Architekt Nr. 51-52, 15. Dezember 1994

*sm±

,w-'<^mf:

KT W.MW?m

Wfc'"'&r 5 ''JHK

Ua KÄU

Äse v» <3flEi

Jakob stellt die Innenseite unseres
Lebensweges dar. Ob die Bemerkung.
Jakob und Esau seien Zwilligsbrüder
gewesen, nicht besagen will: Esau war
der Schatten Jakobs, seine Schwäche,
die er erst integrieren, annehmen und
bejahen musste?

Das gelbe Fenster

Das gelbe Davidsfenster, der angebrochene

Tag im goldenen Licht, zeigt die
andere Seile unserer Gottes- und
Lebenserfahrung. Das ist der Wesenszug
unserer jüdisch-christlichen Tradition,
die gerne für die gefährlichen
Fortschritte in der Neuzeit verantwortlich
gemacht wird. Da wird das zyklische
Denken entmythologisiert. Alles, was
ist, ist geschichtlich geworden, nicht von
Ewigkeit her bestimmt. Israel hat denn
auch als erstes Volk geschichtlich-linear

gedacht. Wir sind Sklaven in Ägypten

gewesen, und um 1000 vor Christus
wurde David, der König aller Könige
Israels, geboren. Was gehört zur
geschichtlichen Bestimmung unseres
Menschseins?

- David, der kreative Mensch, der
begnadete Liedersänger mit der Harfe
zwischen den Knien, ein Vogel, die
Intuition, die seine Seele erfüllt.

- Davids grösstes Verdienst: Die
Eroberung Jerusalems. Eine neutrale
Stadt, die keinem der 12 Stämme
angehört, wird zur Hauptstadt. Sie ist
Gottes Stadt und zugleich Davids
Stadt. Gott handelt durch uns, durch
die Geschichte und ihre Entwicklung,
deren Subjekt wir sind.

- David verfehlt sich. Er nimmt dem
Hauptmann Uria dessen Frau Bath-
seba weg und sorgt dafür, dass dieser
im Krieg fällt. Wer verantwortlich ist.
verfehlt sich auch. Er muss bereit
sein, Schuld zu bekennen und auf sich
zu nehmen. Die Schuldfähigkeit
gehört zur Würde des Menschen;
Schuldunfähigkeil entmenschlicht
uns.

- Zum linearen Denken, zum Bewusst-
sein, dass die Welt wird, was wir aus
ihr machen, gehört auch die Zukunft.
Gehen wir dem Heil oder Unheil
entgegen? Beides ist abgebildet. Das
irdische Jerusalem, das untergeht, und
die Verheissung eines himmlischen
Jerusalems, das sich einst auf die Erde
herabsenken wird. Eine goldene
Stadt des Friedens, ein Ort der
Gemeinschaft, wo Recht und Gerechtigkeit

herrschen. Ein Engel, der
Schofar, bläst dieses Hörn, in das der
Rabbi am Neujahrstag slösst, kündet
den neuen Tag an, die Vollendung, die
durch Sonne und Mond angedeutet
wird.

Wer sind wir?

Das vergegenwärtigen uns diese Fenster:

Der jüdisch-christliche Glaube
wurzelt nicht in Dogmen, in einer Lehre
über Gott und den Menschen. Er wurzelt

in den widersprüchlichen
Erfahrungen: Wer wir letztlich sind, ist
unergründliche Gnade. Ich darf darauf
vertrauen, was ich auch angestellt habe, wie
Jakob, ich bin und bleibe in Gott
geborgen. Der Himmel ist offen.

Zugleich bin ich Subjekt, das
mitentscheidet, wie die Zukunft der Welt
aussehen wird. Ich lebe in einer geschichtlich

gewordenen Welt und bin darum für
deren Weiterentwicklung mitverantwortlich.

Ich werde auch schuldig und
habe darum zu meinen Verfehlungen zu
stehen. Meine Hände sind auch Gottes
Hände, meine Arbeit auch Mitarbeit an
Gottes noch nicht vollendeter, sondern
immer mehr gefährdeter Schöpfung.
Wir gehen einem Ziel entgegen, auch
wenn wir jederzeit in Gott geborgen
sind. Ist es eine Stadt, wo Recht und
Gerechtigkeit herrschen werden?

Diese Spannung hält uns die Bibel vor
Augen: Akt und Sein. Der segnende,
bewahrende und der durch die Geschichte

wirkende, uns zu Verantwortung
ziehende Gott. In beidem zugleich leben
wir: im Zuspruch und im Anspruch.

Das grüne Fenster

Zwischen dem Blauen und dem Gelben
Fenster sehen wir das Grüne oder das
Christusfenster. Im unteren Teil des
Fensters erkennen wir Maria mit dem
Kind im Baum Jesse. In der Mitte steht
also der Gekreuzigte und Auferstandene

- grüne und gelbe Farbtöne sind
ineinander verschmolzen: In Christus
stellt uns Marc Chagall einen Höhepunkt

vor Augen, der in der Geschichte
Israel begonnen hat. Im Unterschied

zu den Propheten des Alten Bundes -
Moses, Jakob. Elias - ist der Gekreuzigte

Kyrios durch Kreise besonders in
den theologischen Mittelpunkt gerückt.
Maria hält ihr Kind im Baum Jesse:

Diese Darstellung macht eine theologische

Interpretation plausibel, welche in
Maria ein Symbol des Volkes Israel
deutlich macht: Das Volk Israel - unsere

Väter und Mütter im Glauben -
empfängt in diesem Kind die Fülle - die
Erfüllung des Gesetzes.

Die geniale Synthese vom «Alten» und
«Neuen» Bund - «L'un et l'autre
Testament», wie man es auf zutreffende Weise

sagen kann - im Werk von Chagall kann
aber nur um so deutlicher die Spannungen

ins Bewusstsein rufen, welche
zwischen Judentum und Christentum,
beziehungsweise auch unter den ver-

1070



Zeitfragen Schweizer Ingenieur und Architekt Nr. 51-52, 15. Dezember 1994

schiedenen christlichen Konfessionen
immer noch bestehen. Eine theologische

Einsicht jüngeren Datums, dass das
Volk Israel mit seinen heiligen Schriften
eine wesentliche Grundlage des christlichen

Glaubens bildet, hat sich noch
längst nicht ins allgemeine Bewusstsein
von Christen gesenkt. Es ist in der Tat
keine beliebige Spielerei mit biblischen
Symbolen, welche uns die Kirchenfenster

im Fraumünster vor Augen führen.
Es drückt den inneren Zusammenhang
aus. der alle Menschen verbindet, die
sich von Jahwe geführt wissen.

Nun besteht eine Spaltung zwischen den
Christen, die sich auf die Schriften des
Neuen Testaments beziehen. Das ist ein
Ärgernis, das deren Glaubwürdigkeit in
Frage stellt: denn: wenn sich Christen
auf das Liebesgebot berufen und
untereinander gespalten und zerstritten sind,
dann liegt doch ein offensichtlicher
Widerspruch vor. Wenn Jesus in den
Abschiedsreden des Johannesevangeliums
so intensiv um die Einheit unter seinen
Jüngern betet, dann scheint ihm die
Erfüllung dieser Bitte bis zur Stunde
verweigert zu sein.

Von daher kann gar nicht genug betont
werden, wie notwendig zur Glaubwürdigkeit

der Christen gehört, dass sie sich
nach Kräften darum bemühen, wieder
zur vollen Einheit in Jesus Christus
zurückzufinden. Manchmal gewinnt
man nämlich den Eindruck, dass selbst
engagierte Christen dieses ökumenische

Bemühen um Einheit als Steckenpferd

der sogenannten «Profichristen»
betrachten. Gelingen wird dieser «Eini-
gungsprozess» wohl nur dann, wenn
möglichst viele Christen sich dafür
verantwortlich wissen. Bei den vielen
Rückschlägen und ernüchternden
Erfahrungen, die mit einem so steinigen
Weg verbunden sind, brauchen wir auch
immer wieder sichtbare Zeichen.

Als hoffnungsvollstes kirchliches Ereignis

habe ich die Europäische Ökumenische

Versammlung erlebt, die vor fünf
Jahren in Basel stattgefunden hat. Christen

aus allen europäischen Ländern
haben eine Woche gebetet und sich
gefragt, wie sie wirksam etwas für Frieden,
Gerechtigkeit und Bewahrung der
Schöpfung beitragen können. Dieser
Prozess ist nicht abgeschlossen: die
nächste Etappe auf diesem Weg ist für
das Jahr 1996 angesagt. Die Basler
Versammlung stand unter dem Thema:

Überarbeitete Predigt von Pfarrer Klaus
Guggisberg und Pater Stephan Rothlin,
SJ, gehalten anlässlich der Jubiläums-GV
der GEP vom 25. Juni 1994

Frieden in Gerechtigkeit. Aus den Schriften

des Neuen wie des Alten Testaments
wird deutlich, dass zwischen Frieden
und Gerechtigkeit ein unlösbarer
Zusammenhang besteht. So heissl es im
Basler Dokument und der Ziffer 3.1:

«In Jesus Christus ist uns die Fülle des

Friedens als umfassendes Heil (Scha-
lom) entgegengekommen. Im Alten
Testament mündet es in den Bund Gottes
mit dem Volk Israel und wird im gerechten

Verhalten gegenüber dem Nächsten
verwirklicht. Im neuen Testament ist dieser

Friede die Gabe Gottes, die uns durch
Jesu Leben, Tod und Auferstehung
schenkt und im Heiligen Geist wirkt. Sie

führt die endgültige Versöhnung
zwischen Gott und den Menschen herauf
und ermöglicht die Aussöhnung
zwischen den Menschen. Sie wirdfür uns zur
ständigen Aufgabe, Unrecht und Gewalt
zu überwinden und zur Versöhnung der
Menschen untereinander in Gerechtigkeit

und Frieden beizutragen. Friede ist
für uns Geschenk undAuftrag zugleich.»
Es ist ein gesunder und zutiefst christlicher

Reflex, sich nüchtern einzugestehen,

wie viel Hass, persönliche
Ambitionen, Missgunst. Egoismus in allen
Schattierungen uns von der «endgültigen

Versöhnung», «Frieden in Gerechtigkeit»

trennen. Und trotzdem kann
durch unerwartete Erfahrungen, durch
das Betrachten religiös inspirierter
Kunst, durch das Hören der Orgelmusik

in uns die Sehnsucht nach diesem
Gott erwachen, welcher uns vor all un-
serm Tun segnet. Wie von selbst kann
denn auch die Sehnsucht konkrete
Früchte bringen, selber zum Segen, zum
«Shalom» für andere werden. Von
innen heraus - die Kirchenväter würden
das «autexousion» nennen - erwächst
uns dann die Bereitschaft, den in unserem

Handeln aufleuchten zu lassen, der
den endgültigen Frieden in Gerechtigkeit

bringt und das Gespaltene eint:
Jesus Christus.

Bilder: Urheber © Chagall Marc. Copyright

© 1994 Pro Litteris, Zürich. Copyright

© 1972 für die Fotografien by Orell
Füssü Verlag. Zürich

stv

ULI ITÄCH
\/M/^<t^k*M-<

Wm£±mf~:&
ZMmSVWl.
[M ^mmim

TP

ifr\,-mwmm

mm xGNh, *m

zmm

IKgQLiW

SJ'W; ;;K...-w

1071


	Was bin ich?: Betrachtungen zu den Chagall-Fenstern im Fraumünster in Zürich

