Zeitschrift: Schweizer Ingenieur und Architekt
Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 112 (1994)

Heft: 41

Artikel: Architektur zwischen Formensprache und sozialen
Funktionszusammenhéangen

Autor: Brock, Bazon

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-78525

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-78525
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Architektur

Schweizer Ingenieur und Architekt Nr. 41, 6. Oktober 1994

Architektur zwischen
Formensprache und sozialen
Funktionszusammenhdangen

Die Verkniipfung von Formensprachen und sozialen Lebensformen ist
nicht ein Problemkreis, der erst in der zeitgendssischen Architektur-
theorie seinen Niederschlag findet. Ansétze kénnen wir bereits in der
griechischen und rémischen Baukunst erkennen. Der Beitrag versucht
einen Bogen zu schlagen von der Antike zur modernen Architektur.

Wir befinden uns —nicht nur in Europa,
sondern in der ganzen Welt — in einer
Kulturkampf-Situation, wie es sie bis

VON BAZON BROCK, ZURICH

lang aus historischer Sicht noch nicht
gegeben hat. Als Beispiele seien hier die
Auseinandersetzungen zwischen Paki-
stan und Indien, in den Nachfolgestaa-
ten der UdSSR und im ehemaligen Ju-
goslawien genannt. Gegenwartig wer-
den fiir all diese radikalen Auseinan-
dersetzungen einheitliche Begriindun-
gen gegeben, bei denen der Grundtenor
die Durchsetzung kultureller Autono-
mie ist. Hinter den Konflikten steht die
Frage, ob die einzelnen Regionen und
grosseren Gruppierungen der Bevolke-
rung auf ithrem Recht zur kulturellen
Identitédtin einer Form bestehen diirfen,
die mit diesem Anspruch die Rechte an-
derer unmittelbar tangiert, und das Pro-
blem, ob die Region als Triger einer kul-
turellen Identitdt vor den Konzepten
der Modernitit, wie sie in Europa seit
etwa Mitte des 18. Jahrhunderts ent-
wickelt worden sind, den Primat der
Vorherrschaft zu erhalten hat.

Wo steht die Architektur?

Seit alters her gehort die Architektur
zum Kern der kulturellen Pragung jeder
Gemeinschaft, jeder Religion, jeden Le-
bensraumes. Insofern ist es geboten zu
fragen, welche Rolle die Architektur
eigentlich gegenwirtig in diesen Kul-
turkdmpfen um regionale Autonomie
spielt. Verkiirzt lasst sich folgende Glei-
chung aufstellen: hier Autonomie der
kulturellen Regionen und Ethnien, dort
der Geltungsanspruch universaler Stan-
dards und Normen - hier die Architek-
tur als Regionalsprache, dort (parallel
dazu auch die Kiinste) Architektur als
Universalsprache. Noch radikaler for-
muliert: es geht um eine Auseinander-

setzung zwischen Kultur und Zivilisa-
tion, deren Dimensionen uns erst lang-
sam klar werden, wenn man zum Beli-
spiel von einer unmenschlichen Archi-
tektur im selben Sinne spricht, wie
von einem unmenschlichen Verhalten
kdmpfender Parteien.

Gegenwirtig findet man immer wieder
in der Presse, dass Redaktoren auf die
Idee kommen, Unmenschlichkeit in
derselben Weise auf architektonische
Formen und architektursprachliche
Formulierungen zu iibertragen wie auf
die Kriegfiihrung in Jugoslawien; dass
man von der Legebatterienarchitektur
der fiinfziger Jahre in der BRD wie von
Lagern spricht, wo man doch weiss, was
es heisst, Menschen in solche zu pfer-
chen, vielleicht gar noch in solche des
KZ-Typs; dass trotzdem mehr und mehr
diese Parallelen gesetzt werden, sollte
einen skeptisch stimmen. Es bedeutet
namlich nichts anderes, als dass die Ar-
chitekten, Kiinstler und Wissenschaft-
ler (Kunst- und Architekturhistoriker,
Design-Wissenschaftler) sich bereits fiir
diejenige Diskussion haben instrumen-
talisieren lassen, die diese Kdmpfe als
Kulturkdmpfe auslegt. Der zivilisatori-
sche Anspruch stehtjedoch jenseits per-
sonaler und sozialer Identitédtsforde-
rungen, ohne Verweis auf die eigene Re-
gion, Sprache und Geschichte. Thm ge-
geniiber findet man den kulturellen An-
spruch, der nun gerade gegen die uni-
versalen Normen und Geltungsan-
spriiche auch in den Formsprachen die
regionale Entwicklung bevorzugt.

In der Architektur ldsst sich dies an zwei
Beispielen jeweils auf den Hohepunk-
ten ihrer Formulierungen sehr gut ver-
anschaulichen: Gaudi fiir die katalani-
sche Architektur in Barcelona und
Ple¢nik fiir die slowenische Architektur.
Jene Architekten gestalteten und pro-
duzierten in der hochsten Form eines
damaligen = Ausdruckswillens  und
gleichzeitig regional definiert. Gaudr
hat ebenso wie Plecnik eine haltbare,

durchgdngig formulierte architektoni-
sche Formensprache entwickelt. Das ist
Architektur mit hochstem Anspruch —
kein Provinzialismus. kein blosses Aus-
weiten handwerklicher Tradition, son-
dern Architektur von universeller Gul-
tigkeit. Parallel dazu entwickelten sich
Moderne und Internationalismus, die in
Loos einen ihrer ersten grossen Pro-
grammatiker hatten.

Diese Auseinandersetzung ist insofern
fiir die letzten zwanzig Jahre vergessen
worden, als man glaubte, zugunsten
einer Pluralitét vieler regionaler Iden-
titditen — vornehmlich getragen eben
auch durch die Architektur — die Dis-
kussion auf einem Niveau fortsetzen zu
kénnen, das allgemein akzeptiert
wurde. Fiir die kulturelle Verarmung
der Regionen wurde namlich bisher der
zivilisatorische Anspruch universaler
Geltung verantwortlich gemacht. Wer
das Argument fir eine gewisse Zeit auf-
nahm, konnte den Eindruck gewinnen,
dass es tatsdchlich so gewesen sein
konnte —die kulturellen Traditionen der
Regionen gingen verloren und wurden
durch Normierungen, ja Uniformierun-
gen der universalen Standards sprach-
los oder voneinander nicht mehr unter-
scheidbar. So 16ste man die Konfronta-
tion zwischen Kultur und Zivilisation
auf, indem man sich darauf beschrink-
te, Zivilisation nur noch als das Regel-
werk der Pluralitdten zu sehen, in der
sich die je eigenstdndigen kulturellen,
regionalen Heritages, also die Identité-
ten, formulierten.

Zum Formgedanken

Dies soll der Ansatzpunkt fiir meine
Uberlegungen zum Formgedanken
sein: Form als grundlegende Bedingung
fiir das Gemeinschaftsleben von Men-
schen erdrtern, so wie sie sich in der Ar-
chitektur materialisiert, Form als Le-
bensform und Funktionszusammen-
hang. Seit Alberti Architektur als Ana-
logie zur Gesellschaft setzte, ist be-
kannt, dass die Architektur mit ihren
Mitteln der Gestaltung der Lebensriu-
me von Menschen Einfluss auf soziale
Verbindungen bzw. die Ausbildung von
Lebensformen nimmt. Umgekehrt ist
der Architekt jemand, der diesem Set
von Lebensformen ebenfalls ausgesetzt
ist und aus ihnen heraus seine Konzep-
te formuliert. Sdmtliche Grossmeister
von Alberti bis Le Corbusier haben Ar-
chitektur in dieser ganzheitlichen For-
mulierung als ein Bauen der Gesell-
schaft verstanden. Das soll nicht sozia-

813




Architektur

Schweizer Ingenieur und Architekt Nr. 41, 6. Oktober 1994

listisch, kommunistisch oder gar pathe-
tisch gemeint sein, sondern im Sinne
einer Beschreibung. Zur architektoni-
schen Ausbildung gehoérten u.a., wie Al-
berti in «De familia» angefithrt hat,
Uberlegungen zur Organisation eines
Haushalts, zur Kindeserziehung in der
Familie oder der Gemeinschaft und
weitergehend Uberlegungen zum Auf-
bau von Infrastruktur, Strassen, Platzen
usw. Solche Gedanken sind Bedingung
und auslosender Impuls der Architek-
tur. Seit Begriindung der Architektur-
geschichte im 15. Jahrhundert wird ge-
fordert, jenseits der regionalen kultu-
rellen Identitdten und ihres Ausdrucks
eine zivilisatorische universale Norm,
ein Normgefiige zu begriinden, welches
Prioritidtvor allen anderen Argumenten
besitzt. Heute gilt es, die Kulturen nicht
weiter zu differenzieren, sondern jene
zivilisatorischen Programme zu unter-
stiitzen, die ja urspriinglich mit dem
Namen Moderne verbunden waren.

Das Programm der Moderne wieder
aufzunehmen, bedarf allerdings erheb-
licher Umorientierung im Denken. Auf
der Ebene der Verwirklichung der Men-
schenrechte, die ja wohl die bekannte-
ste zivilisatorische Norm darstellen, wie
auch in architektursprachlichen Defini-
tionen, eben jener Lebensvorausset-
zung oder Zusammenhédnge, in denen
Menschen diese Norm realisieren, ist al-
lein die Durchsetzung universaler Nor-
men und Standards wichtig. Architek-
tur ist dann eine realisierte zivilisatori-
sche Norm von universalem Geltungs-
anspruch. Aus der bisherigen Tradition
des Denkens, des Selbstverstandnisses
von Architekten seit Albertis Zeiten, ist
klar, dass die Architekten Trager der zi-
vilisatorischen und nicht der kulturel-
len Prozesse sind. Ich bin der Meinung,
dass wir das, was wir innerhalb der Ge-
staltungskonzepte entwickeln, anderen
Menschen anbieten, mit ihnen diskutie-
ren und realisieren, in allererster Linie
im Hinblick auf diesen Zivilisationsauf-
trag verstehen sollten. Das gilt fiir die
kleinste Ecke, in der man zum Beispiel
ein Garagenensemble anonymer Pri-
vatbauer, handwerklicher Bricoleure
und Bastler im Sinne einer Vereinheit-
lichung eines Stadtbildes neu gestalten
soll, bis hin zur Stadteplanung selbst.
Alles in allem sollte fiir uns gelten: Wir
beteiligen uns nicht an dieser kultur-
kdmpferischen Auseinandersetzung —
d.h. es kommt auf die Leute, die im Be-
reich der Kultur, der Architektur, der
Gestaltung arbeiten, ganz entscheidend
an, ob sich diese universalen Standards
zivilisatorischer Normen durchsetzen
lassen, ob wir uns ihnen verpflichten
und damit Lebensformen schaffen, aus
denen heraus wenigstens ansatzweise SO
etwas wie eine zukiinftige Gemein-
schaft der Menschen auf der Welt ent-

814

wickelt werden kann, oder ob wir uns in
die Formen zuriicktreiben lassen, in der
die Kultur selbst zur grossten Zerstore-
rin wird. Ich werde nun ein paar Aspek-
te erdrtern, wie sie sich an jedermann
bekannten historischen Architektur-
aufgaben stellen. Sedlmayer und ande-
re Historiker stellten fest, dass sich seit
dem 5. vorchristlichen Jahrhundert und
der griechischen Antike die Entwick-
lungen der Gesellschaften in Europa am
eindeutigsten in der Betrachtung der je-
weilig vorherrschenden Bauaufgaben
extrapolieren lassen. An den dominie-
renden Bauaufgaben der Gesellschaf-
teninbestimmten Epochen ldsstsich die
Gesamtentwicklung besser ablesen als
injederanderen Argumentation. In An-
lehnung an diese Methode méchte ich
im folgenden die Entwicklung von For-
mensprachen an jedermann bekannten
Beispielen erldutern —und zwar im Hin-
blick auf denTypus der Kommunika-
tionsbauten.

Die Verknipfung von
Formensprachen und sozialen
Lebensformen

Die bekannteste Art der Verkniipfung
von Formensprachen und sozialen Le-
bensformen ist im Programm des Wie-
deraufbaus der Akropolis nach der
grossen Perserkatastrophe historisch
nachweisbar. Diese Diskussion begann
ungefdhr um 465 und ist bis 450 v. Chr.
abgeschlossen. Noch heute lédsst sich die
Programmatik dieses Vorgehens unter
der Agide von Perikles als politischem
Fiihrer und /ktinos und Phidias als Bau-
meister und Bildhauer als zentral und
beispielhaft fiir die gesamte europii-
sche Geschichte darstellen, was die
Gesamtkonstruktion der Anlage der
Akropolis anbelangt. Innerhalb dieses
grandiosen Konzeptes von Form als
Funktionszusammenhang kann man
zeigen, dass eben nicht die einzelne For-
mensprache, in diesem Falle die dori-
sche Ordnung, pragend ist, sondern der
soziale Zusammenhang, in dem diese
Bauten stehen. Sie erhalten ihre einzel-
nen Aufgaben in den kultischen Aus-
pragungen gesellschaftlichen Gemein-
schaftslebens durch die Funktion, die
sie fir das Reprédsentieren und Verge-
genwirtigen der Erlebensformen einer
Gesellschaft haben und nicht der For-
men im Sinne von Gestaltungseinheit.
Daher weiss man heute aus unendlich
vielen Quellen, dass die Akropolis im
wesentlichen nicht unter Gesichtspunk-
ten grossartiger kiinstlerischer Einzel-
leistungen betrachtet wurde, sondern
im Hinblick darauf, was sie fiir den Zu-
sammenhalt der athenischen und atti-
schen Gesellschaft bedeutete. Die Ar-
chitektur wird hier in ihren Ausformu-

lierungen jenseits der Fragen nach gros-
ser Kunst oder individuellem Stil eines
Bildhauers oder Architekten insofern
zur Gemeinschaftsstiftung, als sich an
diesen architektonischen Formulierun-
gen des Funktionszusammenhangs die
gesamte Lebensgemeinschft Athens
manifestiert.

Das ist sehr unterschiedlich geschehen.
Am Erechteion-Bausieht man zum Bei-
spiel, dass die Riickbeziige auf die my-
thologischen Erz@hlungen zur Griin-
dung der Stadt anders aufgenommen
werden alsim zentralen Tempel der Pal-
las Athene oder in Glyptothek und
Pinakothek rechts und links neben den
Propylden. Der hohe Anspruch dieses
Konzeptes wurde auch mit heterogenen
Mitteln durchgesetzt. Wir haben hier
also kein totalitdres Konzept vor uns —
wie in der Moderne denkt man an
Nationalsozialismus oder Stalinismus,
in denen meistens nur die totalitire
Durchsetzung eines einzigen Formge-
dankens moglich war.

Wenn man die beiden Paradebeispiele
aus der romischen Epoche der ersten
beiden nachchristlichen Jahrhunderte
betrachtet — das Kolosseum und den
Septimus Severus-Bogen, wird deutlich,
dass sich aufgrund verschiedener Le-
bensformen auch das Programm dndert.

Kommunikation als
Voraussetzung fir die Beziehung
zwischen den Menschen

Die Verfassung Romsist eine andere als
die Athens, die Akte der Bildung sozia-
ler Formationen sind verschieden, die
rechtlichen Normen sind andere. Nur
wird dhnlich wie in Athen darauf abge-
hoben, den Zusammenhang zwischen
der gesellschaftformierenden Kraft der
Architektur, d.h. Ausdruck und Verge-
genwirtigung von Lebensnormen zu
sein und der Riickwirkung von eben
diesen architektonischen Ausdrucks-
formen auf die Gesellschaft, in den
offentlichen Bauten reprdsentiert zu
sehen. Hier kann ein Wechselspiel be-
obachtet werden, innerhalb dessen aus
mannigfachen Lebensformen architek-
tonische Konzepte entstehen, die ihrer-
seits wieder ganz unmittelbar die ge-
sellschaftlichen Formationskrifte be-
einflussen. Ich definiere Kultur als ein
Beziehungsgeflecht zwischen Men-
schen, das darauf ausgerichtet ist, Ver-
bindlichkeitin die Beziehungen zu brin-
gen. Beidiesen Bauten— Akropolis, Ko-
losseum oder auch den Memorialbau-
ten auf dem Forum Romanum, den
Tempeln usw. — handelte es sich um
Kommunikationsbauten, die eine der
Grundvoraussetzungen fiir die Ent-
wicklung eines solchen Beziehungsge-



Architektur

Schweizer Ingenieur und Architekt Nr. 41, 6. Oktober 1994

flechts auf Verbindlichkeit, ndmlich
Kommunikation, thematisieren.

Eines der grandiosesten Programme,
dhnlich dem der Akropolis oder dem
des Weltraumbahnhofs von Baikonur,
um ein Beispiel fiir die heutige Zeit zu
nennen, war das nach 1160 von Suger
von Saint-Denis initiierte Konzept zur
Errichtung der gotischen Kathedralen.
In ihnen findet man eine entscheidende
Ausprdgung der Kommunikation for-
muliert—néamlich nicht nur die zwischen
den Menschen, sondern auch die zwi-
schen der diesseitigen Kultur und ihrem
aus der christlichen Theologie heraus
begriindeten Anspruch auf jenseitiges
Leben. Hier erkennt man eine viel sub-
tilere Form der Vermittlung als bei den
Griechen, bei denen der Tempel als das
Haus Gottes die Gemeinde ausschloss,
weshalb sich der Altar mit der Opfer-
grube auch vor dem Gebédude befand.
In der Gotik, wo die Kirche zum Haus
der Gemeinde und der Gldubigen
wurde, musste die Beziehung zur theo-
logischen Definition des Gottes, zum
Jenseits oder zum Paradies auf eine viel
raffiniertere Weise erfolgen. In bezug
auf die Schriften von Sedlmayer oder
von Simson kann man sagen, dass es sich
hier um die Integration der Vorstellung
des himmlischen Jerusalem (zum Bei-
spiel in der Kathedrale zu Amiens), des
Paradieses und des Gottesreiches in die
Lebenswelt einer im Mittelalter irdisch
herrschenden Gemeinschaft handelt.
Welche Verbindlichkeit erhalten Men-
schen in ihren entwickelten Beziehun-
gen und Lebensformen, wenn sie sich
dabei auf das christliche Versprechen
eines Lebens nach dem Tode, eines
jingsten Gerichtes, der Apokalypse
oder auf ein weiteres Prozedere der Sor-
tierung zwischen den Gerechten und
Ungerechten, zwischen den Guten und
den Bosen verlassen? Wie man heute
welss, ist eine der bedeutendsten For-
men des Verbindlichwerdens von Be-
ziehungen zwischen Menschen das Ein-
lassen auf eine Reprasentanz, die tiber
das je individuelle Leben hinausgeht.

Das kann sich zum einen in der Institu-
tion der Kirche als Glauben manifestie-
ren oder zum anderen in Memorialbau-
ten, Historienbildern und Ereignisbil-
dern reprasentiert werden. Dariiber,
wie weit eine solche Reprisentanz
gehen darf, kreiste der beriihmte Dis-
put zwischen Suger von Saint-Denis und
Bernard von Clairvaux, der in der Frage
gipfelte, ob man diesen Transzendenz-
anspruch in die Alltagssprache mitein-
beziehen diirfe. Suger hielt es sogar fiir
notwendig, das Heilige als abstrakten
Gedanken zu vergegenstindlichen.
Dem widersprach Bernard von Clair-
vaux, der glaubte, dass das Heilige Teil
der psychischen Prozesse, des Seeli-
schen und des geistigen Lebens der

Menschen sei und deshalb nicht sprach-
lich, in Ziegelsteinen und Glas verge-
genstidndlicht werden diirfe.

Was Suger und Bernard zu diesem Ge-
dankeninihren Programmschriften for-
muliert haben, bleibt eine der grandio-
sesten Demonstrationen von Form als
Funktionszusammenhang, ndmlich im
Sinne einer Kommunikation zwischen
Menschen, deren Verbindlichkeit durch
die Gemeinsamkeit ihrer Ausrichtung
auf den christlichen Glauben und seine
in der Kathedrale Stein gewordenen
Programmatiken ausmacht. Das gilt
auch fiir die einzelnen Formierungs-
prozesse. Ging man beispielsweise
durch ein gotisches Saugportal, dann
formierte sich entsprechend dem jewei-
ligen Ritualanlass der soziale Korper
hinsichtlich einer Pragung, die durch die
Architektur und die applizierten Skulp-
turen auf den, der durchs Tor schritt,
ausgelibt werden sollte. Im metaphori-
schen Sinne war dies das Joch, d.h. ein
Préagestock der Architektur fiir Verhal-
tensweisen, flir Wahrnehmung, fiir die
Attitliden desjenigen, der durchs Tor
gehen musste.

Das Entscheidende bei der gotischen
Kathedrale als Kommunikationsbau
war, dass die Verbindlichkeit dieser Be-
ziehungen aus der einheitlichen Ord-
nung auf die christliche Theologie ent-
stand. Hier erhebt sich das Problem, wie
heute die universal zivilisatorische Gel-
tungsnorm an die Stelle des einheitli-
chen Glaubens tritt.

Abbruch der Kommunikation

Bei den Kommunikationsbauten, die
die Voraussetzungen des Beziehungs-
geflechtes zwischen den Menschen
schaffen, mit je unterschiedlicher Be-
grimdung der Verbindlichkeit, gibt es
das Phdnomen des bewussten Abbruchs
der Kommunikation, der Isolation. Zu
jeder Art von sozialer Gemeinschaft,
auch im Sinne einer Vereinheitlichung
der Lebensrdume, gehort die Moglich-
keit des Abbruchs der Kommunikation;
wie es im beriihmten Beispiel der Zug-
briicke als eines Baues auf einer isolier-
ten Felsnase dusserst bildhaft themati-
siert worden ist. Auch wenn man glaubt,
dass die Legitimation fiir dieses Verfah-
ren bei uns langst zu den Akten gelegt
worden ist, zeigen die Architekten
heute, was sie da gelernt haben, d.h. sie
bauen Ghettos: Der Tennisclub der
Leute, die es sich leisten konnen, ist ein
Ghetto; der Freizeitclub derer, die es
sich leisten konnen, ist ein Ghetto; die
Fabrik der Leute, die es sich leisten kon-
nen, ist ein Ghetto mit speziellem Zu-
gang.

Diese Moglichkeit des Abbruchs der
Kommunikation und der Isolation wird
nicht mehr pejorativ gegen Minderhei-
ten angewendet (frither hat man Mino-
ritditen wie die Juden ghettoisiert);
heute gehen die Eliten freiwillig ins
Ghetto, weil es die einzige Form ist,
einen durchgidngigen Lebenszusam-
menhang zu garantieren. Sie brechen
die Briicken jeden Abend oder jeden
Morgen hinter sich ab und isolieren sich
vollstandig. Das Ghetto ist eine in sich
geschlossene Welt. Gehort es jedoch
grundsétzlich zur Aufgabe jedes Archi-
tekten — wie in derzeit kursierenden
Diskussionen unter amerikanischen
Architekten aufgeworfen — Kommuni-
kation zu ermoglichen und aus der ar-
chitektonischen Konzeption heraus den
Abbruch jenseits der durch das biirger-
liche Gesetzbuch garantierten Norm
(Unantastbarkeit der Privatsphire) so-
zusagen miteinzubauen? Das wiirde be-
deuten, dass die Gesellschaft tatsachlich
in nicht mehr miteinander in Beziehung
stehende Einheiten zerfiele.

Die Beispiele

Paradebeispiel fiir die Fahigkeit der Ar-
chitekten, Kommunikation als Voraus-
setzung fiir das Beziehungsgeflecht zwi-
schen den Menschen zu entwickeln und
sich zusétzlich auf die Verbindlichkeits-
form einzurichten, die durch die Theo-
logie vorgegeben ist, stellt der Vorplatz
von St. Peter mit den Kolonnaden von
Bernini dar. In den beriithmten ausho-
lenden Armen der «ecclesia», der Mut-
ter Kirche, die mit ihren Kolonnaden
die Menschheit umfasst, hat Bernini die
Formierung der Gesellschaft durch die
Mutter Kirche selbst gezeichnet. In dhn-
licher Form geschieht dies in Grosspro-
grammen, wie dem von Versailles, wo
das bis ins letzte Detail sowohl fiir den
Innenhof nach aussen, wie fiir den Aus-
senhof nach innen, fiir die Fassaden und
auch fiir die riickwértigen Gartenanla-
gen thematisiert wurde. Auch klang in
Versailles erneut eine Frage an, die be-
reits beim Schloss von Blois in histori-
scher und schriftlicher Form tberliefert
worden ist: Wie kommuniziere man
eigentlich tiber ein so klassisches archi-
tektonisches Element wie die Treppe?
In Blois war der geniale Gedanke ent-
standen, das Treppenhaus nach draus-
sen zu verlagern und als Rampe auszu-
fithren. Das hatte eine ganz bestimmte
Auswirkung auf die Formierung der
Gesellschaft, was in den Romanen jener
Zeit beschrieben wurde, die dieses
Schloss bespielten.

Man sieht es auch im 19. Jahrhundert
bei der Entwicklung der Galerien als
einen bestimmten Kommunikations-
typs. der von der Architektur selbst

815




Architektur

Schweizer Ingenieur und Architekt Nr. 41, 6. Oktober 1994

geschaffen wurde. Fast tiberall in Euro-
pa entstanden in der zweiten Halfte des
19. Jahrhunderts Galerien, zum Bei-
spiel die Maildnder Galerie, die durch
architektonisches Denken auf die For-
mierung der Gemeinschaft oder Gesell-
schaft ausgerichtet ist und sich auch auf
die Verbindlichkeitsgarantien in den
Beziehungen ausrichtet. Das dreht sich
keineswegs nur um den schnéden Mam-
mon, wie immer behauptet wurde. Die
Verbindlichkeiten steckten in den pe-
kunidren Verbindungen der Warenwer-
te, die dort ausgelegt oder getauscht
wurden, qua zahlen oder nicht zahlen.
Sie steckten in der Lebensform, die die-
ses Zahlen oder Nichtzahlen iiberhaupt
erst moglich machte. Dies ist ein zivili-
satorisch und weniger ein kulturell be-
schreibbarer Prozess. Das gleiche gilt
fiir die Entwicklung von neuen Anfor-
derungen an die Kniipfung kommuni-
kativer Beziehungen, wie sie mit der Er-
findung der Eisenbahn entstehen — rie-
sige Bahnhofshallen als Prototypen fiir
weitere Kommunikationsbauten in der
zweiten Halfte des 19.Jahrhunderts. Als
ein besonderes Beispiel mag der S-
Bahnhof in Berlin-Dahlem fungieren,
der einen ganz anderen Typus der Ver-
bindlichkeiten aktiviert.

Hier wird deutlich, wie geschickt Ar-
chitekten es verstanden haben, Form als
Funktionszusammenhang und Lebens-
form zu sehen, in der sich der einzelne
selbst als Reprdsentant eins Stils in die-
sem formalen Zusammenhang auffas-
sen kann. Das ist von der Akropolis an
iber den Durchzug durch die Portale
der gotischen Kathedralen bis in unse-
re Zeit hinein nachweislich, dass die
Eintretenden sich durch das Uber-
schreiten der Schwelle tatsichlich ent-
scheidend verdndern, also in die gesell-
schaftlich gepréagte, architektonische
Formation eingehen.

Baumeister oder Auftraggeber von
Louis XIV. bis Hitler haben instinkt-
sicher um die psychologisch intensive
Wirkung solcher architektonischer For-
mierungen gewusst. Das galt auch fiir
die Entwicklung neuer Kommunika-
tions- und Ereignisorte wie dem Gross-
kaufhaus oder fiir die Spielkasinos in
derzweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts.

Ahnliches ldsst sich konstatieren fiir
solch profane Anlagen wie die Infra-
struktur der Grossstadte, die Autobah-
nen etc., die im Hinblick auf ihre for-
mierende Kraft weit unterschitzt wer-
den. Ja, wahrscheinlich gehoren sie ge-
genwirtig bei dem relativ unterent-
wickelten Anspruch von Architektur zu
den stdrksten und dominierendsten

816

Formen, wdhrend man sie rein form-
oder stilgeschichtlich als vollig banal an-
sehen muss.

Der entscheidende Aspekt

Ganz entscheidend ist der Aspekt, wie
weit diese Phdnome heute greifen, wenn
man sich auf rituelle oder kultische
Kommunikationsrdume einldsst, also
etwa Ronchamp und das Centre Pom-
pidou als Kommunikationsrdume mit-
einander vergleicht. Frither wurde be-
hauptet, Corbu und Rogers hitten un-
statthafterweise auratische Anleihen
beider Architekturgeschichte gemacht,
die noch Verbindlichkeiten tiber theo-
logische Begriffe und tiber den Glauben
vermittelte. Das hat sich als untertrie-
ben herausgestellt. Inzwischen vertre-
ten fast alle Fachleute die Auffassun-
gen, die Carl Schmitt fiir die Rechtswis-
senschaften postuliert hat, dass namlich
alle Begriffe der Kunst- und Architek-
turgeschichte aus der Theologie stam-
men und mehr oder weniger profani-
siert in den Alltagskontext tberfiihrt
worden sind. Nun sind Museen wie das
Centre Pompidou bekanntlich Kom-
munikationsbauten par excellence, so
wie Briicken beispielsweise. Aus ihnen
ergab sich in der jlingsten Vergangen-
heit ein bestimmter Typus von «pro-
fanisierten» Kommunikationsbauten,
den man als Messe- und Ausstellungs-
bau kennt und von dem heute auf die
Architektur meiner Ansicht nach die
entscheidende Entwicklung ausgeht.
Immer mehr wird das, was wir wechsel-
seitig in die Aufmerksamkeit bringen,
zu einer Art von Beziehungsvermitt-
lung durch Kommunikation, wie sie
Messen und Ausstellungen reprisentie-
ren, sogar in familidren und kommerz-
fernen Zusammenhédngen. Das Interes-
sante ist derzeit, wie ein solcher Typus
der Kommunikationsarchitektur als
Ausstellungsarchitektur  zurtickwirkt,
zum Beispiel alsinnenarchitektonisches
Konzept auf die Aussenarchitektur.
Das Centre Pompidou ist nach dem
Muster eines Industriebaus als ein
Kommunikationsbau entwickelt wor-
den, richtet sich also an einem ganz an-
deren Typus der Vermittlung der Be-
ziehungen und der Verbindlichkeit zwi-
schen den dort arbeitenden Menschen
(Dichotomie von Fabrik und Aussen-
welt) aus. Die Tendenz geht dahin, das
Kernstiick der architektonischen For-
mierungskréafte, sprich Aufbau der
Kommunikation, auf die Industrie- und
Zweckbauten und in einem hohen
Masse auch auf die Wohnbauten als re-
konstruierte Gesellschaftlichkeit, als

Arbeitsgemeinschaft und Uberlebens-
gemeinschaft zu tiberlegen.

Die Aufgabe der Architektur

Ich bin iiberzeugt, dass jenseits funda-
mentalistischer Erzwingung von Ver-
bindlichkeit in den Beziehungen zwi-
schen den Menschen der Architektur
die Aufgabe zukommt, den Zusam-
menhalt zwischen den Menschen unter-
schiedlicher privater Uberzeugung,
Glaubensbekundungen oder regionaler
Kulturidentitdten durch Orientierung
auf iibergeordnete, allen gemeinsame,
universell geltende Standards oder Nor-
men zu ermoéglichen. Das sind genau die
Standards, die als Programm die Mo-
derne pragen, seit Mitte des 15. Jahr-
hunderts Alberti und andere mit der
programmatischen Ausarbeitung eines
solchen Selbstverstdndnisses von Ar-
chitektur begonnen haben. Der wahre
Umbruch, die Moderne, wurde nicht
erst 1905 bei Loos oder ein paar Jahre
darauf beim Bauhaus manifest, sondern
bereits Anfang des 15. Jahrhunderts.
Wenn man verfolgt, wie kraftvoll da-
mals diese Formierungskrafte trotz der
Pest, trotz irrsinniger Bilirgerkriege,
trotzder Zerstreuung der Menschheitin
alle Winde und trotz Ausrottung von
zwel Dritteln der Bevolkerung in Reli-
gionskriegen im Aufbau von Gesell-
schaften gewirkt haben (bis hin zu einer
Nationalstaatlichkeit, etwas eigentlich
nur abstrakt Formulierbares), dann
weiss man, welch ungeheure Verant-
wortung der Gestaltung unserer Le-
bensrdaume durch das, was wir generell
Architektur nennen, zukommt. Wenn
wir uns heute auf die Formen des Selbst-
verstandnisses der Architekten, als
Kiinstler, als Ingenieure, also auch als
Zeitgenossen berufen, umzu fragen, auf
welche Seite gehort eigentlich in den
jetzigen Auseinandersetzungen die Ar-
chitektur, dann gibt es trotz solcher
lokaler Grossen wie Ple¢nik oder Gaudi
nur eine Antwort aus der Geschichte
der Architektur: Architektur gehort
eindeutig auf die Seite der Zivilisation
und versteht sich aus dieser europii-
schen Tradition heraus als entscheiden-
der Faktor der Zivilisierung.

Adresse des Verfassers: Prof. Dr. sc. tech.
h.c. Bazon Brock, Kohlfurtnerstr. 81. D-
5600 Wuppertal 12

Leicht gekiirzte Fassung eines Vortrages, ge-
halten an der Tagung Eternit AG. Swissbau
1993




	Architektur zwischen Formensprache und sozialen Funktionszusammenhängen

