
Zeitschrift: Schweizer Ingenieur und Architekt

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 112 (1994)

Heft: 41

Artikel: Architektur zwischen Formensprache und sozialen
Funktionszusammenhängen

Autor: Brock, Bazon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-78525

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-78525
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Architektur Schweizer Ingenieur und Architekt Nr. 41, 6. Oktober 1994

Architektur zwischen
Formensprache und sozialen
Funktionszusammenhängen
Die Verknüpfung von Formensprachen und sozialen Lebensformen ist
nicht ein Problemkreis, der erst in der zeitgenössischen Architekturtheorie

seinen Niederschlag findet. Ansätze können wir bereits in der
griechischen und römischen Baukunst erkennen. Der Beitrag versucht
einen Bogen zu schlagen von der Antike zur modernen Architektur.

Wir befinden uns - nicht nur in Europa,
sondern in der ganzen Welt - in einer
Kulturkampf-Situation, wie es sie bis

VONBAZON BROCK, ZÜRICH

lang aus historischer Sicht noch nicht
gegeben hat. Als Beispiele seien hier die
Auseinandersetzungen zwischen Pakistan

und Indien, in den Nachfolgestaaten
der UdSSR und im ehemaligen

Jugoslawien genannt. Gegenwärtig werden

für all diese radikalen
Auseinandersetzungen einheitliche Begründungen

gegeben, bei denen der Grundtenor
die Durchsetzung kultureller Autonomie

ist. Hinter den Konflikten steht die
Frage, ob die einzelnen Regionen und
grösseren Gruppierungen der Bevölkerung

auf ihrem Recht zur kulturellen
Identität in einer Form bestehen dürfen,
die mit diesem Anspruch die Rechte
anderer unmittelbar tangiert, und das
Problem, ob die Region als Träger einer
kulturellen Identität vor den Konzepten
der Modernität, wie sie in Europa seit
etwa Mitte des 18. Jahrhunderts
entwickelt worden sind, den Primat der
Vorherrschaft zu erhalten hat.

Wo steht die Architektur?

Seit alters her gehört die Architektur
zum Kern der kulturellen Prägung jeder
Gemeinschaft, jeder Religion, jeden
Lebensraumes. Insofern ist es geboten zu
fragen, welche Rolle die Architektur
eigentlich gegenwärtig in diesen
Kulturkämpfen um regionale Autonomie
spielt. Verkürzt lässt sich folgende
Gleichung aufstellen: hier Autonomie der
kulturellen Regionen und Ethnien, dort
der Geltungsanspruch universaler
Standards und Normen - hier die Architektur

als Regionalsprache, dort (parallel
dazu auch die Künste) Architektur als

Universalsprache. Noch radikaler
formuliert: es geht um eine Auseinander¬

setzung zwischen Kultur und Zivilisation,

deren Dimensionen uns erst langsam

klar werden, wenn man zum
Beispiel von einer unmenschlichen Architektur

im selben Sinne spricht, wie
von einem unmenschlichen Verhalten
kämpfender Parteien.

Gegenwärtig findet man immer wieder
in der Presse, dass Redaktoren auf die
Idee kommen, Unmenschlichkeit in
derselben Weise auf architektonische
Formen und architektursprachhche
Formulierungen zu übertragen wie auf
die Kriegführung in Jugoslawien; dass

man von der Legebatterienarchitektur
der fünfziger Jahre in der BRD wie von
Lagern spricht, wo man doch weiss, was
es heisst, Menschen in solche zu
pferchen, vielleicht gar noch in solche des
KZ-Typs; dass trotzdem mehr und mehr
diese Parallelen gesetzt werden, sollte
einen skeptisch stimmen. Es bedeutet
nämlich nichts anderes, als dass die
Architekten, Künstler und Wissenschaftler

(Kunst- und Architekturhistoriker,
Design-Wissenschaftler) sich bereits für
diejenige Diskussion haben instrumentalisieren

lassen, die diese Kämpfe als
Kulturkämpfe auslegt. Der zivilisatorische

Anspruch steht jedoch jenseits
personaler und sozialer Identitätsforderungen,

ohne Verweis auf die eigene
Region, Sprache und Geschichte. Ihm
gegenüber findet man den kulturellen
Anspruch, der nun gerade gegen die
universalen Normen und Geltungsansprüche

auch in den Formsprachen die
regionale Entwicklung bevorzugt.
In der Architektur lässt sich dies an zwei
Beispielen jeweils auf den Höhepunkten

ihrer Formulierungen sehr gut
veranschaulichen: Gaudi für die katalanische

Architektur in Barcelona und
Plecnik für die slowenische Architektur.
Jene Architekten gestalteten und
produzierten in der höchsten Form eines
damaligen Ausdruckswillens und
gleichzeitig regional definiert. Gaudi
hat ebenso wie Plecnik eine haltbare,

durchgängig formuüerte architektonische

Formensprache entwickelt. Das ist
Architektur mit höchstem Anspruch -
kein Provinzialismus, kein blosses
Ausweiten handwerklicher Tradition,
sondern Architektur von universeller
Gültigkeit. Parallel dazu entwickelten sich
Moderne und Internationalismus, die in
Loos einen ihrer ersten grossen
Programmatiker hatten.

Diese Auseinandersetzung ist insofern
für die letzten zwanzig Jahre vergessen
worden, als man glaubte, zugunsten
einer Pluralität vieler regionaler
Identitäten - vornehmlich getragen eben
auch durch die Architektur - die
Diskussion auf einem Niveau fortsetzen zu
können, das allgemein akzeptiert
wurde. Für die kulturelle Verarmung
der Regionen wurde nämlich bisher der
zivilisatorische Anspruch universaler
Geltung verantwortlich gemacht. Wer
das Argument für eine gewisse Zeit
aufnahm, konnte den Eindruck gewinnen,
dass es tatsächlich so gewesen sein
könnte -die kulturellen Traditionen der
Regionen gingen verloren und wurden
durch Normierungen, ja Uniformierungen

der universalen Standards sprachlos
oder voneinander nicht mehr

unterscheidbar. So löste man die Konfrontation
zwischen Kultur und Zivilisation

auf, indem man sich darauf beschränkte,
Zivilisation nur noch als das Regelwerk

der Pluralitäten zu sehen, in der
sich die je eigenständigen kulturellen,
regionalen Heritages, also die Identitäten,

formulierten.

Zum Formgedanken

Dies soll der Ansatzpunkt für meine
Überlegungen zum Formgedanken
sein: Form als grundlegende Bedingung
für das Gemeinschaftsleben von
Menschen erörtern, so wie sie sich in der
Architektur materialisiert, Form als
Lebensform und Funktionszusammenhang.

Seit Alberti Architektur als Analogie

zur Gesellschaft setzte, ist
bekannt, dass die Architektur mit ihren
Mitteln der Gestaltung der Lebensräume

von Menschen Einfluss auf soziale
Verbindungen bzw. die Ausbildung von
Lebensformen nimmt. Umgekehrt ist
der Architekt jemand, der diesem Set
von Lebensformen ebenfalls ausgesetzt
ist und aus ihnen heraus seine Konzepte

formuliert. Sämtliche Grossmeister
von Alberti bis Le Corbusier haben
Architektur in dieser ganzheitlichen
Formulierung als ein Bauen der Gesellschaft

verstanden. Das soll nicht sozia-

813



Architektur Schweizer Ingenieur und Architekt Nr. 41, 6. Oktober 7 994

listisch, kommunistisch oder gar pathetisch

gemeint sein, sondern im Sinne
einer Beschreibung. Zur architektonischen

Ausbildung gehörten u.a., wie
Alberti in «De familia» angeführt hat,
Überlegungen zur Organisation eines
Haushalts, zur Kindeserziehung in der
Familie oder der Gemeinschaft und
weitergehend Überlegungen zum Aufbau

von Infrastruktur, Strassen, Plätzen
usw. Solche Gedanken sind Bedingung
und auslösender Impuls der Architektur.

Seit Begründung der Architekturgeschichte

im 15. Jahrhundert wird
gefordert, jenseits der regionalen kulturellen

Identitäten und ihres Ausdrucks
eine zivilisatorische universale Norm,
ein Normgefüge zu begründen, welches
Priorität vor allen anderen Argumenten
besitzt. Heute gilt es, die Kulturen nicht
weiter zu differenzieren, sondern jene
zivilisatorischen Programme zu
unterstützen, die ja ursprünglich mit dem
Namen Moderne verbunden waren.

Das Programm der Moderne wieder
aufzunehmen, bedarf allerdings erheblicher

Umorientierung im Denken. Auf
der Ebene der Verwirklichung der
Menschenrechte, die ja wohl die bekannteste

zivilisatorische Norm darstellen, wie
auch in architektursprachlichen Definitionen,

eben jener Lebensvoraussetzung

oder Zusammenhänge, in denen
Menschen diese Norm realisieren, ist
allein die Durchsetzung universaler Normen

und Standards wichtig. Architektur
ist dann eine realisierte zivilisatorische

Norm von universalem Geltungsanspruch.

Aus der bisherigen Tradition
des Denkens, des Selbstverständnisses
von Architekten seit Albertis Zeiten, ist
klar, dass die Architekten Träger der
zivilisatorischen und nicht der kulturellen

Prozesse sind. Ich bin der Meinung,
dass wir das. was wir innerhalb der
Gestaltungskonzepte entwickeln, anderen
Menschen anbieten, mit ihnen diskutieren

und realisieren, in allererster Linie
im Hinblick auf diesen Zivilisationsauftrag

verstehen sollten. Das gilt für die
kleinste Ecke, in der man zum Beispiel
ein Garagenensemble anonymer
Privatbauer, handwerklicher Bricoleure
und Bastler im Sinne einer Vereinheitlichung

eines Stadtbildes neu gestalten
soll, bis hin zur Städteplanung selbst.
Alles in allem sollte für uns gelten: Wir
beteiligen uns nicht an dieser
kulturkämpferischen Auseinandersetzung -
d.h. es kommt auf die Leute, die im
Bereich der Kultur, der Architektur, der
Gestaltung arbeiten, ganz entscheidend
an, ob sich diese universalen Standards
zivilisatorischer Normen durchsetzen
lassen, ob wir uns ihnen verpflichten
und damit Lebensformen schaffen, aus
denen heraus wenigstens ansatzweise so
etwas wie eine zukünftige Gemeinschaft

der Menschen auf der Welt ent¬

wickelt werden kann, oder ob wir uns in
die Formen zurücktreiben lassen, in der
die Kultur selbst zur grössten Zerstörerin

wird. Ich werde nun ein paar Aspekte
erörtern, wie sie sich an jedermann

bekannten historischen Architekturaufgaben

stellen. Sedlmayer und andere

Historiker stellten fest, dass sich seit
dem 5. vorchristlichen Jahrhundert und
der griechischen Antike die Entwicklungen

der Gesellschaften in Europa am
eindeutigsten in der Betrachtung der
jeweilig vorherrschenden Bauaufgaben
extrapolieren lassen. An den dominierenden

Bauaufgaben der Gesellschaften

in bestimmten Epochen lässt sich die
Gesamtentwicklung besser ablesen als
in jeder anderen Argumentation. In
Anlehnung an diese Methode möchte ich
im folgenden die Entwicklung von
Formensprachen an jedermann bekannten
Beispielen erläutern - und zwar im
Hinblick auf denTypus der Kommunikationsbauten.

Die Verknüpfung von
Formensprachen und sozialen
Lebensformen

Die bekannteste Art der Verknüpfung
von Formensprachen und sozialen
Lebensformen ist im Programm des
Wiederaufbaus der Akropolis nach der
grossen Perserkatastrophe historisch
nachweisbar. Diese Diskussion begann
ungefähr um 465 und ist bis 450 v. Chr.
abgeschlossen. Noch heute lässt sich die
Programmatik dieses Vorgehens unter
der Ägide von Perikles als politischem
Führer und Iktinos und Phidias als
Baumeister und Bildhauer als zentral und
beispielhaft für die gesamte europäische

Geschichte darstellen, was die
Gesamtkonstruktion der Anlage der
Akropolis anbelangt. Innerhalb dieses
grandiosen Konzeptes von Form als
Funktionszusammenhang kann man
zeigen, dass eben nicht die einzelne
Formensprache, in diesem Falle die dorische

Ordnung, prägend ist, sondern der
soziale Zusammenhang, in dem diese
Bauten stehen. Sie erhalten ihre einzelnen

Aufgaben in den kultischen
Ausprägungen gesellschaftlichen
Gemeinschaftslebens durch die Funktion, die
sie für das Repräsentieren und
Vergegenwärtigen der Erlebensformen einer
Gesellschaft haben und nicht der
Formen im Sinne von Gestaltungseinheit.
Daher weiss man heute aus unendlich
vielen Quellen, dass die Akropolis im
wesentlichen nicht unter Gesichtspunkten

grossartiger künstlerischer
Einzelleistungen betrachtet wurde, sondern
im Hinblick darauf, was sie für den
Zusammenhalt der athenischen und
attischen Gesellschaft bedeutete. Die
Architektur wird hier in ihren Ausformu¬

lierungen jenseits der Fragen nach grosser

Kunst oder individuellem Stil eines
Bildhauers oder Architekten insofern
zur Gemeinschaftsstiftung, als sich an
diesen architektonischen Formulierungen

des Funktionszusammenhangs die
gesamte Lebensgemeinschft Athens
manifestiert.
Das ist sehr unterschiedlich geschehen.
Am Erechteion-Bau sieht man zum
Beispiel, dass die Rückbezüge auf die
mythologischen Erzählungen zur Gründung

der Stadt anders aufgenommen
werden als im zentralen Tempel der Pallas

Athene oder in Glyptothek und
Pinakothek rechts und links neben den
Propyläen. Der hohe Anspruch dieses

Konzeptes wurde auch mit heterogenen
Mitteln durchgesetzt. Wir haben hier
also kein totalitäres Konzept vor uns -
wie in der Moderne denkt man an
Nationalsozialismus oder Stalinismus,
in denen meistens nur die totalitäre
Durchsetzung eines einzigen Formgedankens

möglich war.

Wenn man die beiden Paradebeispiele
aus der römischen Epoche der ersten
beiden nachchristlichen Jahrhunderte
betrachtet - das Kolosseum und den
Septimus Severus-Bogen, wird deutheh,
dass sich aufgrund verschiedener
Lebensformen auch das Programm ändert.

Kommunikation als
Voraussetzung für die Beziehung
zwischen den Menschen

Die Verfassung Roms ist eine andere als
die Athens, die Akte der Bildung sozialer

Formationen sind verschieden, die
rechtlichen Normen sind andere. Nur
wird ähnlich wie in Athen darauf
abgehoben, den Zusammenhang zwischen
der geseUschaftformierenden Kraft der
Architektur, d.h. Ausdruck und
Vergegenwärtigung von Lebensnormen zu
sein und der Rückwirkung von eben
diesen architektonischen Ausdrucksformen

auf die GeseUschaft, in den
öffentlichen Bauten repräsentiert zu
sehen. Hier kann ein Wechselspiel
beobachtet werden, innerhalb dessen aus
mannigfachen Lebensformen architektonische

Konzepte entstehen, die ihrerseits

wieder ganz unmittelbar die
gesellschaftlichen Formationskräfte
beeinflussen. Ich definiere Kultur als ein
Beziehungsgeflecht zwischen
Menschen, das darauf ausgerichtet ist,
Verbindlichkeit in die Beziehungen zu bringen.

Bei diesenBauten-Akropolis,
Kolosseum oder auch den Memorialbauten

auf dem Forum Romanum, den
Tempeln usw. - handelte es sich um
Kommunikationsbauten, die eine der
Grundvoraussetzungen für die
Entwicklung eines solchen Beziehungsge-

814



Architektur Schweizer Ingenieur und Architekt Nr. 41, 6. Oktober 1994

üechts auf Verbindlichkeit, nämlich
Kommunikation, thematisieren.
Eines der grandiosesten Programme,
ähnlich dem der Akropolis oder dem
des Weltraumbahnhofs von Baikonur,
um ein Beispiel für die heutige Zeit zu
nennen, war das nach 1160 von Suger
von Saint-Denis initiierte Konzept zur
Errichtung der gotischen Kathedralen.
In ihnen findet man eine entscheidende
Ausprägung der Kommunikation
formuliert- nämlich nicht nur die zwischen
den Menschen, sondern auch die
zwischen der diesseitigen Kultur und ihrem
aus der christlichen Theologie heraus
begründeten Anspruch auf jenseitiges
Leben. Hier erkennt man eine viel
subtilere Form der Vermittlung als bei den
Griechen, bei denen der Tempel als das
Haus Gottes die Gemeinde ausschloss,
weshalb sich der Altar mit der Opfergrube

auch vor dem Gebäude befand.
In der Gotik, wo die Kirche zum Haus
der Gemeinde und der Gläubigen
wurde, musste die Beziehung zur
theologischen Definition des Gottes, zum
Jenseits oder zum Paradies auf eine viel
raffiniertere Weise erfolgen. In bezug
auf die Schriften von Sedlmayer oder
von Simson kann man sagen, dass es sich
hier um die Integration der Vorstellung
des himmlischen Jerusalem (zum
Beispiel in der Kathedrale zu Amiens), des
Paradieses und des Gottesreiches in die
Lebenswelt einer im Mittelalter irdisch
herrschenden Gemeinschaft handelt.
Welche Verbindlichkeit erhalten
Menschen in ihren entwickelten Beziehungen

und Lebensformen, wenn sie sich
dabei auf das christliche Versprechen
eines Lebens nach dem Tode, eines
jüngsten Gerichtes, der Apokalypse
oder auf einweiteres Prozedere der
Sortierung zwischen den Gerechten und
Ungerechten, zwischen den Guten und
den Bösen verlassen? Wie man heute
weiss, ist eine der bedeutendsten
Formen des Verbindlichwerdens von
Beziehungen zwischen Menschen das
Einlassen auf eine Repräsentanz, die über
das je individueUe Leben hinausgeht.

Das kann sich zum einen in der Institution

der Kirche als Glauben manifestieren
oder zum anderen in Memorialbauten,
Historienbildern und Ereignisbildern

repräsentiert werden. Darüber,
wie weit eine solche Repräsentanz
gehen darf, kreiste der berühmte Disput

zwischen Suger von Saint-Denis und
Bernard von Clairvaux, der in der Frage
gipfelte, ob man diesen Transzendenzanspruch

in die Alltagssprache
miteinbeziehen dürfe. Suger hielt es sogar für
notwendig, das Heilige als abstrakten
Gedanken zu vergegenständlichen.
Dem widersprach Bernard von Clairvaux,

der glaubte, dass das Heilige Teil
der psychischen Prozesse, des
Seelischen und des geistigen Lebens der

Menschen sei und deshalb nicht sprachlich,

in Ziegelsteinen und Glas
vergegenständlicht werden dürfe.
Was Suger und Bernard zu diesem
Gedanken in ihren Programmschriften for-
muhert haben, bleibt eine der grandiosesten

Demonstrationen von Form als

Funktionszusammenhang, nämlich im
Sinne einer Kommunikation zwischen
Menschen, deren Verbindlichkeit durch
die Gemeinsamkeit ihrer Ausrichtung
auf den christlichen Glauben und seine
in der Kathedrale Stein gewordenen
Programmatiken ausmacht. Das gilt
auch für die einzelnen Formierungs-
prozesse. Ging man beispielsweise
durch ein gotisches Saugportal, dann
formierte sich entsprechend dem jeweiligen

Ritualanlass der soziale Körper
hinsichthch einer Prägung, die durch die
Architektur und die applizierten Skulpturen

auf den, der durchs Tor schritt,
ausgeübt werden sollte. Im metaphorischen

Sinne war dies das Joch, d.h. ein
Prägestock der Architektur für
Verhaltensweisen, für Wahrnehmung, für die
Attitüden desjenigen, der durchs Tor
gehen musste.

Das Entscheidende bei der gotischen
Kathedrale als Kommunikationsbau
war, dass die Verbindlichkeit dieser
Beziehungen aus der einheitlichen
Ordnung auf die christliche Theologie
entstand. Hier erhebt sich das Problem, wie
heute die universal zivilisatorische
Geltungsnorm an die Stelle des einheitlichen

Glaubens tritt.

Abbruch der Kommunikation

Bei den Kommunikationsbauten, die
die Voraussetzungen des Beziehungsgeflechtes

zwischen den Menschen
schaffen, mit je unterschiedlicher
Begründung der Verbindlichkeit, gibt es
das Phänomen des bewussten Abbruchs
der Kommunikation, der Isolation. Zu
jeder Art von sozialer Gemeinschaft,
auch im Sinne einer Vereinheitlichung
der Lebensräume, gehört die Möglichkeit

des Abbruchs der Kommunikation;
wie es im berühmten Beispiel der
Zugbrücke als eines Baues auf einer isolierten

Felsnase äusserst bildhaft thematisiert

worden ist. Auch wenn man glaubt,
dass die Legitimation für dieses Verfahren

bei uns längst zu den Akten gelegt
worden ist, zeigen die Architekten
heute, was sie da gelernt haben, d.h. sie
bauen Ghettos: Der Tennisclub der
Leute, die es sich leisten können, ist ein
Ghetto; der Freizeitclub derer, die es
sich leisten können, ist ein Ghetto; die
Fabrik der Leute, die es sich leisten können,

ist ein Ghetto mit speziellem Zu-

Diese Möglichkeit des Abbruchs der
Kommunikation und der Isolation wird
nicht mehr pejorativ gegen Minderheiten

angewendet (früher hat man
Minoritäten wie die Juden ghettoisiert);
heute gehen die Ehten freiwillig ins
Ghetto, weil es die einzige Form ist,
einen durchgängigen Lebenszusammenhang

zu garantieren. Sie brechen
die Brücken jeden Abend oder jeden
Morgen hinter sich ab und isolieren sich
voUständig. Das Ghetto ist eine in sich
geschlossene Welt. Gehört es jedoch
grundsätzlich zur Aufgabe jedes Architekten

- wie in derzeit kursierenden
Diskussionen unter amerikanischen
Architekten aufgeworfen - Kommunikation

zu ermöghchen und aus der
architektonischen Konzeption heraus den
Abbruch jenseits der durch das bürgerliche

Gesetzbuch garantierten Norm
(Unantastbarkeit der Privatsphäre)
sozusagen miteinzubauen? Das würde
bedeuten, dass die Gesellschaft tatsächlich
in nicht mehr miteinander in Beziehung
stehende Einheiten zerfiele.

Die Beispiele

Paradebeispiel für die Fälligkeit der
Architekten, Kommunikation als Voraussetzung

für das Beziehungsgeflecht
zwischen den Menschen zu entwickeln und
sich zusätzlich auf die Verbindhchkeits-
form einzurichten, die durch die Theologie

vorgegeben ist, steht der Vorplatz
von St. Peter mit den Kolonnaden von
Bernini dar. In den berühmten
ausholenden Armen der «ecclesia», der Mutter

Kirche, die mit ihren Kolonnaden
die Menschheit umfasst, hat Bernini die
Formierung der GeseUschaft durch die
Mutter Kirche selbst gezeichnet. In
ähnlicher Form geschieht dies in
Grossprogrammen, wie dem von Versaiües, wo
das bis ins letzte DetaU sowohl für den
Innenhof nach aussen, wie für den Aus-
senhof nach innen, für die Fassaden und
auch für die rückwärtigen Gartenanlagen

thematisiert wurde. Auch klang in
Versaüles erneut eine Frage an, die
bereits beim Schloss von Blois in historischer

und schriftlicher Form überliefert
worden ist: Wie kommuniziere man
eigentlich über ein so klassisches
architektonisches Element wie die Treppe?
In Blois war der geniale Gedanke
entstanden, das Treppenhaus nach draus-
sen zu verlagern und als Rampe
auszuführen. Das hatte eine ganz bestimmte
Auswirkung auf die Formierung der
GeseUschaft, was in den Romanen jener
Zeit beschrieben wurde, die dieses
Schloss bespielten.
Man sieht es auch im 19. Jahrhundert
bei der Entwicklung der Galerien als
einen bestimmten Kommunikationstyps,

der von der Architektur selbst

815



Architektur Schweizer Ingenieur und Architekt Nr. 41, 6. Oktober 1994

geschaffen wurde. Fast überall in Europa

entstanden in der zweiten Hälfte des
19. Jahrhunderts Galerien, zum
Beispiel die Mailänder Galerie, die durch
architektonisches Denken auf die
Formierung der Gemeinschaft oder GeseUschaft

ausgerichtet ist und sich auch auf
die VerbindUchkeitsgarantien in den
Beziehungen ausrichtet. Das dreht sich
keineswegs nur um den schnöden Mammon,

wie immer behauptet wurde. Die
Verbindlichkeiten steckten in den
pekuniären Verbindungen der Warenwerte,

die dort ausgelegt oder getauscht
wurden, qua zahlen oder nicht zahlen.
Sie steckten in der Lebensform, die dieses

Zahlen oder Nichtzahlen überhaupt
erst möghch machte. Dies ist ein
zivilisatorisch und weniger ein kultureU
beschreibbarer Prozess. Das gleiche gUt
für die Entwicklung von neuen
Anforderungen an die Knüpfung kommunikativer

Beziehungen, wie sie mit der
Erfindung der Eisenbahn entstehen -
riesige BahnhofshaUen als Prototypen für
weitere Kommunikationsbauten in der
zweitenHälfte des 19. Jahrhunderts. Als
ein besonderes Beispiel mag der S-
Bahnhof in Berlin-Dahlem fungieren,
der einen ganz anderen Typus der Ver-
bindUchkeiten aktiviert.

Hier wird deutheh, wie geschickt
Architekten es verstanden haben, Form als

Funktionszusammenhang und Lebensform

zu sehen, in der sich der einzelne
selbst als Repräsentant eins Stils in
diesem formalen Zusammenhang auffassen

kann. Das ist von der Akropolis an
über den Durchzug durch die Portale
der gotischen Kathedralen bis in unsere

Zeit hinein nachweislich, dass die
Eintretenden sich durch das
Überschreiten der SchweUe tatsächlich
entscheidend verändern, also in die geseU-
schaftlich geprägte, architektonische
Formation eingehen.

Baumeister oder Auftraggeber von
Louis XIV. bis Hitler haben instinktsicher

um die psychologisch intensive
Wirkung solcher architektonischer
Formierungen gewusst. Das galt auch für
die Entwicklung neuer Kommunikations-

und Ereignisorte wie dem
Grosskaufhaus oder für die Spielkasinos in
der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts.

Ähnliches lässt sich konstatieren für
solch profane Anlagen wie die
Infrastruktur der Grossstädte, die Autobahnen

etc., die im Hinblick auf ürre
formierende Kraft weit unterschätzt werden.

Ja, wahrscheinlich gehören sie
gegenwärtig bei dem relativ
unterentwickelten Anspruch von Architektur zu
den stärksten und dominierendsten

Formen, während man sie rein form- Arbeitsgemeinschaft und Überlebensoder

stilgeschichtlich als vöUig banal an- gemeinschaft zu überlegen,
sehen muss.

Der entscheidende Aspekt

Ganz entscheidend ist der Aspekt, wie
weit diese Phänome heute greifen, wenn
man sich auf rituelle oder kultische
Kommunikationsräume einlässt, also
etwa Ronchamp und das Centre Pom-
pidou als Kommunikationsräume
miteinander vergleicht. Früher wurde
behauptet, Corbu und Rogers hätten
unstatthafterweise auratische Anleihen
bei der Architekturgeschichte gemacht,
die noch Verbindlichkeiten über
theologische Begriffe und über den Glauben
vermittelte. Das hat sich als untertrieben

herausgestellt. Inzwischen vertreten

fast alle Fachleute die Auffassungen,

die Carl Schmitt für die
Rechtswissenschaften postuUert hat, dass nämhch
alle Begriffe der Kunst- und
Architekturgeschichte aus der Theologie stammen

und mehr oder weniger profani-
siert in den AUtagskontext überführt
worden sind. Nun sind Museen wie das
Centre Pompidou bekanntlich
Kommunikationsbauten par excellence, so
wie Brücken beispielsweise. Aus ihnen
ergab sich in der jüngsten Vergangenheit

ein bestimmter Typus von «pro-
fanisierten» Kommunikationsbauten,
den man als Messe- und AussteUungs-
bau kennt und von dem heute auf die
Architektur meiner Ansicht nach die
entscheidende Entwicklung ausgeht.
Immer mehr wird das, was wir wechselseitig

in die Aufmerksamkeit bringen,
zu einer Art von Beziehungsvermitt-
lung durch Kommunikation, wie sie
Messen und AussteUungen repräsentieren,

sogar in familiären und kommerz-
fernen Zusammenhängen. Das Interessante

ist derzeit, wie ein solcher Typus
der Kommunikationsarchitektur als

AussteUungsarchitektur zurückwirkt,
zum B eispiel als innenarchitektonisches
Konzept auf die Aussenarchitektur.
Das Centre Pompidou ist nach dem
Muster eines Industriebaus als ein
Kommunikationsbau entwickelt worden,

richtet sich also an einem ganz
anderen Typus der Vermittlung der
Beziehungen und der Verbindlichkeit
zwischen den dort arbeitenden Menschen
(Dichotomie von Fabrik und Aussen-
welt) aus. Die Tendenz geht dahin, das
Kernstück der architektonischen
Formierungskräfte, sprich Aufbau der
Kommunikation, auf die Industrie- und
Zweckbauten und in einem hohen
Masse auch auf die Wohnbauten als
rekonstruierte GeseUschafthchkeit, als

Die Aufgabe der Architektur

Ich bin überzeugt, dass jenseits
fundamentalistischer Erzwingung von
Verbindlichkeit in den Beziehungen
zwischen den Menschen der Architektur
die Aufgabe zukommt, den
Zusammenhalt zwischen den Menschen
unterschiedlicher privater Überzeugung,
Glaubensbekundungen oder regionaler
Kulturidentitäten durch Orientierung
auf übergeordnete, allen gemeinsame,
universell geltende Standards oder Normen

zu ermöglichen. Das sind genau die
Standards, die als Programm die
Moderne prägen, seit Mitte des 15.
Jahrhunderts Alberti und andere mit der
programmatischen Ausarbeitung eines
solchen Selbstverständnisses von
Architektur begonnen haben. Der wahre
Umbruch, die Moderne, wurde nicht
erst 1905 bei Loos oder ein paar Jahre
darauf beim Bauhaus manifest, sondern
bereits Anfang des 15. Jahrhunderts.
Wenn man verfolgt, wie kraftvoU
damals diese Formierungskräfte trotz der
Pest, trotz irrsinniger Bürgerkriege,
trotz der Zerstreuung der Menschheit in
alle Winde und trotz Ausrottung von
zwei Dritteln der Bevölkerung in
Religionskriegen im Aufbau von GeseU-
schaften gewirkt haben (bis hin zu einer
Nationalstaatlichkeit, etwas eigentlich
nur abstrakt Formulierbares), dann
weiss man, welch ungeheure
Verantwortung der Gestaltung unserer
Lebensräume durch das, was wir genereU
Architektur nennen, zukommt. Wenn
wir uns heute auf die Formen des
Selbstverständnisses der Architekten, als
Künstler, als Ingenieure, also auch als
Zeitgenossen berufen, um zu fragen, auf
welche Seite gehört eigentheh in den
jetzigen Auseinandersetzungen die
Architektur, dann gibt es trotz solcher
lokaler Grössen wie Plecnik oder Gaudi
nur eine Antwort aus der Geschichte
der Architektur: Architektur gehört
eindeutig auf die Seite der ZiviUsation
und versteht sich aus dieser europäischen

Tradition heraus als entscheidender
Faktor der Zivilisierung.

Adresse des Verfassers: Prof. Dr. sc. tech.
h.c. Bazon Brock, Kohlfurtnerstr. 81. D-
5600 Wuppertal 12

Leicht gekürzte Fassung eines Vortrages,
gehalten an der Tagung Eternit AG. Swissbau
1993

816


	Architektur zwischen Formensprache und sozialen Funktionszusammenhängen

