
Zeitschrift: Schweizer Ingenieur und Architekt

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 106 (1988)

Heft: 12

Artikel: Technik, Freiheit und Pflicht

Autor: Jonas, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-85662

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-85662
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zeitfragen Schweizer Ingenieur und Architekt Nr. 12, 17. März 1988

Technik, Freiheit und Pflicht

«Den Friedenspreis des Deutschen Buchhandels verleiht der Börsenverein
im Jahre 1987 Hans Jonas, dem Philosophen, der mit dem denkenden

zugleich den handelnden Menschen und seinen immer schwerer zu
überschauenden Entscheidungsspielraum in den Blick rückt. Hans Jonas
stellt sich den politischen Fragen nach den Pflichten des Wissens und der
Macht und arbeitet auf eine Philosophie hin, die im Nachdenken über
das Leben und Überleben von Mensch und Natur ihre dringlichste
Aufgabe sieht. In Sorge um das Menschenbild, um die Natur und um die
Welt als Ganzes spürt er einer neuen Dimension des Begriffs
Verantwortung nach.»

Mit diesen Worten ehrte der Vorsteher des Börsenvereins, Günther
Christiansen, den am 11. Oktober 1987 in Frankfurt mit dem Friedenspreis

des Deutschen Buchhandels ausgezeichneten Philosophen Hans
Jonas. Wir veröffentlichen im folgenden den Wortlaut der Rede, die der
Geehrte anlässlich der Preisverleihung gehalten hat.

7_%

,"*',.

'J

Bewegten Herzens und auch beklommen

über die Grösse der Ehrung, in die
noch hineinzuwachsen mir keine Zeit
mehr bleibt, danke ich dem Börsenverein

des Deutschen Buchhandels für die
Verleihung und den Vorrednern für
ihre Worte, ganz besonders Ihnen, Herr
Spaemann, für Ihre grossherzige
Würdigung meines Denkens und Wollens.

VON HANS JONAS

Auch ich musste mir die Frage vorlegen,

womit denn mein Werk, obwohl es

nicht ausdrücklich vom Frieden
spricht, für diese Auszeichnung in
Betracht kam. In der Erklärung seiner
Wahl sagt der Stiftungsrat für den
Friedenspreis, «Frieden gründet auf
Verantwortung», damit eine Brücke schlagend

zwischen dem Begriff des Friedens

und dem vorherrschenden Thema
meiner Altersschriften. In der Tat
versteht es sich im Atomzeitalter von
selbst, dass Friede als Nichtkrieg
zwischen Nationen, zumal den Supermächten,

zur allerersten und hinfort permanenten

Aufgabe weltweiter Verantwortung

geworden ist. Hier wird nur am
grellsten sichtbar, dass die übergrosse
Macht unserer Technik Verhütung zum
Hauptauftrag an die Verantwortung
macht. Aber eben nicht hier allein.
Auch unsere friedliche Technik, mit
der heute die Menschheit dem Planeten
ihren Alltag abgewinnt, birgt ihr
Unheilspotential in sich - ein absichtsloses,

nicht jähes, sondern schleichendes,
das mit kürzeren oder längeren Karenz¬

zeiten ihre gewollten und oft so
benötigten Werke gerade im Erfolg wie ein
wachsender Schatten begleitet. Die
Karenzzeiten sind Gnadenfristen, die im
Vormarsch des Fortschrittes schrumpfen.

Das auf tausend Wegen sich
Heranstehlende zu vermeiden ist schwerer
als die einmalig-eindeutige Untat des

Krieges. Die Wahl einfacher Tatenhaltung

ist uns da versagt. Denn wir müssen

ja mit der technischen Ausbeutung
der Natur fortfahren. Nur das Wie und
Wieviel davon steht zur Frage; und ob
wir dessen Herr sind oder es werden
können, wird zur ernstesten Frage an
die menschliche Freiheit. Um diese

Frage geht es mir auch in den heutigen
Betrachtungen.

Es ist in Frankfurt wohl am Platze, sie
mit Worten von Goethe zu eröffnen.
Der sterbende Faust spricht sie in
Vorschau des Triumphes menschlicher
Naturbezwingung, die er als sein Alterswerk

unternommen hat - die Gewinnung

neuen Kulturlandes vom Meere.

Im Innern hier ein paradiesisch Land,
Da rase drattssen Flut bis auf zum
Rand,
Und wie sie nascht, gewaltsam
einzuschiessen,
Gemeindrang eilt, die Lücke zu
verschliessen.

lind so verbringt, wnnittgen von Gefahr,
Hier Kindheit, Mann und Greis sein

tüchtigjahr.
Solch ein Gewimmel macht ich sehn.

Auf freiem Grund mit freiem Volke stehlt.

Welch herrliche Vision! Bejahenswer-
ter kann der Angriff der Technik auf
die Natur nicht dargestellt werden.
Böse Mittel zwar - Teufelsbündnis,
Unrecht, Gewalttat - verdunkeln im
Drama selbst den Weg zu dem glorreichen

Ziel, doch dieses strahlt in seinem
eigenen Glanz. Strahlt es auch uns
noch? Gibt die Schau des schon Erblindeten

noch wieder, was wir heute von
den Siegen der Zivilisation über die Natur

denken müssen? Schon zu Goethes
Zeit, zu Beginn der industriellen
Revolution, war das Bild vorwiegend agrarischen

Glückes überholt. Schon sah
auch das neu entstehende «Gewimmel»

- um die Schlote, nicht die
Bauernhöfe - ganz anders aus als das von
Faust erträumte.

Vor allem aber müssen wir das «um-
rungen von Gefahr» mit dem unsrigen
vergleichen. Faust spricht von der
draussen rasenden Flut, die
einzuschiessen droht. Kommt uns die Gefahr
noch von aussen? Von dem wilden
Element, dessen Einbruch in das umwallte
Kunstgebilde der Kultur wir abwehren
müssen? Zuweilen immer noch. Aber
eine neue und gefährlichere Flut rast
jetzt darinnen und schiesst zerstörend
nach aussen - die überschiessende
Kraft unserer Kulturtaten selber. Von
uns her öffnen sich die Lücken, wir
schlagen die Breschen, durch die sich
unser Gift über den Erdball ergiesst, die

ganze Natur zur Kloake des Menschen
verwandelnd. So haben sich die Fronten

verkehrt. Wir müssen mehr den
Ozean vor uns als uns vor dem Ozean

325



Zeitfragen Schweizer Ingenieur und Architekt Nr. 12, 17. März 1988

schützen. Wir sind der Natur gefährlicher

geworden, als sie uns jemals war.
Am gefährlichsten sind wir uns selbst

geworden, und das durch die
bewundernswertesten Leistungen
menschlicher Dingbeherrschung. Wir
sind die Gefahr, von der wir jetzt um-
rungen sind - mit der wir hinfort
ringen müssen. Ganz neue, nie gekannte
Pflichten erstehen daraus dem rettenden

Gemeindrang.
Jeder von Ihnen weiss, wovon ich im
Gleichnis der Flut und der Breschen
gesprochen habe. Die nukleare, ökologische,

bio-ethische, gentechnologische
Debatte dieser Jahrzehnte bringt es
unaufhörlich zu Wort - ein wachsender
öffentlicher Chor mit wachsender
Thematik, in dem meine Stimme eine unter
vielen ist. Aus der Euphorie des faustischen

Traumes sind wir ins kalte Tageslicht

der Furcht erwacht. Es darf nicht
das des Fatalismus sein. Nie darf
apokalyptische Panik uns vergessen machen,
dass die Technik ein Werk der uns
Menschen eigenen Freiheit ist. Taten
dieser Freiheit haben uns zum
gegenwärtigen Punkt gebracht. Taten derselben

Freiheit - die sie bleibt trotz der
selbstgeschaffenen Zwänge zum
Fortfahren auf der eingeschlagenen Bahn -
werden über die globale Zukunft
entscheiden, die zum erstenmal in ihren
Händen liegt. Ich spreche von der Freiheit

als Gattungseigenschaft, die noch
nicht die politische ist, sie aber ermöglicht.

Über sie, ihre natürliche Wurzel,
ihren Weg in der Technik, ihre Pflicht
und - zaghaft - auch über ihre Hoffnung

möchte ich nun etwas sagen.

1. Die Freiheit des Menschen gründet
als Gattungseigenschaft in der organischen

Ausstattung seines Leibes. Da ist
die aufrechte Haltung, die zum
Umgang mit den Dingen freie Hand, der
vorwärtsgerichtete Blick, die endlos
modulierbare Stimme und über dem
allen das erstaunliche Gehirn, das zentral
über diese Vermögen verfügt. Die
Verfügungsgewalt beginnt schon darinnen:
Die Einbildungskraft kann die erinnerten,

den Augen verdankten Bilder der
Dinge nach Willen umbilden, neue
entwerfen, Mögliches sich vorstellen. Die
Hand dann, dem Willen hörig, kann
das innere Bild nach aussen übersetzen
und ihm gemäss die Dinge selbst umbilden

- zum Beispiel zu Werkzeugen für
weiteres Umbilden. Und die ebenfalls
dem Willen hörige Stimme formt die
Sprache, dieses souveränste sinnliche
Medium der Freiheit. Nach aussen
macht sie die Gesellschaft als
Dauersubjekt wachsenden Wissens möglich,
nach innen den Gedanken, der sich
über die Sinnenvorstellung erhebt. So

ausgestattet mit doppelter Freiheit,
geistiger und leiblicher, betritt der Mensch
seine Bahn und breitet seine Kunstwelt
als Werk dieser Freiheit in der Naturwelt

aus. So will es seine eigene Natur,
und die übrige Natur muss es erleiden.

2. Was bedeutet das für diese? Bis dahin
war es das Gesetz der Lebensvielfalt,
dass der Kampf ums Dasein unter den
Arten auf ein ungefähres Gleichgewicht

hinausläuft, in dem sich das Ganze

im Widerstreit der Teile erhält. Die
Vielfalt selber entstammte schon dem

Kampfe, der sie laufend bewahrt und
langsam verändert im Hervorgang
neuer Arten um den Preis vergehender.
Insofern gilt hier das Wort Heraklits,
dass der Krieg der Vater aller Dinge sei.

Aber es ist ein im Wesen auf Koexistenz

abgestimmter Krieg, in dem jeder
nur tun kann, was die Art ihm
vorschreibt, und auch der Stärkste zuletzt
dem gemeinsamen Haushalt zurückgibt,

was er von ihm nahm. Aber nun
ist ein neuer Stärkster aufgetreten, der
all dies umwirft. Mit der einseitigen
Überlegenheit seiner nicht mehr
natürlichen, sondern künstlichen Waffen ist
der Mensch aus dem Kreis symbioti-
schen Gleichgewichts ausgebrochen. Er
rottet aus, wo bis dahin der Streit nur
Schranken setzte. Er gibt nicht mehr
brauchbar zurück, was er dem Ganzen
nimmt. So treibt er Raubbau an ihm.
Im Erwerb seiner Übermacht war er
sehend, ist sie doch ein Werk immer
höherer erfinderischer Intelligenz; in
ihrem Gebrauch war er blind und konnte
es so lange bleiben, wie die Strafen der
Erde immer noch vom Lohn der Siege
überglänzt wurden. Diese lange Schonzeit

der Blindheit ist vorbei. Das
Verhältnis von Mensch und Natur ist in
eine neue Phase eingetreten.

3. Was ist das Neue, und wie kam es

dazu? Ein Faktor ist der biologische
unserer rasanten Vermehrung, deren
organischer Bedarf allein die planetarischen

Nahrungsquellen zu überfordern
droht. Aber dem liegt ursächlich schon
ein ganz und gar Unorganisches
zugrunde: der qualitative Sprung in unserer

technologischen Macht, den der
kaum zweihundert Jahre alte Bund
zwischen Technik und exakter Naturwissenschaft

bewirkte. Durch dieses
epochale, einzigartig westliche Praktischwerden

reiner Theorie ist die Überlegenheit

des Menschen so einseitig
geworden, seine Eingriffe nach Grösse,
Art und Tiefgang so bedrohlich für das
Ganze jetziger und künftiger Erdnatur,
dass die Freiheit auch hierin endlich
sehend werden musste. Sie sieht: Der zu

grosse Sieg bedroht den Sieger selbst.

Das qualitativ Neue sei an einem einzigen

Beispiel illustriert, das auch erklärt,
was ich mit dem neuen «Tiefgang»
unserer Eingriffe meine. Alle vormoderne
Technik war makroskopisch, wie es das

älteste Werkzeug war und heute noch
die Maschine ist. Mit den Grössen der
sichtbaren Körperwelt hantierend,
hielt sich die Technik sozusagen noch
an die Oberfläche der Dinge. Seither ist
sie in die molekulare Ebene hinabgestiegen.

Diese kann sie jetzt manipulieren,

von dorther nie gewesene Stoffe
erbauen, Lebensformen ändern, Kräfte
freisetzen. Nie vorher ist Kunst der Natur

so in ihren Elementen zu Leibe
gerückt. Vom Untersten her regiert sie

jetzt das Oberste, vom Kleinsten das

Grösste. Dieses Schöpfertum am «Kerne»

bedeutet mit neuer Macht neue
Gefahr. Eine ist die Belastung der Umwelt
mit Substanzen, die ihr Stoffwechsel
nicht bewältigen kann. Zur mechanischen

Verwüstung tritt chemische und
radioaktive Vergiftung hinzu. Und in
der Molekularbiologie erscheint die
prometheische Versuchung, vom Keime

her verbessernd an unserem eigenen

«Bilde» zu basteln.

Die gesteigerte Macht entstammt also

gesteigertem Erkennen. Dasselbe
Erkennen nun, das in der Technik waltet,
setzt uns auch instand, ihre globalen
und künftigen Auswirkungen zu
errechnen. Dafür sehend gemacht, muss
die Freiheit erkennen: Durch sie selbst
steht das Ganze auf dem Spiel, und sie

allein ist dafür verantwortlich. Damit
komme ich von Wurzel und Macht zur
Pflicht unserer Freiheit.

4. Dass sie sich Grenzen setzt, ist erste
Pflicht aller Freiheit, ja, die Bedingung
ihres Bestands, denn nur so ist Gesellschaft

möglich, ohne die der Mensch
nicht sein kann und auch nicht seine
Herrschaft über die Natur. Je freier die
Gesellschaft selber ist, je weniger also
die natürliche Gattungsfreiheit durch
die Herrschaft von Mensch über
Menschen beeinträchtigt wird, desto evidenter

und unerlässlicher wird im
zwischenmenschlichen Verhältnis die
Pflicht freiwilliger Begrenzung.
Vergleichbares nun tritt ein im Verhältnis
der Menschheit zur Natur. Wir sind
freier darin geworden durch unsere
Macht, und eben diese Freiheit bringt
ihre Pflichten mit sich. Schritthaltend
mit den Taten unserer Macht, reicht
unsere Pflicht jetzt über den ganzen
Erdkreis und in die ferne Zukunft. Sie
ist unser aller Pflicht, denn wir alle sind
Mittäter an den Taten und Nutzniesser
an den Gewinnen der kollektiven
Macht. Jetzt und hier, so sagt uns die
Pflicht, sollen wir unsere Macht zügeln,

326



Zeitfragen Schweizer Ingenieur und Architekt Nr. 12, 17 März 1988

also unseren Genuss kürzen, um einer
künftigen Menschheit willen, die unsere

Augen nicht mehr sehen werden. Ist
unsere moralische Natur auch dafür
ausgerüstet, wie sie es für das
zwischenmenschliche Nahverhältnis ist?
Gerechtigkeit, Achtung, Mitleid, Liebe -
Impulse dieser Art, die in uns schlummern

und im konkreten Miteinander
wachgerufen werden, helfen uns da aus
der Enge der Selbstsucht heraus. Nichts
Ähnliches ruft der abstrakte Inbegriff
hypothetischer künftiger Menschenwesen

in uns hervor; und Furcht vor
Vergeltung fällt hier gänzlich weg. Aber
wir haben die Idee der Verantwortung,
sind stolz auf die Fähigkeit dazu; und
das tief in uns angelegte Gefühl dafür,
so urtümlich bekundet im Eltern-Kind-
Verhältnis, wo es mit seiner Sorge
bereits über alle Unmittelbarkeit hinaus
in eine gar nicht mehr eigene Zukunft
reicht: Dieses Gefühl, zur Idee erweitert,

kann die Brücke von der Nächstenethik

zu dem Fernen, nur Vorgestellten
schlagen, das noch mit keiner Stimme
zu uns sprechen kann - von dem aber
bekannt ist, dass es in die Willkür unserer

Macht geraten ist. Verantwortung
sagt, dass es ihr darum anvertraut ist.

Wer so spricht, muss sich allerdings die
Frage gefallen lassen, die sich beim
Säugling in der Wiege gar nicht erst
stellt, ja, pervers wäre: Warum denn
überhaupt dieses Spätere sein soll - in
unserem Fall: eine Menschheit auf
Erden? ja, Leben überhaupt? Mit der von
mir versuchten und anderweitig vorgelegten

Antwort darauf will ich Sie hier
nicht plagen, sondern einfach Ihre
Zustimmung unterstellen, gegen Schopenhauer,

Buddhisten, Gnostiker und
Nihilisten, dass die in endloser Werdemühe

entstandene Vielfalt des Lebens als
ein Gutes oder ein «Wert an sich»
anzusehen ist und die zuletzt daraus
hervorgegangene Freiheit des Menschen
als Gipfel dieses Wertwagnisses des
Seins. Das stellt die Träger dieser
Auszeichnung mit ihrer Macht, die jetzt
erkennbar das Ganze gefährdet, unter die
besagte Pflicht. So erhält die Ethik zum
erstenmal eine quasi kosmische Dimension,

über alles Zwischenmenschliche
hinaus.

5. Dies zugestanden, bleibt aber immer
noch die Frage: An wen konkret richtet
sich dieser Ruf? Wer kann ihm Folge
leisten? Wer soll die Opfer bringen, die
seine Befolgung verlangt? Ich sprach
vorher von «unser aller Pflicht» und
muss jetzt spezifischer werden. Das
angesprochene «Wir» meint zuerst das
der fortgeschrittenen Industriegcscll-
schaften. Wir vom sogenannten
«Westen» haben den technologischen Ko-

loss geschaffen und auf die Welt
losgelassen; wir sind weiterhin die Haupt-
verzehrer seiner Früchte und darin
Hauptsünder an der Erde. Unserer
Üppigkeit auch ist Einschränkung wohl
zuzumuten. Es wäre obszön, den
Hungernden verarmter Weltteile
Umweltschonung zum Besten der Zukunft, gar
noch der globalen, zu predigen. Sie

zwingt die nackte Not des Tages zu eben-
dem Zerstören, das in noch grössere
Not späterer Jahre führt. Sie vorab aus
diesem Zwang zu befreien muss das
Ziel aller Entwicklungshilfe sein, zu
welchem sie ihrerseits freilich mindestens

die Geburtenbeschränkung
beitragen mussten. Doch das eigentliche
Problem liegt bei den Reichen dieser
Erde, den Prassern mit ihrer globalen
Schuld und Pflicht. Es ist ein Problem
nicht der Ohnmacht, sondern der
Macht und damit - vorläufig immer
noch - der Freiheit.

Aber wer ist hier ihr Subjekt? Die
technologische Macht ist kollektiv, nicht
individuell. Also kann nur kollektive
Macht, und das heisst zuletzt: politische,

sie auch bändigen. Diese aber geht
in den parlamentarischen Demokratien
vom Volke aus, das seine Regierungen
wählt und dessen Willen sie ausführen
sollen. Daher ist durch politische Freiheit

auch jeder einzelne Subjekt der
neuen Pflicht. Aber Mehrheiten
entscheiden, und diese werden im Tageslauf

der Dinge nicht von selbst auf Seiten

selbstloser Fernsicht sein, mit den
Verzichten am verwöhnten Jetztinteresse,

die sie verlangt. Und doch hängt
der Fortbestand der Freiheit selber
davon ab, denn sie würde verlorengehen
in dem allgemeinen Bankrott, in den
die ungehemmte Selbstindulgenz
ausmünden muss. Was ich in diesem
Zusammenhang einmal vom drohenden
«Gespenst der Tyrannei» gesagt habe,
ist mir statt als Warnung als Empfehlung

ausgelegt worden: als ob ich der
Diktatur für die Bewältigung unserer
Probleme das Worte redete. Was ich
meinte, war, dass in Extremsituationen
kein Raum bleibt für die umständlichen

EntScheidungsprozesse der Demokratie

und wir es dazu nicht erst kommen

lassen dürfen. Die Gattungsfreiheit
des Menschen, seine biologische

Mitgift, kann nur mit ihm untergehen;
aber die politische Freiheit, eine besondere

und geschichtlich seltene Ausprägung

davon, kann sich auch wieder
verscherzen. Sie würde es. wenn sie die bisher

grösste Probe aller menschlichen
Freiheit für sich nicht besteht. Was sind
die Aussichten, dass sie diese bestehen
wird? Was ihre möglichen Mittel dazu?
Hierzu kann ich nur sehr Unzureichendes

sagen und nichts mit Sicherheit, die
ja der unvorgreiflichen Natur der Freiheit

nach nicht zu erwarten ist.

6. Da ist zuerst einmal der nichtinstitutionelle

Weg einer Erziehung des Allge-
meinbewusstseins durch solche, die das
Gewissen dazu treibt und Sachkenntnis
dafür qualifiziert und die sich spontan
in dieser Aufgabe zusammenfinden.
Die Erziehung besteht in nichts anderm
als dem Öffnen der Augen für das, was
sie schon sehen. Ihre Beglaubigung, wie
gesagt, ist Sachkenntnis, und schon
deswegen müssen sie sich zusammentun,
denn nur das vereinte Wissen vieler
Fächer kann der enormen Streuung der
Probleme einigermassen gerecht werden.

Unermüdliche Aufklärung durch
solche Wortführer kann einen Druck
der öffentlichen Meinung erzeugen,
dem dann auch Widerstrebende sich
beugen. Ich denke also, Gott behüte,
nicht an charismatische Führer,
sondern ein Immer-mehr von dem sehr
Nüchternen, das seit einiger Zeit in
Amerika und Europa wie eine
neuentstehende «Internationale» über
Ländergrenzen hinweg schon im Gange ist:
das stete Lautwerden sachlicher
Einsicht und Sorge, die von jedem
Verdacht des Interesses frei ist. Der Widerhall

darauf bezeugt, dass dies nicht
ganz ohne Wirkung ist - zunächst auf
das öffentliche Bewusstsein und von da
vielleicht auch auf das Verhalten, privates

und politisches. Da liegt eine der
Chancen der Freiheit, die Hoffnung
gibt.

*

7. Aber mit der nichtinstitutionellen
Spontaneität ist es auf die Dauer nicht
getan. Der grundsätzliche Konsens, den
sie günstigenfalls erzielen kann, muss
staatsrechtlich befestigt werden. Auf
diesem Felde bin ich unbewandert. Von
berufener Seite habe ich mir sagen
lassen, dass sich da an vorgreifende
Verfassungsbestimmungen denken lässt,
die technische Neuentwicklungen
besonders folgenträchtiger Art mit
vielleicht irreversiblen Auswirkungen auf
das Leben künftiger Generationen dem
Belieben des Marktes entziehen und
besonderer legislativer Entscheidungen
vorbehalten, die erschwert sind durch
längere Moratorien, qualifizierte Mehrheiten

und dergleichen. Also zum
Verfassungsschutz der Grundrechte des

einzelnen ein Verfassungsschutz für die
Grundpflichten des Ganzen gegenüber
der Zukunft. Anders als dort gälte hier:
Verboten ist, was nicht ausdrücklich
erlaubt wird. So etwas könnte sich die
Demokratie in vorgreifender Besinnung
wohl auferlegen. Aber es bezöge sich
eben nur auf Neues und jeweils Spezifisches,

nicht auf das Unheilschwangere,
das schon im Gange ist als ein Ganzes.
Darin greift bis jetzt die öffentliche
Gewalt nur hin und wieder ein, etwa durch
Entsorgungsauflagen, meist nach schon
sichtbar und fühlbar gewordenem

327



Zeitfragen Schweizer Ingenieur und Architekt Nr. 12, 17 März 1988

Schaden. Die Flut als solche steigt weiter

auch ohne neuen Zufluss. Sie
einzudämmen, dem von ihr insgesamt
drohenden Unheil vorzubeugen, erfordert
Änderungen in unseren
Verbrauchergewohnheiten, also in unser aller
Lebensstil und damit im gesamten Wirt-
schaftsgefüge, das ihm dient und gerade
davon lebt. Wie das geschehen kann,
ohne seinerseits Unheil anzurichten
(wie Massenarbeitslosigkeit), das noch
mehr schrecken würde als das entferntere

Übel, das es verhüten soll, weiss ich
nicht. Hier einen gangbaren Weg auf
dem Grat zwischen zwei Abgründen zu
finden ist eine Aufgabe für
Nationalökonomen. Opfer an Marktfreiheit
würde er sicher verlangen, aber die
politische Freiheit kann diese dabei
überleben.

8. Soweit all dies nun wegen des
Willenselementes dabei auch eine Frage der
Psychologie und nicht nur sachlicher
Machbarkeit ist, so kann der nötigen
Willigkeit etwas sehr Unfreiwilliges
von den Dingen selbst her zu Hilfe
kommen: der Schock wirklicher und
wiederholter Katastrophen kleineren
Ausmasses, die uns den gehörigen
Schrecken vor der grossen Katastrophe
einjagen, mit der die technologische
Ausschweifung uns für die Zukunft
bedroht. Tschernobyl und Waldsterben
haben schon jetzt für die meisten mehr
getan als alles Predigen abstrakter Weitsicht.

Mehr davon und Alarmierenderes
wird folgen. Es ist nicht schmeichelhaft

für den Menschen, dass es dessen

bedarf, aber für mich ist es Teil meiner
bescheidenen Hoffnung. In einem
Punkt ist sie gar nicht so bescheiden:
Besagte Schocks - Schreckschüsse der
gepeinigten Natur - kennen keine
Hoheitsgrenzen und könnten schliesslich
die beiden technologischen Riesen, den
kapitalistischen Westen und kommunistischen

Osten, zu gemeinsamer
Abwehr der als gemeinsam erkannten
Gefahr zusammenführen - also auch zu
einem besseren Frieden als dem der
gegenseitigen Abschreckung. Letztlich
setzt bei alledem meine Hoffnung doch
auf die menschliche Vernunft - dieselbe,

die sich schon in der Gewinnung
unserer Macht so stupend bewiesen hat
und jetzt ihre Lenkung und Beschränkung

in die Hand nehmen muss. An ihr
zu verzweifeln wäre selber unverantwortlich

und ein Verrat an uns selbst.

Über eines müssen wir uns zum Schluss
im klaren sein: Eine Patentlösung für
unser Problem, ein Allheilmittel für
unsere Krankheit gibt es nicht. Dafür
ist das technologische Syndrom viel zu
komplex, und von einem Aussteigen
daraus kann nicht die Rede sein. Selbst
mit der einen grossen «Umkehr» und

Reform unserer Sitten würde das

Grundproblem nicht verschwinden.
Denn das technologische Abenteuer
selber muss ja weitergehen; schon die
rettenden Berichtigungen erfordern
immer neuen Einsatz des technischen und
wissenschaftlichen Ingeniums, der seine

eigenen neuen Risiken erzeugt. So

ist die Aufgabe der Abwendung permanent,

und ihre Erfüllung muss immer
Stückwerk bleiben und oft nur Flickwerk.

Das bedeutet, dass wir wohl in alle
Zukunft im Schatten drohender Kalamität
leben müssen. Sich des Schattens
bewusst sein aber, wie wir es jetzt eben
werden, wird zum paradoxen Lichtblick

der Hoffnung: Er lässt die Stimme
der Verantwortung nicht verstummen.
Dieses Licht leuchtet nicht wie das der
Utopie, aber seine Warnung erhellt un-
sern Weg - zusammen mit dem Glauben

an Freiheit und Vernunft. So

kommt am Ende doch das Prinzip
Verantwortung mit dem Prinzip Hoffnung
zusammen - nicht mehr die
überschwengliche Hoffnung auf ein
irdisches Paradies, aber die bescheidenere
auf eine Weiterwohnlichkeit der Welt
und ein menschenwürdiges Fortleben
unserer Gattung auf dem ihr anvertrauten,

gewiss nicht armseligen, aber doch
beschränkten Erbe. Auf diese Karte
möchte ich setzen.

Ausgewählte Werke von
Hans Jonas

Warum unsere Technik ein vordringliches

Thema für die Ethik geworden ist,
in: Horst Krautkrämer (Hrsg.), Ethische

Fragen an die moderne
Naturwissenschaft. Frankfurt, München: J.

Schweitzer 1987. ca. VIII, 120 Seiten
Zukunftsethik. 3)

Wandel und Bestand. Vom Grunde der
Verstehbarkeit des Geschichtlichen.
Frankfurt: Klostermann 1970. 30 Seilen

Wissenschaft und Gegenwart.
Geisteswissenschaftliche Reihe. 46). -
In gekürzter Form zur Eröffnung des 5.

Internationalen Kongresses für
Altertumswissenschaft am 1. September
1969 in Bonn vorgetragen.

Organismus und Freiheil. Ansätze zu
einer philosophischen Biologie. Aus
dem Englischen übertragen vom
Verfasser und K. Dockhorn. Göttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht 1973. 342
Seiten Sammlung Vandenhoeck)

Philosophical Essays. From Ancient
Creed to Technological Man. Engle-
wood Cliffs, N.J.: Prentice-Hall 1974.
349 Seiten
Dasselbe. Chicago/London: University
of Chicago Press 1980

Die Friedenspreisträger des
deutschen Buchhandels
1950 Max Tau
1951 Albert Schweitzer
1952 Romano Guardini
1953 Martin Buber
1954 Carl J. Burckhardt
1955 Hermann Hesse
1956 Reinhold Schneider
1957 Thornton Wilder
1958 Karl Jaspers
1959 Theodor Heuss
1960 Victor Gollancz
1961 Sarvepalli Radhakrishnan
1962 Paul Tillich
1963 Carl Friedrich von Weizsäcker
1964 Gabriel Marcel
1965 Nelly Sachs
1966 Augustin Bea und Willem

A. Visser 't Hooft
1967 Ernst Bloch
1968 Leopold Sedar Senghor
1969 Alexander Mitscherlich
1970 Alva und Gunnar Myrdal
1971 Marion Gräfin Dönhoff
1972 Janusz Korczak
1973 The Club of Rome
1974 Frère Roger
1975 Alfred Grosser
1976 Max Frisch
1977 Leszek Kolakowski
1978 Astrid Lindgren
1979 Yehudi Menuhin
1980 Ernesto Cardenal
1981 Lew Kopelew
1982 George F. Kennan
1983 Manès Sperber
1984 Octavio Paz
1985 Teddy Kollek
1986 Wladyslaw Bartoszewski
1987 Hans Jonas

On Faith, Reason and Responsibility.
Claremont, Cal. : Institute for Antiquity
and Christianity 1981. 122 Seiten (nicht
im Buchhandel)
Das Prinzip Verantwortung. Versuch
einer Ethik für die technologische
Zivilisation. Frankfurt am Main: Insel
1979. 426 Seiten
Dasselbe. Sonderausgabe zum
Friedenspreis des Deutschen Buchhandels.
Frankfurt am Main: Insel 1987
Dasselbe. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1984. 425 Seiten Suhrkamp
Taschenbuch. 1085)

Macht oder Ohnmacht der Subjektivi-
lät?Das Leib-Seele-Problem im Vorfeld
des Prinzips Verantwortung. Frankfurt
am Main: Insel 1981. 144 Seiten
Dasselbe. Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1987 Suhrkamp Taschenbuch.
1513)

The Imperative of Responsibility. In
Search of an Ethics for the Technological

Age. Chicago/London: University
of Chicago Press 1984, 255 Seiten

328



Zeitfragen Schweizer Ingenieur und Architekt Nr. 12, 17 März 1988

Technik, Medizin und Ethik. Zur Praxis
des Prinzips Verantwortung. Frankfurt
am Main: Insel 1985. 324 Seiten
Dasselbe. Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1987 Suhrkamp Taschenbuch.
1514)

Der Gottesbegriff nach Auschwitz. Eine
jüdische Stimme. Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1987 Suhrkamp Taschenbuch.

1516)

Wissenschaft als persönliches Erlebnis.
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
Dezember 1987. Ca. 90 Seiten
Sammlung Vandenhoeck)

Was für morgen lebenswichtig ist. Hans
Jonas und Dietmar Mieth. Unentdeckte
Zukunftswerte. Freiburg i. Br., Basel,
Wien: Herder 1983. 80 Seiten. 2. Auflage

1987. - Enth. : «Auf der Schwelle der
Zukunft: Werte von gestern und die
Welt von morgen?»

Reflexionen finsterer Zeit. Hans Jonas
und Fritz Stern. Zwei Vorträge. Hrsg.
von Otfried Hofius. Tübingen: J. C. B.

Mohr 1984. VII, 94 Seiten - Enth. : «Der
Gottesbegriff nach Auschwitz»

Gnosis. Festschrift für Hans Jonas. In
Verbindung mit Ugo Bianchi, Martin
Krause, James M. Robinson und Geo
Widengren. Hrsg. von Barbara Aland.
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht
1978, 544 Seiten

Organism, Medicine and Metaphysics.
Essays in Honor of Hans Jonas. Hrsg.
von Stuart F. Spicker. Dordrecht/Boston:

G. Reidel Publishing Co. 1978.
330 Seiten

Gnosticismo e pensiero moderno: Hans
Jonas. Joan P. Culianu, Rom: L'Erma
di Bretschneider 1985. 153 Seiten

Beiträge

Philosophisches zur modernen Technologie,

in: Reinhard Löw/Peter Koslow-
ski/Philipp Kreuzer, Fortschritt ohne
Mass? Eine Ortsbestimmung der
wissenschaftlich-technischen Zivilisation.
Civitas Resultate. München: R. Piper
1981. 284 Seiten Serie Piper. 235)

Freiheit der Forschung und öffentliches
Wohl, in: Oskar Schatz (Hrsg.). Brauchen

wir eine andere Wissenschaft?
X. Salzburger Humanismusgespräch.
Graz, Wien, Köln, Styria 1981. 280 Seiten

Technik, Ethik und biogenetische
Kunst. Betrachtungen zur neuen

Schöpferrolle des Menschen, in: Rainer Flöhl
(Hrsg.), Genforschung - Fluch oder
Segen? Frankfurt, München: J. Schweitzer

1985. XI, 381 Seiten Gentechnologie:

Chancen und Risiken. 3)

Zukunftsethik - eine Begründung und
Prinzip Verantwortung - zur Grundlegung

einer Zukunftsethik, in: Thomas
Meyer/Susanne Miller (Hrsg.),
Zukunftsethik und Industriegesellschaft.
Frankfurt, München: J. Schweitzer
1986. X, 169 Seiten Zukunftsethik.

1)

Eine ausführliche und kommentierte
Bibliographie enthält der Band «Gnosis.

Festschrift für Hans Jonas» (Göttingen

1978); dieser verzeichnet alle
Veröffentlichungen bis zum Jahre 1978.

Stationen des Lebens

Hans Jonas wurde am 10. Mai 1903 in
Mönchengladbach geboren. Er studierte

Philosophie, Theologie und Kunstgeschichte

in Freiburg (bei Edmund
Husserl), Berlin, Heidelberg und Marburg
(bei Martin Heidegger und Rudolf Bult-
mann). 1928 promovierte er bei Heidegger

und Bultmann mit einer Arbeit
über den Begriff der Gnosis. Kurz
bevor sein wichtiges Werk «Gnosis und
spätantiker Geist» in Deutschland
erschien, emigrierte Jonas 1933 zunächst
nach England, 1935 nach Palästina. Er
wurde Dozent an der Hebräischen
Universität in Jerusalem (1938/39) und
diente während des Zweiten Weltkrieges

in der Britischen Armee.

1946 bis 1948 war er erneut Dozent in
Jerusalem, 1949 Übersiedlung nach
Kanada: Professor an der McGill University,

Montreal, und 1950 bis 1954 an der
Carleton University, Ottawa. Von 1955

bis zu seiner Emeritierung 1976 war
Hans Jonas Professor für Philosophie
an der New School for Social Research
in New York.

Sein 1979 erschienenes, viel beachtetes
Buch «Das Prinzip Verantwortung» ist
das erste Werk, das er seit nahezu fünfzig

Jahren wieder in deutsch geschrieben

hat. 1982/83 hatte Hans Jonas die
erste Eric-Voegelin-Gastdozentur an
der Universität München inne, 1984
erhielt er den Dr.-Leopold-Lucas-Preis
der Evangelisch-Theologischen Fakultät

der Universität Tübingen.

329


	Technik, Freiheit und Pflicht

