Zeitschrift: Schweizer Ingenieur und Architekt
Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 106 (1988)

Heft: 12

Artikel: Technik, Freiheit und Pflicht
Autor: Jonas, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-85662

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-85662
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zeitfragen

Schweizer Ingenieur und Architekt Nr. 12, 17. Mdérz 1988

Technik, Freiheit und Pflicht

«Den Friedenspreis des Deutschen Buchhandels verleiht der Brsenver-
ein im Jahre 1987 Hans Jonas, dem Philosophen, der mit dem denken-
den zugleich den handelnden Menschen und seinen immer schwerer zu
iberschauenden Entscheidungsspielraum in den Blick rickt. Hans Jonas
stellt sich den politischen Fragen nach den Pflichten des Wissens und der
Macht und arbeitet auf eine Philosophie hin, die im Nachdenken tber
das Leben und Uberleben von Mensch und Natur ihre dringlichste Auf-
gabe sieht. In Sorge um das Menschenbild, um die Natur und um die
Welt als Ganzes spiirt er einer neuen Dimension des Begriffs Verant-

wortung nach.»

Mit diesen Worten ehrte der Vorsteher des Bérsenvereins, Giinther
Christiansen, den am 11. Oktober 1987 in Frankfurt mit dem Friedens-
preis des Deutschen Buchhandels ausgezeichneten Philosophen Hans
Jonas. Wir veréffentlichen im folgenden den Wortlaut der Rede, die der
Geehrte anlésslich der Preisverleihung gehalten hat.

Bewegten Herzens und auch beklom-
men iiber die Grosse der Ehrung, in die
noch hineinzuwachsen mir keine Zeit
mehr bleibt, danke ich dem Bdorsenver-
ein des Deutschen Buchhandels fiir die
Verleihung und den Vorrednern fiir
ihre Worte, ganz besonders IThnen, Herr
Spaemann, fiir Thre grossherzige Wiir-
digung meines Denkens und Wollens.

VON HANS JONAS

Auch ich musste mir die Frage vorle-
gen, womit denn mein Werk, obwohl es
nicht ausdriicklich vom Frieden
spricht, fiir diese Auszeichnung in Be-
tracht kam. In der Erkldrung seiner
Wahl sagt der Stiftungsrat fiir den Frie-
denspreis, «Frieden griindet auf Ver-
antwortung», damit eine Briicke schla-
gend zwischen dem Begriff des Frie-
dens und dem vorherrschenden Thema
meiner Altersschriften. In der Tat ver-
steht es sich im Atomzeitalter von
selbst, dass Friede als Nichtkrieg zwi-
schen Nationen, zumal den Superméch-
ten, zur allerersten und hinfort perma-
nenten Aufgabe weltweiter Verantwor-
tung geworden ist. Hier wird nur am
grellsten sichtbar, dass die lbergrosse
Macht unserer Technik Verhiitung zum
Hauptauftrag an die Verantwortung
macht. Aber eben nicht hier allein.
Auch unsere friedliche Technik, mit
der heute die Menschheit dem Planeten
ihren Alltag abgewinnt, birgt ihr Un-
heilspotential in sich - ein absichtslo-
ses, nicht jihes, sondern schleichendes,
das mit kiirzeren oder léingeren Karenz-

zeiten ihre gewollten und oft so bend-
tigten Werke gerade im Erfolg wie ein
wachsender Schatten begleitet. Die Ka-
renzzeiten sind Gnadenfristen, die im
Vormarsch des Fortschrittes schrump-
fen. Das auf tausend Wegen sich Her-
anstehlende zu vermeiden ist schwerer
als die einmalig-eindeutige Untat des
Krieges. Die Wahl einfacher Tatenhal-
tung ist uns da versagt. Denn wir miis-
sen ja mit der technischen Ausbeutung
der Natur fortfahren. Nur das Wie und
Wieviel davon steht zur Frage; und ob
wir dessen Herr sind oder es werden
konnen, wird zur ernstesten Frage an
die menschliche Freiheit. Um diese
Frage geht es mir auch in den heutigen
Betrachtungen.

Es ist in Frankfurt wohl am Platze, sie
mit Worten von Goethe zu erdffnen.
Der sterbende Faust spricht sie in Vor-
schau des Triumphes menschlicher Na-
turbezwingung, die er als sein Alters-
werk unternommen hat - die Gewin-
nung neuen Kulturlandes vom Meere.

Im Innern hier ein paradiesisch Land,
Da rase draussen Flut bis auf zum
Rand,

Und wie sie nascht, gewaltsam
einzuschiessen,

Gemeindrang eilt, die Liicke zu
verschliessen.

Und so verbringt, umrungen von Gefahr,
Hier Kindheit, Mann und Greis sein
tiichtig Jahr.

Solch ein Gewimmel macht ich sehn,
Auf freiem Grund mit freiem Volke stehn.

Welch herrliche Vision! Bejahenswer-
ter kann der Angriff der Technik auf
die Natur nicht dargestellt werden.
Bose Mittel zwar - Teufelsbiindnis,
Unrecht, Gewalttat - verdunkeln im
Drama selbst den Weg zu dem glorrei-
chen Ziel, doch dieses strahlt in seinem
eigenen Glanz. Strahlt es auch uns
noch? Gibt die Schau des schon Erblin-
deten noch wieder, was wir heute von
den Siegen der Zivilisation tiber die Na-
tur denken miissen? Schon zu Goethes
Zeit, zu Beginn der industriellen Revo-
lution, war das Bild vorwiegend agrari-
schen Gliickes tiiberholt. Schon sah
auch das neu entstehende «Gewim-
mel» - um die Schlote, nicht die Bau-
ernhéfe - ganz anders aus als das von
Faust ertrdumte.

Vor allem aber miissen wir das «um-
rungen von Gefahr» mit dem unsrigen
vergleichen. Faust spricht von der
draussen rasenden Flut, die einzu-
schiessen droht. Kommt uns die Gefahr
noch von aussen? Von dem wilden Ele-
ment, dessen Einbruch in das umwallte
Kunstgebilde der Kultur wir abwehren
miissen? Zuweilen immer noch. Aber
eine neue und gefdhrlichere Flut rast
jetzt darinnen und schiesst zerstorend
nach aussen - die iiberschiessende
Kraft unserer Kulturtaten selber. Von
uns her offnen sich die Liicken, wir
schlagen die Breschen, durch die sich
unser Gift tiber den Erdball ergiesst, die
ganze Natur zur Kloake des Menschen
verwandelnd. So haben sich die Fron-
ten verkehrt. Wir miissen mehr den
Ozean vor uns als uns vor dem Ozean

325




Zeitfragen

Schweizer Ingenieur und Architekt Nr. 12, 17. Mérz 1988

schiitzen. Wir sind der Natur geféhrli-
cher geworden, als sie uns jemals war.
Am gefdhrlichsten sind wir uns selbst
geworden, und das durch die be-
wundernswertesten Leistungen
menschlicher Dingbeherrschung. Wir
sind die Gefahr, von der wir jetzt um-
rungen sind - mit der wir hinfort rin-
gen miissen. Ganz neue, nie gekannte
Pflichten erstehen daraus dem retten-
den Gemeindrang.

Jeder von Thnen weiss, wovon ich im
Gleichnis der Flut und der Breschen ge-
sprochen habe. Die nukleare, 6kologi-
sche, bio-ethische, gentechnologische
Debatte dieser Jahrzehnte bringt es un-
aufhorlich zu Wort - ein wachsender
offentlicher Chor mit wachsender The-
matik, in dem meine Stimme eine unter
vielen ist. Aus der Euphorie des fausti-
schen Traumes sind wir ins kalte Tages-
licht der Furcht erwacht. Es darf nicht
das des Fatalismus sein. Nie darf apoka-
lyptische Panik uns vergessen machen,
dass die Technik ein Werk der uns
Menschen eigenen Freiheit ist. Taten
dieser Freiheit haben uns zum gegen-
wiartigen Punkt gebracht. Taten dersel-
ben Freiheit - die sie bleibt trotz der
selbstgeschaffenen Zwidnge zum Fort-
fahren auf der eingeschlagenen Bahn -
werden tiber die globale Zukunft ent-
scheiden, die zum erstenmal in ihren
Hiénden liegt. Ich spreche von der Frei-
heit als Gattungseigenschaft, die noch
nicht die politische ist, sie aber ermdg-
licht. Uber sie, ihre natiirliche Wurzel,
ihren Weg in der Technik, ihre Pflicht
und - zaghaft - auch tber ihre Hoff-
nung mochte ich nun etwas sagen.

1. Die Freiheit des Menschen griindet
als Gattungseigenschaft in der organi-
schen Ausstattung seines Leibes. Da ist
die aufrechte Haltung, die zum Um-
gang mit den Dingen freie Hand, der
vorwirtsgerichtete Blick, die endlos
modulierbare Stimme und tiber dem al-
len das erstaunliche Gehirn, das zentral
iber diese Vermogen verfiigt. Die Ver-
fligungsgewalt beginnt schon darinnen:
Die Einbildungskraft kann die erinner-
ten, den Augen verdankten Bilder der
Dinge nach Willen umbilden, neue ent-
werfen, Mogliches sich vorstellen. Die
Hand dann, dem Willen horig, kann
das innere Bild nach aussen iibersetzen
und ihm gemiss die Dinge selbst umbil-
den - zum Beispiel zu Werkzeugen fiir
weiteres Umbilden. Und die ebenfalls
dem Willen horige Stimme formt die
Sprache, dieses souverdnste sinnliche
Medium der Freiheit. Nach aussen
macht sie die Gesellschaft als Dauer-
subjekt wachsenden Wissens moglich,
nach innen den Gedanken, der sich
iiber die Sinnenvorstellung erhebt. So

326

ausgestattet mit doppelter Freiheit, gei-
stiger und leiblicher, betritt der Mensch
seine Bahn und breitet seine Kunstwelt
als Werk dieser Freiheit in der Natur-
welt aus. So will es seine eigene Natur,
und die iibrige Natur muss es erleiden.

*

2. Was bedeutet das fiir diese? Bis dahin
war es das Gesetz der Lebensvielfalt,
dass der Kampf ums Dasein unter den
Arten auf ein ungefidhres Gleichge-
wicht hinauslduft, in dem sich das Gan-
ze im Widerstreit der Teile erhélt. Die
Vielfalt selber entstammte schon dem
Kampfe, der sie laufend bewahrt und
langsam verdndert im Hervorgang
neuer Arten um den Preis vergehender.
Insofern gilt hier das Wort Heraklits,
dass der Krieg der Vater aller Dinge sei.
Aber es ist ein im Wesen auf Koexi-
stenz abgestimmter Krieg, in dem jeder
nur tun kann, was die Art ithm vor-
schreibt, und auch der Stérkste zuletzt
dem gemeinsamen Haushalt zuriick-
gibt, was er von thm nahm. Aber nun
ist ein neuer Stirkster aufgetreten, der
all dies umwirft. Mit der einseitigen
Uberlegenheit seiner nicht mehr natiir-
lichen, sondern kiinstlichen Waffen ist
der Mensch aus dem Kreis symbioti-
schen Gleichgewichts ausgebrochen. Er
rottet aus, wo bis dahin der Streit nur
Schranken setzte. Er gibt nicht mehr
brauchbar zurilick, was er dem Ganzen
nimmt. So treibt er Raubbau an ithm.
Im Erwerb seiner Ubermacht war er se-
hend, ist sie doch ein Werk immer ho-
herer erfinderischer Intelligenz; in ih-
rem Gebrauch war er blind und konnte
es so lange bleiben, wie die Strafen der
Erde immer noch vom Lohn der Siege
tiberglinzt wurden. Diese lange Schon-
zeit der Blindheit ist vorbei. Das Ver-
hiltnis von Mensch und Natur ist in
eine neue Phase eingetreten.

*

3. Was ist das Neue, und wie kam es
dazu? Ein Faktor ist der biologische un-
serer rasanten Vermehrung, deren or-
ganischer Bedarf allein die planetari-
schen Nahrungsquellen zu iiberfordern
droht. Aber dem liegt ursichlich schon
ein ganz und gar Unorganisches zu-
grunde: der qualitative Sprung in unse-
rer technologischen Macht, den der
kaum zweihundert Jahre alte Bund zwi-
schen Technik und exakter Naturwis-
senschaft bewirkte. Durch dieses epo-
chale, einzigartig westliche Praktisch-
werden reiner Theorie ist die Uberle-
genheit des Menschen so einseitig ge-
worden, seine Eingriffe nach Grosse,
Art und Tiefgang so bedrohlich fiir das
Ganze jetziger und kiinftiger Erdnatur,
dass die Freiheit auch hierin endlich se-
hend werden musste. Sie siecht: Der zu
grosse Sieg bedroht den Sieger selbst.

Das qualitativ Neue sei an einem einzi-
gen Beispiel illustriert, das auch erklért,
was ich mit dem neuen «Tiefgang» un-
serer Eingriffe meine. Alle vormoderne
Technik war makroskopisch, wie es das
dlteste Werkzeug war und heute noch
die Maschine ist. Mit den Gréssen der
sichtbaren ~Korperwelt hantierend,
hielt sich die Technik sozusagen noch
an die Oberfliche der Dinge. Seither ist
sie in die molekulare Ebene hinabge-
stiegen. Diese kann sie jetzt manipulie-
ren, von dorther nie gewesene Stoffe er-
bauen, Lebensformen dndern, Krifte
freisetzen. Nie vorher ist Kunst der Na-
tur so in ihren Elementen zu Leibe ge-
riickt. Vom Untersten her regiert sie
jetzt das Oberste, vom Kleinsten das
Grosste. Dieses Schopfertum am «Ker-
ne» bedeutet mit neuer Macht neue Ge-
fahr. Eine ist die Belastung der Umwelt
mit Substanzen, die ihr Stoffwechsel
nicht bewiltigen kann. Zur mechani-
schen Verwiistung tritt chemische und
radioaktive Vergiftung hinzu. Und in
der Molekularbiologie erscheint die
prometheische Versuchung, vom Kei-
me her verbessernd an unserem eige-
nen «Bilde» zu basteln.

Die gesteigerte Macht entstammt also
gesteigertem Erkennen. Dasselbe Er-
kennen nun, das in der Technik waltet,
setzt uns auch instand, ihre globalen
und kiinftigen Auswirkungen zu er-
rechnen. Dafiir sehend gemacht, muss
die Freiheit erkennen: Durch sie selbst
steht das Ganze auf dem Spiel, und sie
allein ist dafiir verantwortlich. Damit
komme ich von Wurzel und Macht zur
Pflicht unserer Freiheit.

4. Dass sie sich Grenzen setzt, ist erste
Pflicht aller Freiheit, ja, die Bedingung
ihres Bestands, denn nur so ist Gesell-
schaft moglich, ohne die der Mensch
nicht sein kann und auch nicht seine
Herrschaft iiber die Natur. Je freier die
Gesellschaft selber ist, je weniger also
die natiirliche Gattungsfreiheit durch
die Herrschaft von Mensch liber Men-
schen beeintrichtigt wird, desto eviden-
ter und unerlisslicher wird im zwi-
schenmenschlichen  Verhiltnis  die
Pflicht freiwilliger Begrenzung. Ver-
gleichbares nun tritt ein im Verhéltnis
der Menschheit zur Natur. Wir sind
freier darin geworden durch unsere
Macht, und eben diese Freiheit bringt
ihre Pflichten mit sich. Schritthaltend
mit den Taten unserer Macht, reicht
unsere Pflicht jetzt liber den ganzen
Erdkreis und in die ferne Zukunft. Sie
ist unser aller Pflicht, denn wir alle sind
Mittiter an den Taten und Nutzniesser
an den Gewinnen der kollektiven
Macht. Jetzt und hier, so sagt uns die
Pflicht, sollen wir unsere Macht ziigeln,




Zeitfragen

Schweizer Ingenieur und Architekt Nr. 12, 17. Mérz 1988

also unseren Genuss kiirzen, um einer
kiinftigen Menschheit willen, die unse-
re Augen nicht mehr sehen werden. Ist
unsere moralische Natur auch dafiir
ausgeriistet, wie sie es fiir das zwischen-
menschliche Nahverhiltnis ist? Ge-
rechtigkeit, Achtung, Mitleid, Liebe -
Impulse dieser Art, die in uns schlum-
mern und im konkreten Miteinander
wachgerufen werden, helfen uns da aus
der Enge der Selbstsucht heraus. Nichts
Ahnliches ruft der abstrakte Inbegriff
hypothetischer kiinftiger Menschenwe-
sen in uns hervor; und Furcht vor Ver-
geltung féllt hier gidnzlich weg. Aber
wir haben die Idee der Verantwortung,
sind stolz auf die Féahigkeit dazu; und
das tief in uns angelegte Gefiihl dafiir,
so urtiimlich bekundet im Eltern-Kind-
Verhiltnis, wo es mit seiner Sorge be-
reits tiber alle Unmittelbarkeit hinaus
in eine gar nicht mehr eigene Zukunft
reicht: Dieses Gefiihl, zur Idee erwei-
tert, kann die Briicke von der Néchsten-
ethik zu dem Fernen, nur Vorgestellten
schlagen, das noch mit keiner Stimme
zu uns sprechen kann - von dem aber
bekannt ist, dass es in die Willkiir unse-
rer Macht geraten ist. Verantwortung
sagt, dass es ihr darum anvertraut ist.

Wer so spricht, muss sich allerdings die
Frage gefallen lassen, die sich beim
Sdugling in der Wiege gar nicht erst
stellt, ja, pervers wire: Warum denn
tiberhaupt dieses Spitere sein soll - in
unserem Fall: eine Menschheit auf Er-
den? ja, Leben iiberhaupt? Mit der von
mir versuchten und anderweitig vorge-
legten Antwort darauf will ich Sie hier
nicht plagen, sondern einfach Thre Zu-
stimmung unterstellen, gegen Schopen-
hauer, Buddhisten, Gnostiker und Ni-
hilisten, dass die in endloser Werdemii-
he entstandene Vielfalt des Lebens als
ein Gutes oder ein «Wert an sich» an-
zusehen ist und die zuletzt daraus her-
vorgegangene Freiheit des Menschen
als Gipfel dieses Wertwagnisses des
Seins. Das stellt die Trager dieser Aus-
zeichnung mit ihrer Macht, die jetzt er-
kennbar das Ganze gefdhrdet, unter die
besagte Pflicht. So erhilt die Ethik zum
erstenmal eine quasi kosmische Dimen-
sion, iiber alles Zwischenmenschliche
hinaus.

5. Dies zugestanden, bleibt aber immer
noch die Frage: An wen konkret richtet
sich dieser Ruf? Wer kann ihm Folge
leisten? Wer soll die Opfer bringen, die
seine Befolgung verlangt? Ich sprach
vorher von «unser aller Pflicht» und
muss jetzt spezifischer werden. Das an-
gesprochene «Wir» meint zuerst das
der fortgeschrittenen Industriegesell-
schaften. Wir vom sogenannten «We-
sten» haben den technologischen Ko-

loss geschaffen und auf die Welt losge-
lassen; wir sind weiterhin die Haupt-
verzehrer seiner Friichte und darin
Hauptsiinder an der Erde. Unserer Up-
pigkeit auch ist Einschrankung wohl
zuzumuten. Es wire obszon, den Hun-
gernden verarmter Weltteile Umwelt-
schonung zum Besten der Zukunft, gar
noch der globalen, zu predigen. Sie
zwingt die nackte Not des Tages zu eben-
dem Zerstéren, das in noch grdssere
Not spéterer Jahre fiihrt. Sie vorab aus
diesem Zwang zu befreien muss das
Ziel aller Entwicklungshilfe sein, zu
welchem sie ihrerseits freilich minde-
stens die Geburtenbeschrinkung bei-
tragen miissten. Doch das eigentliche
Problem liegt bei den Reichen dieser
Erde, den Prassern mit ihrer globalen
Schuld und Pflicht. Es ist ein Problem
nicht der Ohnmacht, sondern der
Macht und damit - vorldufig immer
noch - der Freiheit.

Aber wer ist hier ihr Subjekt? Die tech-
nologische Macht ist kollektiv, nicht in-
dividuell. Also kann nur kollektive
Macht, und das heisst zuletzt: politi-
sche, sie auch bdndigen. Diese aber geht
in den parlamentarischen Demokratien
vom Volke aus, das seine Regierungen
wihlt und dessen Willen sie ausfiihren
sollen. Daher ist durch politische Frei-
heit auch jeder einzelne Subjekt der
neuen Pflicht. Aber Mehrheiten ent-
scheiden, und diese werden im Tages-
lauf der Dinge nicht von selbst auf sei-
ten selbstloser Fernsicht sein, mit den
Verzichten am verwdhnten Jetztinter-
esse, die sie verlangt. Und doch hingt
der Fortbestand der Freiheit selber da-
von ab, denn sie wiirde verlorengehen
in dem allgemeinen Bankrott, in den
die ungehemmte Selbstindulgenz aus-
miinden muss. Was ich in diesem Zu-
sammenhang einmal vom drohenden
«Gespenst der Tyrannei» gesagt habe,
ist mir statt als Warnung als Empfeh-
lung ausgelegt worden: als ob ich der
Diktatur fiir die Bewdltigung unserer
Probleme das Worte redete. Was ich
meinte, war, dass in Extremsituationen
kein Raum bleibt fiir die umstindli-
chen Entscheidungsprozesse der Demo-
kratie und wir es dazu nicht erst kom-
men lassen diirfen. Die Gattungsfrei-
heit des Menschen, seine biologische
Mitgift, kann nur mit ihm untergehen;
aber die politische Freiheit, eine beson-
dere und geschichtlich seltene Auspri-
gung davon, kann sich auch wieder ver-
scherzen. Sie wiirde es, wenn sie die bis-
her grosste Probe aller menschlichen
Freiheit fiir sich nicht besteht. Was sind
die Aussichten, dass sie diese bestehen
wird? Was ihre moglichen Mittel dazu?
Hierzu kann ich nur sehr Unzureichen-
des sagen und nichts mit Sicherheit, die
ja der unvorgreiflichen Natur der Frei-
heit nach nicht zu erwarten ist.

6. Da ist zuerst einmal der nichtinstitu-
tionelle Weg einer Erziehung des Allge-
meinbewusstseins durch solche, die das
Gewissen dazu treibt und Sachkenntnis
dafiir qualifiziert und die sich spontan
in dieser Aufgabe zusammenfinden.
Die Erziehung besteht in nichts anderm
als dem Offnen der Augen fiir das, was
sie schon sehen. Ihre Beglaubigung, wie
gesagt, ist Sachkenntnis, und schon des-
wegen miissen sie sich zusammentun,
denn nur das vereinte Wissen vieler Fa-
cher kann der enormen Streuung der
Probleme einigermassen gerecht wer-
den. Unermiidliche Aufklarung durch
solche Wortfiihrer kann einen Druck
der oOffentlichen Meinung erzeugen,
dem dann auch Widerstrebende sich
beugen. Ich denke also, Gott behiite,
nicht an charismatische Fihrer, son-
dern ein Immer-mehr von dem sehr
Niichternen, das seit einiger Zeit in
Amerika und Europa wie eine neuent-
stehende «Internationale» iiber Lén-
dergrenzen hinweg schon im Gange ist:
das stete Lautwerden sachlicher Ein-
sicht und Sorge, die von jedem Ver-
dacht des Interesses frei ist. Der Wider-
hall darauf bezeugt, dass dies nicht
ganz ohne Wirkung ist - zunédchst auf
das offentliche Bewusstsein und von da
vielleicht auch auf das Verhalten, priva-
tes und politisches. Da liegt eine der
Chancen der Freiheit, die Hoffnung
gibt.

*

7. Aber mit der nichtinstitutionellen
Spontaneitét ist es auf die Dauer nicht
getan. Der grundsitzliche Konsens, den
sie giinstigenfalls erzielen kann, muss
staatsrechtlich befestigt werden. Auf
diesem Felde bin ich unbewandert. Von
berufener Seite habe ich mir sagen las-
sen, dass sich da an vorgreifende Ver-
fassungsbestimmungen denken ldsst,
die technische Neuentwicklungen be-
sonders folgentrachtiger Art mit viel-
leicht irreversiblen Auswirkungen auf
das Leben kiinftiger Generationen dem
Belieben des Marktes entziehen und be-
sonderer legislativer Entscheidungen
vorbehalten, die erschwert sind durch
lingere Moratorien, qualifizierte Mehr-
heiten und dergleichen. Also zum Ver-
fassungsschutz der Grundrechte des
einzelnen ein Verfassungsschutz fiir die
Grundpflichten des Ganzen gegeniiber
der Zukunft. Anders als dort gilte hier:
Verboten ist, was nicht ausdriicklich er-
laubt wird. So etwas konnte sich die De-
mokratie in vorgreifender Besinnung
wohl auferlegen. Aber es bezdge sich
eben nur auf Neues und jeweils Spezifi-
sches, nicht auf das Unheilschwangere,
das schon im Gange ist als ein Ganzes.
Darin greift bis jetzt die 6ffentliche Ge-
walt nur hin und wieder ein, etwa durch
Entsorgungsauflagen, meist nach schon
sichtbar und fihlbar gewordenem

327




Zeitfragen

Schweizer Ingenieur und Architekt Nr. 12, 17. Mérz 1988

Schaden. Die Flut als solche steigt wei-
ter auch ohne neuen Zufluss. Sie einzu-
dimmen, dem von ihr insgesamt dro-
henden Unheil vorzubeugen, erfordert
Anderungen in unseren Verbraucher-
gewohnheiten, also in unser aller Le-
bensstil und damit im gesamten Wirt-
schaftsgeflige, das ihm dient und gerade
davon lebt. Wie das geschehen kann,
ohne seinerseits Unheil anzurichten
(wie Massenarbeitslosigkeit), das noch
mehr schrecken wiirde als das entfern-
tere Ubel, das es verhiiten soll, weiss ich
nicht. Hier einen gangbaren Weg auf
dem Grat zwischen zwei Abgriinden zu
finden ist eine Aufgabe fiir National-
Okonomen. Opfer an Marktfreiheit
wiirde er sicher verlangen, aber die po-
litische Freiheit kann diese dabei iiber-
leben.

*

8. Soweit all dies nun wegen des Willens-
elementes dabei auch eine Frage der
Psychologie und nicht nur sachlicher
Machbarkeit ist, so kann der ndtigen
Willigkeit etwas sehr Unfreiwilliges
von den Dingen selbst her zu Hilfe
kommen: der Schock wirklicher und
wiederholter Katastrophen kleineren
Ausmasses, die uns den gehorigen
Schrecken vor der grossen Katastrophe
einjagen, mit der die technologische
Ausschweifung uns fiir die Zukunft be-
droht. Tschernobyl und Waldsterben
haben schon jetzt fiir die meisten mehr
getan als alles Predigen abstrakter Weit-
sicht. Mehr davon und Alarmierende-
res wird folgen. Es ist nicht schmeichel-
haft fiir den Menschen, dass es dessen
bedarf, aber fiir mich ist es Teil meiner
bescheidenen Hoffnung. In einem
Punkt ist sie gar nicht so bescheiden:
Besagte Schocks - Schreckschiisse der
gepeinigten Natur - kennen keine Ho-
heitsgrenzen und kénnten schliesslich
die beiden technologischen Riesen, den
kapitalistischen Westen und kommuni-
stischen Osten, zu gemeinsamer Ab-
wehr der als gemeinsam erkannten Ge-
fahr zusammenfithren - also auch zu
einem besseren Frieden als dem der ge-
genseitigen Abschreckung. Letztlich
setzt bei alledem meine Hoffnung doch
auf die menschliche Vernunft - diesel-
be, die sich schon in der Gewinnung
unserer Macht so stupend bewiesen hat
und jetzt ihre Lenkung und Beschrin-
kung in die Hand nehmen muss. An ihr
zu verzweifeln wire selber unverant-
wortlich und ein Verrat an uns selbst.

Uber eines miissen wir uns zum Schluss
im klaren sein: Eine Patentlosung fiir
unser Problem, ein Allheilmittel fiir
unsere Krankheit gibt es nicht. Dafiir
ist das technologische Syndrom viel zu
komplex, und von einem Aussteigen
daraus kann nicht die Rede sein. Selbst
mit der einen grossen «Umkehr» und

328

Reform wunserer Sitten wiirde das
Grundproblem nicht verschwinden.
Denn das technologische Abenteuer
selber muss ja weitergehen; schon die
rettenden Berichtigungen erfordern im-
mer neuen Einsatz des technischen und
wissenschaftlichen Ingeniums, der sei-
ne eigenen neuen Risiken erzeugt. So
ist die Aufgabe der Abwendung perma-
nent, und ihre Erfiillung muss immer
Stiickwerk bleiben und oft nur Flick-
werk.

Das bedeutet, dass wir wohl in alle Zu-
kunft im Schatten drohender Kalamitat
leben miissen. Sich des Schattens be-
wusst sein aber, wie wir es jetzt eben
werden, wird zum paradoxen Licht-
blick der Hoffnung: Er ldsst die Stimme
der Verantwortung nicht verstummen.
Dieses Licht leuchtet nicht wie das der
Utopie, aber seine Warnung erhellt un-
sern Weg - zusammen mit dem Glau-
ben an Freiheit und Vernunft. So
kommt am Ende doch das Prinzip Ver-
antwortung mit dem Prinzip Hoffnung
zusammen - nicht mehr die {ber-
schwengliche Hoffnung auf ein irdi-
sches Paradies, aber die bescheidenere
auf eine Weiterwohnlichkeit der Welt
und ein menschenwiirdiges Fortleben
unserer Gattung auf dem ihr anvertrau-
ten, gewiss nicht armseligen, aber doch
beschriankten Erbe. Auf diese Karte
mochte ich setzen.

Ausgewiihlte Werke von
Hans Jonas

Warum unsere Technik ein vordringli-
ches Thema fiir die Ethik geworden ist,
in: Horst Krautkramer (Hrsg.), Ethi-
sche Fragen an die moderne Natur-
wissenschaft. Frankfurt, Miinchen: J.
Schweitzer 1987. ca. VIII, 120 Seiten
(= Zukunftsethik. 3)

Wandel und Bestand. Vom Grunde der
Verstehbarkeit des Geschichtlichen.
Frankfurt: Klostermann 1970. 30 Sei-
ten (= Wissenschaft und Gegenwart.
Geisteswissenschaftliche Reihe. 46). -
In gekiirzter Form zur Eréffnung des 5.
Internationalen Kongresses fiir Alter-
tumswissenschaft am 1. September
1969 in Bonn vorgetragen.

Organismus und Freiheit. Ansitze zu
einer philosophischen Biologie. Aus
dem Englischen iibertragen vom Ver-
fasser und K. Dockhorn. Géttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht 1973. 342
Seiten (= Sammlung Vandenhoeck)

Philosophical Essays. From Ancient
Creed to Technological Man. Engle-
wood Cliffs, N.J.: Prentice-Hall 1974.
349 Seiten

Dasselbe. Chicago/London: University
of Chicago Press 1980

Die Friedenspreistriager des
deutschen Buchhandels

1950 Max Tau

1951 Albert Schweitzer

1952 Romano Guardini

1953 Martin Buber

1954 CarlJ. Burckhardt

1955 Hermann Hesse

1956 Reinhold Schneider

1957 Thornton Wilder

1958 Karl Jaspers

1959 Theodor Heuss

1960 Victor Gollancz

1961 Sarvepalli Radhakrishnan

1962 Paul Tillich

1963 Carl Friedrich von Weizsicker

1964 Gabriel Marcel

1965 Nelly Sachs

1966 Augustin Bea und Willem
A. Visser 't Hooft

1967 Ernst Bloch

1968 Léopold Sédar Senghor

1969 Alexander Mitscherlich

1970 Alvaund Gunnar Myrdal

1971 Marion Grifin Donhoff

1972 Janusz Korczak

1973 The Club of Rome

1974 Frere Roger

1975 Alfred Grosser

1976 Max Frisch

1977 Leszek Kolakowski

1978 Astrid Lindgren

1979 Yehudi Menuhin

1980 Ernesto Cardenal

1981 Lew Kopelew

1982 George F. Kennan

1983 Manés Sperber

1984 Octavio Paz

1985 Teddy Kollek

1986 Wladyslaw Bartoszewski

1987 HansJonas

On Faith, Reason and Responsibility.
Claremont, Cal.: Institute for Antiquity
and Christianity 1981. 122 Seiten (nicht
im Buchhandel)

Das Prinzip Verantwortung. Versuch
einer Ethik fir die technologische Zivi-
lisation. Frankfurt am Main: Insel
1979. 426 Seiten

Dasselbe. Sonderausgabe zum Frie-
denspreis des Deutschen Buchhandels.
Frankfurt am Main: Insel 1987
Dasselbe. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1984. 425 Seiten (= Suhrkamp
Taschenbuch. 1085)

Macht oder Ohnmacht der Subjektivi-
ti@t?Das Leib-Seele-Problem im Vorfeld
des Prinzips Verantwortung. Frankfurt
am Main: Insel 1981. 144 Seiten
Dasselbe. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1987 (= Suhrkamp Taschenbuch.
1513)

The Imperative of Responsibility. In
Search of an Ethics for the Technologi-
cal Age. Chicago/London: University
of Chicago Press 1984, 255 Seiten




Zeitfragen

Schweizer Ingenieur und Architekt Nr. 12, 17. Mérz 1988

Technik, Medizin und Ethik. Zur Praxis
des Prinzips Verantwortung. Frankfurt
am Main: Insel 1985. 324 Seiten
Dasselbe. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1987 (= Suhrkamp Taschenbuch.
1514)

Der Gottesbegriff nach Auschwitz. Eine
judische Stimme. Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1987 (= Suhrkamp Taschen-
buch. 1516)

Wissenschaft als persénliches Erlebnis.
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
Dezember 1987. Ca. 90 Seiten (=
Sammlung Vandenhoeck)

Was fiir morgen lebenswichtig ist. Hans
Jonas und Dietmar Mieth. Unentdeckte
Zukunftswerte. Freiburg i. Br., Basel,
Wien: Herder 1983. 80 Seiten. 2. Aufla-
ge 1987. - Enth.: «Auf der Schwelle der
Zukunft: Werte von gestern und die
Welt von morgen?»

Reflexionen finsterer Zeit. Hans Jonas
und Fritz Stern. Zwei Vortrdge. Hrsg.
von Otfried Hofius. Tiibingen: J. C. B.
Mohr 1984. VII, 94 Seiten - Enth.: «Der
Gottesbegriff nach Auschwitz»

Gnosis. Festschrift fiir Hans Jonas. In
Verbindung mit Ugo Bianchi, Martin
Krause, James M. Robinson und Geo
Widengren. Hrsg. von Barbara Aland.
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht
1978, 544 Seiten

Organism, Medicine and Metaphysics.
Essays in Honor of Hans Jonas. Hrsg.
von Stuart F. Spicker. Dordrecht/Bo-
ston: G. Reidel Publishing Co. 1978.
330 Seiten

Gnosticismo e pensiero moderno: Hans
Jonas. Joan P. Culianu, Rom: L’Erma
di Bretschneider 1985. 153 Seiten

Beitrdge

Philosophisches zur modernen Techno-
logie, in: Reinhard Low/Peter Koslow-
ski/Philipp Kreuzer, Fortschritt ohne
Mass? Eine Ortsbestimmung der wis-
senschaftlich-technischen Zivilisation.
Civitas Resultate. Miinchen: R. Piper
1981. 284 Seiten (= Serie Piper. 235)

Freiheit der Forschung und 6ffentliches
Wohl, in: Oskar Schatz (Hrsg.). Brau-
chen wir eine andere Wissenschaft?
X. Salzburger Humanismusgesprich.
Graz, Wien, Koln, Styria 1981. 280 Sei-

ten

Technik, Ethik und biogenetische
Kunst. Betrachtungen zur neuen Schép-
ferrolle des Menschen, in: Rainer Flohl
(Hrsg.), Genforschung - Fluch oder Se-
gen? Frankfurt, Miinchen: J. Schweit-
zer 1985. XI, 381 Seiten (= Gentechno-
logie: Chancen und Risiken. 3)

Zukunftsethik - eine Begriindung und
Prinzip Verantwortung - zur Grundle-
gung einer Zukunftsethik, in: Thomas
Meyer/Susanne Miller (Hrsg.), Zu-
kunftsethik und Industriegesellschaft.

Frankfurt, Minchen: J. Schweitzer
1986. X, 169 Seiten (= Zukunfts-
ethik. 1)

Eine ausfiihrliche und kommentierte
Bibliographie enthilt der Band «Gno-
sis. Festschrift fiir Hans Jonas» (Gdttin-
gen 1978); dieser verzeichnet alle Ver-
offentlichungen bis zum Jahre 1978.

Stationen des Lebens

Hans Jonas wurde am 10. Mai 1903 in
Monchengladbach geboren. Er studier-
te Philosophie, Theologie und Kunstge-
schichte in Freiburg (bei Edmund Hus-
serl), Berlin, Heidelberg und Marburg
(bei Martin Heidegger und Rudolf Bult-
mann). 1928 promovierte er bei Heid-
egger und Bultmann mit einer Arbeit
iiber den Begriff der Gnosis. Kurz be-
vor sein wichtiges Werk «Gnosis und
spdtantiker Geist» in Deutschland er-

. schien, emigrierte Jonas 1933 zunéchst

nach England, 1935 nach Paléstina. Er
wurde Dozent an der Hebriischen Uni-
versitdt in Jerusalem (1938/39) und
diente wihrend des Zweiten Weltkrie-
ges in der Britischen Armee.

1946 bis 1948 war er erneut Dozent in
Jerusalem, 1949 Ubersiedlung nach Ka-
nada: Professor an der McGill Univer-
sity, Montreal, und 1950 bis 1954 an der
Carleton University, Ottawa. Von 1955
bis zu seiner Emeritierung 1976 war
Hans Jonas Professor fiir Philosophie
an der New School for Social Research
in New York.

Sein 1979 erschienenes, viel beachtetes
Buch «Das Prinzip Verantwortung» ist
das erste Werk, das er seit nahezu fiinf-
zig Jahren wieder in deutsch geschrie-
ben hat. 1982/83 hatte Hans Jonas die
erste Eric-Voegelin-Gastdozentur an
der Universitdt Miinchen inne, 1984 er-
hielt er den Dr.-Leopold-Lucas-Preis
der Evangelisch-Theologischen Fakul-
tdat der Universitdt Tiibingen.




	Technik, Freiheit und Pflicht

