
Zeitschrift: Schweizer Ingenieur und Architekt

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 104 (1986)

Heft: 41

Artikel: Ethik im Berufseinsatz und Lebenssinn

Autor: Lochmann, Jan Milic

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-76266

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-76266
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zeitfragen Schweizer Ingenieur und Architekt 41/86

zu erreichen. Diese zweite Stufe wird
voll und einzig durch die kulturelle
Komponente getragen.

Wir befinden uns gegenwärtig auf dieser

Stufe der Evolution.

Selbstentwicklung könnte die dritte
Stufe dieser ganzen Evolutionsleiter
sein. Wir sprechen hier über die
wissenschaftliche, biologische und später
biogenetische Einflussnahme des
Menschen auf sein Gehirn und speziell auf

jene Teile, die Träger der Intelligenz
sind. Nur in hochentwickelten Kulturen

ist eine derart zielstrebige Aktivität
realisierbar, sinnvoll und wünschenswert.

Wir befinden uns an der Schwelle zu
dieser dritten Stufe der Entwicklung
der menschlichen Intelligenz.

D Selbstschöpfung oder Selbstsynthese
ist die vierte und höchste Stufe der
Evolution der Intelligenz. Sie eröffnet ganz

neue, noch nicht geahnte Möglichkeiten,
den Menschen nicht nur als

Produkt der Schöpfung, sondern auch als
vollberechtigten Mitschöpfer des

Universums, seiner selbst, zu betrachten.

P. Connes (1979): «Homo nomini lupus? Intelli-
gens intelligenti homo!»

Adresse des Verfassers: Assist, Prof. Dr. Mieczyslaw
Taube, Bollackerweg 10, 8956 Killwangen.

Ethik im Berufseinsatz und Lebenssinn

Von Jan Miliö Lochman, Basel

Die Frage nach der «Effizienz durch Persönlichkeitsentfaltung» ist keine bloss technische,
sittlich neutrale Frage. Soll sie nicht in Leerlauf münden, setzt sie Nachdenken über das
«Wozu», die Ziel- und Sinnfrage voraus. Unter dem Druck des Alltags mit seinen Sachzwängen

wird die Sinnfrage oft verdeckt oder verdrängt. Doch vor allem am Ende der beruflichen
Laufbahn und in kritischen Situationen wird sie wach - als Frage nach dem Stellenwert des
beruflichen Einsatzes im Gesamtkontext des Lebens. Dieser fundamentalen Fragestellung
geht der Verfasser - vom theologischen Standpunkt aus - nach, in grundlegenden Motiven
jener Überlieferung, die fiir unser abendländisches Arbeits- und Berufsverständnis besonders

prägend ist: der biblischen.

Biblische Arbeitsfreundlichkeit

Arbeit als lebensnotwendige, zielbe-
wusste und schöpferische Tätigkeit
gehört positiv und grundlegend zur
menschlichen Bedingung, zur
Grundverfassung und Grundbestimmung des
menschlichen Daseins auf Erden. Dies
ist ohne Zweifel eine der
Grunderkenntnisse biblischer Sicht des
Menschen. Solche Einsicht ist keine
Selbstverständlichkeit.

Ein Seitenblick auf den anderen
massgeblichen zivilisatorischen Bereich,
von dem her sich unsere Kultur
formierte, zeigt eine auffallende Differenz.

In der Weltanschauung und in der
Lebenspraxis der griechischen Antike
erscheint die Arbeit in ganz anderem
Licht. Wohl kannte die Antike intensiv
und vorbildlich arbeitende Menschen.
Dass jedoch die Arbeit wesentlich und
positiv zum Menschsein des Menschen
gehöre, wurde kaum bedacht. Verhängnis

und Not ist die (physische) Arbeit:
Als solche wird sie als versklavend
verstanden und folgerichtig den Sklaven
delegiert. Die Würde des freien
Menschseins erschliesst sich procul ne-
qotiis, jenseits der praktischen,
broterwerbenden Tätigkeit.

Ganz anders die Bibel. Nicht nur ist die
Arbeit der Normal- und Ernstfall des

Lebens, die selbstverständliche Lebensweise,

die den Menschen von den anderen

Geschöpfen unterscheidet: «Da
tritt der Mensch heraus an sein Werk,
an seine Arbeit bis zum Abend» (Ps
04,23). Sie ist zugleich sein schöpfungs-
mässiger Auftrag. Gleich in den ersten
biblischen Kapiteln kommt dieser
Akzent unüberhörbar zum Ausdruck. Wir
haben ja in Genesis 1 und 2 zwei
unterschiedliche Schöpfungssagen: Sie stimmen

jedoch auffallend überein im
Nachdruck, dass Arbeiten zum
ursprünglichen, guten Mandat des
Menschen im Rahmen des Kosmos gehört.
Bedenkt man, dass dies in «Paradiesgeschichten»

formuliert wird - die sich in
den meisten Mythologien fast immer
noch jenseits allen Arbeitens bewegen -
so wird klar: Der biblische Mensch
versteht sich von Anfang an, also nicht erst
aufgrund eines «Sündenfalls», als
«arbeitendes Wesen». Darum kann er diese

Arbeit nicht ohne entfremdende
Konsequenzen auf eine bestimmte
Klasse der Arbeitenden, etwa die Sklaven

oder die Proletarier, abwälzen. Der
Mensch ist ein homo laborans.

Diese Arbeitsfreundlichkeit ist in der
ganzen Bibel durchgehalten. Im Alten
Testament etwa in der Weisheitsliteratur

mit ihrem Lob des Fleisses und mit
ihren Warnungen vor Faulheit, wobei
sehr erdverbunden, realistisch argu¬

mentiert wird: «Ein bisschen noch
schlafen, ein bisschen noch schlummern,

ein bisschen die Hände ineinander

legen im Bett - da kommt über dich
wie ein Räuber die Armut, der Mangel
wie ein gewappneter Mann» (Prov
24,34). Im Neuen Testament in der
Selbstverständlichkeit, mit der die Welt
der Arbeit in der Botschaft des Zimmermannes

Jesus, besonders in den Gleichnissen,

gegenwärtig ist und in die Nähe
des kommenden Reiches Gottes rückt.

Folgerichtig spielt die Arbeit im
Lebensstil der ersten Christen eine
wesentliche Rolle; nicht nur bei den
«ersten Christen», auch in späteren
Stadien der Kirchengeschichte. Ich denke
vor allem an die Reformation. Hier
wurde die persönliche Verantwortung
und Effizienz im Beruf hoch geschätzt
und gelegentlich geradezu religiös
verklärt. Man spricht - laut Max Weber -
von der «innerweltlichen Askese». Das
Mittelalter kannte die jenseitsorientierte

Askese, z.B. im Mönchstum. Die
Reformation hob die Klöster auf, verpönte

aber das Pathos der Askese nicht: Sie
wurde auf Arbeit und irdischen Beruf
übertragen. Man verbraucht nicht alles,
was man erarbeitet und erwirtschaftet.
Man legt es im Betrieb an und schafft
Voraussetzungen zur weiteren Entfaltung.

Diese Mentalität - nach Weber -
ist die geistige Wurzel industrieller
Gesellschaft, ja der «Geist des Kapitalismus».

Ob diese Theorie so stimmt, bleibe

dahingestellt. Doch dass aus
biblischer Sicht Verständnis für die Würde
der Arbeit und die Tugend des Fleisses
wächst - nicht nur in der Reformation
-, lässt sich nicht übersehen.

Arbeit als mitmenschliches
Geschehen

Im Spiegel der Praxis biblischer
Menschen kommt auch der andere Grundzug

des biblischen Arbeitsverständnisses
besonders klar zum Vorschein: die

1017



Zeitfragen Schweizer Ingenieur und Architekt 41/86

Sozialität der Arbeit. In seiner Arbeit
kommt der Mensch nicht nur mit der
«Welt der Gegenstände», sondern auch
mit seinen Mitmenschen in Berührung.
«Arbeit ist ein soziales, ein geselliges,
ein kameradschaftliches Werk. Recht
arbeiten kann man im Grunde nur,
wenn man sich in die Hände arbeitet.
Und nährendes Brot, durch die Arbeit
zu erwerben, kann wieder nur das mit
dem Mitarbeiter gebrochene und geteilte

Brot sein» (K.Barth, KD III/4,
S. 616). Das Gebet Jesu weist den Weg -
man darf seine erste Person Pluralis
nicht überhören: « Unser tägliches Brot
gib uns heute» (Mt 6,1).

Diese Erkenntnis reflektiert und
praktiziert die Urgemeinde intensiv. Man
darf die Berichte vom «Liebeskommunismus»

der ersten Christen in der
Apostelgeschichte 2,42ff. und 4,32ff.,
wonach die Gläubigen «alles gemeinsam
hatten, Güter und Habe verkauften
und unter alle verteilten», so dass es
«keinen Bedürftigen unter ihnen gab»,
nicht ideologisch überstrapazieren;
dass hier jedoch modellartig und mit
Ausstrahlungen in die Geschichte der
abendländischen Kirche und Gesellschaft

hinein ein Erkenntnis- und Le-
bensprozess mit Nachdruck auf die
Sozialität der Eigentums- und Arbeitspraxis

begann, kann man nicht leugnen.

In diesem Sinne ist jedenfalls das
Arbeitsethos der paulinischen und
apostolischen Briefe zu verstehen. Sie knüpfen

an das prophetische Erbe
nachdrücklicher Hinwendung zu den sozial
Schwachen und Bedrängten an. Sie
haben vor allem das Vorbild Jesu in seiner
praktizierten Solidarität mit den
Mühseligen und Beladenen vor Augen. Sie
berufen sich auf sein umfassendes Gebot

der Nächstenliebe. Und in diesem
Kontext wird ihnen das Arbeiten vor
allem wichtig: Der Arbeitsprozess wird
auf die Nöte, auf die Lebensinteressen
der Gemeinschaft bezogen. Darum
wird der Müssiggang unter den Gliedern

der Gemeinde angeprangert ; nicht
vom Standpunkt einer moralisierenden
Selbstgerechtigkeit, sondern im Interesse

der sozialen Gerechtigkeit. Ein Müs-
siggänger lässt die Gemeinschaft -
konkret: die auf die Hilfe und Unterstützung

Angewiesenen - im Stich.
Deshalb, und nur in diesem konkreten
Zusammenhang, das harte apostolische
Wort: «Wer nicht arbeiten will, der soll
auch nicht essen» (2. Thess 3,10). Die
Arbeit in christlicher Sicht ist nur als
solidarische Arbeit anzustreben.

Gefährdung im Konflikt und
Stress

Unter den realen Bedingungen in der
Welt der Menschen gibt es allerdings

auch eine anders ausgerichtete und
anders formende Arbeit als die in den
beiden vorangehenden Punkten angesprochene:

Arbeit als Gefährdung,
Belastung, Ausbeutung, Entfremdung des

Menschen. An ihr geht die Bibel
keineswegs verharmlosend vorbei. Im
Gegenteil; sie weiss sehr realistisch von
der Zweideutigkeit menschlicher
Arbeitsprozesse. Ich denke an Genesis 3,

wo die Arbeit in den Entfremdungszusammenhang

der Sündengeschichte
einbezogen wird; sie wird zwar nicht
zum Fluch, wohl aber zur «Mühsal»,
«im Schweisse deines Angesichts»
(Gen 3,17 und 19), zur bitteren und oft
enttäuschenden, bedrückenden
Anstrengung. Die Bibel spricht vom
«Schweiss deines Angesichts» - und
dies trifft auf den grössten Teil der
Menschheitsgeschichte und etwa in den
Entwicklungsländern auf die meisten
buchstäblich zu.

Doch die Zeiten und Verhältnisse
ändern sich. Wir können im Blick auf
veränderte Arbeitsverhältnisse in einer
Industriegesellschaft sagen: Der
«Schweiss des Angesichts» ist
zurückgegangen, doch das Problem bleibt -
der «Schweiss der Seele» wird zur
typischen Erscheinung im Arbeitsprozess
selbst und gerade dort, wo physische
Anstrengung in Erschöpfung nachlässt.
Man beachte die modernen Wörter, die
sich heute so oft auf unsere Situation in
höheren und freien Berufen beziehen:
«Stress», «Frustration»,
«Managerkrankheit» - jeder Psychiater und viele
Ehefrauen können darüber ein Lied
singen. Das hat Konsequenzen - führt
zu Aggressionen.

Auch hier ist die Bibel unerhört
realistisch. Sie weiss von Konflikt und
Entfremdung im Arbeitsprozess. Es gibt zu
denken, dass unmittelbar nach Genesis

3 Genesis 4 folgt - Kain und Abel.
Sie trägt blutige Spuren vom
Arbeitskonflikt zwischen verschiedenen
Tätigkeiten und Interessen - Viehzüchter
und Ackerbauer; und darüber hinaus:
Sie weiss nüchtern von Neid und
mörderischer Wut zwischen den Brüder-
Konkurrenten - bis zum vollbrachten
Mord.

Auch dazu gibt es durch die ganze
Geschichte hindurch aktuelle Parallelen -
bis heute. Wir alle sind erschüttert von
den Ereignissen im Zürcher Baupolizeiamt.

Ich möchte da nicht psychologisie-
ren, wurde doch journalistisch bereits
zu viel Porzellan - und vielleicht auch
Menschenleben - zerbrochen. Es
scheint jedoch, dass hier als eine
Komponente in ungeheurer Tragödie die
Situation der Überforderung, aufgestaute
Frustration und die Unfähigkeit, Mangel

an Fähigkeiten zuzugeben oder zu
erkennen, eine fatale Rolle gespielt hat.

Eine andere, soziale Dimension der
«entfremdeten Arbeit», ihr
gesellschaftlicher Konflikt- und Klassencharakter,

kommt besonders anschaulich
in der für das Alte Testament geradazu
zentralen Geschichte von der Versklavung

Israels in Ägypten und von dem
befreienden Auszug des Volkes Gottes
aus diesem «Sklavenhaus» zum
Ausdruck. Was «Ausbeutung» heisst, wird
hier höchst konkret geschildert, sowohl
im Blick auf die Strategie der
rücksichtslosen Herrschaft wie auch im
Bezug auf die unerträglichen Folgen für
die Beherrschten.

Nicht weniger klar wird hier bezeugt:
Das sind Verhältnisse, die nie einfach
hingenommen und vor allem nicht
legitimiert werden dürfen. Sie verfallen
dem erklärten Gerichte Gottes, mobilisieren

das Volk Gottes zum Widerstand,

zur Parteinahme für die
Ausgebeuteten und Entrechteten, zum Ringen

um Vermenschlichung der Verhältnisse

der Arbeit. Zum biblischen Ethos
der Arbeit gehört von da her kritisches
Interesse und Einsatz für
menschenfreundliche Veränderungen der
Arbeitsverhältnisse.

Hier erhält die Frage nach dem System
sozialer und wirtschaftlicher Bedingungen

Bedeutung. Dabei gibt es keine Total-

und Pauschallösungen. Ich spreche
aus Erfahrung in Osteuropa. Hier wurde

jahrzehntelang eine «Endlösung» in
marxistischem Sinn angeboten und
ohne Rücksicht auf Verluste erzwungen.

Sie erwies sich als Holzweg, ökonomisch

(ineffizient-bürokratische
Stagnation) und politisch: Entmündigung
des Bürgers. Hier hat die Marktwirtschaft

wesentliche Vorteile. Allerdings
- im Wissen um ihre Verbesserungsbedürftigkeit

- und zwar vor allem in
Richtung auf wirksamere «Sozialität
der Arbeit» unter Einbezug womöglich
aller Beteiligten: als soziale Marktwirtschaft.

Leistung und Ruhe

Bei allem Gewicht der menschlichen
Bedeutung der Arbeit ist es biblisch
nicht möglich, in der Arbeit das eigentliche

Fundament und Wesen des

Menschseins zu suchen. Zwar kann
man auch biblisch sagen, der Mensch
sei ein homo laborans - aber eine solche
Aussage steht nicht als Definition für
sich, sie definiert keineswegs schon an
sich sein Wesen. Zum biblischen
Arbeitsverständnis gehört das Wissen von
der Relativität menschlicher Arbeit.

Diese «Relativität der Arbeit» ist nicht
nur in dem Sinne zu verstehen, dass
Arbeiten unmöglich das ganze Mass des

Menschseins füllen kann. Bereits in

1018



Zeitfragen Schweizer Ingenieur und Architekt 41/86

dieser Einsicht liegt zwar beachtliche
Weisheit, wie sie unvergesslich etwa der
Prediger (3,1-8) zum Ausdruck bringt,
wenn er die Zeit des Menschen keineswegs

monoton mit der Arbeitszeit
gleichsetzt, sondern neben den Zeiten
fürs Pflanzen und Ausreissen, fürs Ein-
reissen und Aufbauen auch Zeiten fürs
Weinen und Lachen, fürs Umarmen
und Sichmeiden, für Tanzen und
Schweigen, also für die ganze Polyphonie

des Lebens, bedenkt. Wichtiger
noch als dieser Hinweis auf die
Polyphonie des Lebens ist theologisch die
Frage nach deren Zentrum, nach dem

Anfang und Ende menschlicher
Existenz. Und dies ist nun biblisch keineswegs

die Arbeit. Näher käme man dem
Wesentlichen, wenn man - als Kontext
der Arbeit - andere biblische Begriffe
bedächte: vor allem Begriffe wie
«Ruhe» und «Gnade».

«Das biblische Arbeitsethos hat seine
Wurzel im biblischen Ethos der Ruhe»:
Eine solche Feststellung klingt fast
paradox, entspricht jedoch dem
biblischen Sachverhalt. Es fällt doch auf: Im
Dekalog, in dieser magna charta
jüdischer und christlicher Ethik, wird die
Arbeit ausdrücklich in einem Gebot
erwähnt, im vierten, im Ruhetaggebot.
«Sechs Tage sollst du arbeiten und all
dein Werk tun; aber der siebente Tag ist
ein Ruhetag, dem Herrn, deinem Gott,
geweiht» (Ex 20,9). Von der Arbeit wird
unüberhörbar gesprochen; aber der
Nachdruck liegt auf dem die Arbeit
umgreifenden, beschränkenden, in diesem
Sinn relativierenden Sabbattag.

Das Gebot weist damit ausdrücklich zu
den Anfängen, zum Quellort allen
Seins: zum siebenten Tag der Schöpfung,

an dem Gott, der eminente
Schöpfer, nach der Vollendung seines
Werkes ruhte (Gen 2,2). Dieser Tag der
Ruhe war zugleich der erste Tag des

trag der wirtschaftlichen Prozesse, sind
keineswegs zu unterschätzen. Sie sind
nicht gleichgültig. Sie sind relativ wichtig.

Aber eben: relativ wichtig. Sie sind
nicht das Letzte. Wer diese Unterscheidung

unterlässt, das Vorletzte zum
Letzten macht, schafft ein Klima, in
welchem aus Werk Werkgerechtigkeit,
aus Produktion Religion, aus Leistung
Leistungsideologie wird. Erst dann
entsteht der «ökonomische Götzendienst»
und mit ihm eine entfremdete,
eindimensionale Welt, in welcher der
Mensch offen oder versteckt zum
Produktions-Mittel wird. Dem ist in personaler

und sozialer Verantwortung
entgegenzusteuern.

Stellenwert der Arbeit

Was ergeben diese theologischen
Hinweise auf die Relativität der Arbeit

praktisch für unser Arbeitsethos?
Stichwortartig würde ich sagen: Einklamme-
rungunâ Entkrampfung der Arbeit.

Mit dem ersten Stichwort meine ich: In
der Ausrichtung auf Ruhe und Gnade
wird der Stellenwert der Arbeit im
Komplex des menschlichen Lebens
präzisiert. Sie hat ihren guten Sinn im
Wahren und Mehren menschlicher
Lebenschancen, nicht jedoch als verabsolutierte

Zielsetzung unseres Daseins.
Sie ist das Instrument unseres Wohls,
nicht jedoch unseres Heils. Darum ist
sie - und das ist mit dem Stichwort
«Entkrampfung» gemeint - zwar ernst,
aber nie todernst zu nehmen. Erfolge
und Niederlagen auf diesem Gebiet
haben in ihren Auswirkungen für Glück
und Sinngebung ihr reales Gewicht,
apokalyptische, letztlich entscheidende
Ereignisse sind sie nicht.

Man kann viele «Schlachten» im Beruf
verlieren und doch den «Krieg», besser:

den Frieden, das Leben, gewinnen
- und umgekehrt. Nach dem schönen,
weisen Wort Jesu: «Was nützt es dem
Menschen, die ganze Welt zu gewinnen
und sein Leben einzubüssen?» (Mk
8,36).

Dieses Wort biblischer Weisheit soll
meine Überlegungen beschliessen. Der
Weg zu sinnvollem Leben führt durch
Arbeit. Es ist eine grosse Sache, sinnvolle

Arbeit zu haben und zu leisten. Es
gehört zur persönlichen Verantwortung,
sie möglichst richtig, d.h. effizient zu
leisten. Die Frage nach der Effizienz
hat ihren ethischen Aspekt. «Efficiency
durch Persönlichkeitsentfaltung» -
jawohl; doch das Ethos und die Sinnsuche

weisen zugleich über den Arbeitsbereich

- den Bereich der Effizienz -
hinaus. Der Mensch ist mehr als seine
Produktion, mehr als seine Leistungen
Menschen ; von ihm her kommt er,
bevor er zur «Arbeit» aufbricht. Die
Arbeit ist nicht das Alpha des menschlichen

Lebens. Und sie ist nicht sein

Omega. Der siebente Tag, der Tag
göttlicher Ruhe, wurde bald auch zum
Symbol der letzten, eschatologischen
Aussicht der Schöpfung. Besonders
stark betont dies der Hebräerbrief. In
aller Arbeit und in allen Kämpfen der
Geschichte gilt die alttestamentliche
Verheissung: das Letzte ist «die Sabbatruhe

des Volkes Gottes». Augustinus
wird dieses Motiv in dem bekannten
Satz aufnehmen: «Dies septimus nos
ipsi erimus» (am siebenten Tag werden
wir zu uns selbst finden). Die Identität
des Volkes Gottes, die wahre Identität
unseres menschlichen Seins inmitten
von Tun und Leiden liegt jenseits des

Errungenen und Erlittenen, jenseits des

Machbaren und Gemachten: in der
umgreifenden Ruhe Gottes.

Ich möchte diese biblische Sicht auf

Nach einem Vortrag im Rahmen des

16. Weiterbildungskurses «Efficiency durch
Persönlichkeitsentfaltung» der SIA-Fachgruppe

der Ingenieure der Industrie (FII),
Ortsgruppe Zürich.

eine aktuelle Frage applizieren: auf die
Problematik, die heute im Zusammenhang

mit den Stichworten «Leistung»,
«Leistungsgesellschaft», «Leistungs- '

ideologie» diskutiert wird. Mit diesen

Begriffen wird die Tendenz des neuzeitlichen

abendländischen Menschen
bezeichnet, den Sinn und das Ziel seines

persönlichen und kollektiven Lebens

primär durch beruflichen Einsatz und
Know-how (im breitesten Sinne) zu
bestimmen und zu erreichen und - im
Verhältnis zu Mitmenschen - die
Wertmassstäbe nach der Produktivität und
Effizienz ihres Werkes anzusetzen.

Der Nachdruck auf Leistung, ja der
Leistungskult als gesellschaftliches
Phänomen ist nicht neu. Relativ neu ist
jedoch, dass er immer mehr als

Leistungsdruck empfunden und mehr oder
weniger in Frage gestellt wird. Zu viele
scheitern im Leistungskarussell, und
auch die vermeintlichen Sieger - und
deren Kinder - kommen sich oft als
menschlich Verlierende vor: Einseitige
Orientierung auf Leistung und
Effizienz verengt die «Polyphonie des
Lebens», verbaut wichtige Lebensbezüge,
etwa Zeit und Gefühl für das Persönliche

und spontan Gemeinschaftliche.
Ein «eindimensionaler Mensch», ein
mannigfaltig in Produktions- und
Ertragsprozessen manipuliertes und
manipulierbares Wesen taucht inmitten
unserer Gesellschaft auf - und
erschreckt viele, besonders in der jungen
Generation, aber auch im «Mittelalter».

Einige reagieren dann mit Kurz-
schluss: Sie steigen aus.

Hier gilt es - so verstehe ich es persönlich

- zu differenzieren, zwischen
Leistung und Leistungskult zu unterscheiden.

Die Leistung, und im breiteren
Sinne Ökonomie, Produktion und Er-
und, Gott sei Dank, mehr als die Summe

seiner Fehlleistungen. Es gibt auch
die Würde der menschlichen Existenz,
die produktions- oder gar ertragsmässig
nicht verrechenbar ist. Diese Weisheit
einzusehen, gehört zur Hygiene und
Therapie unseres oft deformierten
Lebensstils: in Erinnerung an die Grenze
des Beruflichen und als Einladung zu
Grenzüberschreitungen auf ausserbe-

rufliche Bereiche und Ziele hin (kulturelle,

geistliche, soziale). Dafür zu
plädieren ist eine der wesentlichen Aufgaben

der Ethik im beruflichen Einsatz.

Adresse des Verfassers: Prof. Dr. theol., Dr. h.c.
J. M. Lochman, Professor für Systematische Theologie

an der Universität Basel.- Heuberg33, 4051

Basel.

1019


	Ethik im Berufseinsatz und Lebenssinn

