
Zeitschrift: Schweizer Ingenieur und Architekt

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 100 (1982)

Heft: 21

Artikel: Wohltaten der Zeit für die Architektur und die Arbeit des Architekten

Autor: Füeg, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-74813

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-74813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Architektur Schweizer Ingenieur und Architekt 21/82

WoMtaten der Zeit für die Architektur
und die Arbeit des Architekten
Von Franz Füeg, Zürich - Lausanne

Die Zeit des Alltags

Für die Zeit gibt es zwei im Grundsatz
verschiedene Auffassungen. Die eine
versteht die Zeit als etwas, das auf den
Beobachter bezogen ist. Für die andere
existiert sie, ohne vom Menschen
wahrgenommen zu werden, und sie habe
bestanden, bevor der Mensch war. Für
Kant ist die Zeit weder objektiv noch
subjektiv wahrnehmbar.

Die zweite Auffassung mach^ie Zeit
dem täglichen Leben unzugänglich.
Nur die Zeit, an der die menschliche
Existenz teilhat, kann für Fragen nach
dem Einfluss der Zeit auf die Architektur

und die Arbeit des Architekten
hilfreich sein.

Für das Alltagserkennen ist die Zeit
etwas, das mit uns hergekommen ist und
mit uns in die Zukunft weiterfliesst.
Die Frage der Physiker, ob die Zeit
auch weiterhin in die Zukunft fliessen
wird, stellt sich diesem Alltagserkennen

nicht. Die Zeit der Vergangenheit
und die Zeit der Zukunft haben ihren
Verbindungspunkt in unserer Gegenwart,

in jedem Augenblick, in dem wir
als Person existieren und das Herkommen

und Weiterfliessen der Zeit
feststellen können.

Dieser Augenblick hat im menschlichen

Leben eine ungemein grosse
Bedeutung, denn er ist der Zeitpunkt, in
dem alles menschliche Verhalten
geschieht: das Geborenwerden und Sterben,

das Nachdenken, Handeln,
Entscheiden und Verwerfen, das Träumen,
Lieben, Glauben uot Erwarten. Der
Augenblick ist die Zeit, in der Vergangenes

vom Zukünftigen geschieden
wird und sich. Vergangenes und
Zukünftiges verbinden. Im Augenblick ist
die Zeitgrenze nach rückwärts und
vorwärts. Weil aber die Zeit dauernd
fliesst, ist kein Augenblick aufzuhalten;

er wird dauernd von neuen
Augenblicken abgelöst. Ohne die Zeitdauer ist
das Dasein nicht möglich.

Für das Wort «Augenblick» hat die
Sprache wenig sinnverwandte Wörter,
etwa «Jetzt», «Heute», «Gegenwart»;
sie hat mehr für das Wort «Vergangenheit»,

wie «Gestern», «Geschichte»,
«Zeitpoche», einen genau bezeichneten
Tag, eine Jahreszahl, den 14. Juli 1789

etwa. Vergangene Tage, Jahre und Zeit¬

epochen werden Wirklichkeit, wenn
erinnernde Gedanken und Anschauungen

menschliche Werke und vergangene
Zustände der Natur in das Bewusst-

sein rufen und das persönliche Wissen
und die persönliche Erfahrung sie in
der Gegenwart lebendig machen.

Alles Erwarten und Hoffen ist immer
auf die Zukunft gerichtet. Sicher weiss
das Alltagserkennen von der Zukunft
nur, dass sie kommt und die biologische
Existenz in der Zukunft ein Ende
haben wird. Die Einsichten in die Gegenwart

und Vergangenheit, die Gewissheit,

dass die Zukunft kommt, und die
Ungewissheit, wie sie sein wird, haben
den Menschen stets neugierig gemacht
und angetrieben, Zukunftsbilder zu
entwerfen, Erwartungen zu hegen,
Illusionen nachzuhangen, Hoffnungen zu
haben auf «bessere Tage», auf eine
«neue Zeit», und sei es nur die Hoffnung

auf ein freundliches Lächeln.
Erwartungen und Zukunftspläne sind die
stärkste Antriebskraft zu schöpferischer

Leistung. Ohne Erwartungen und
Zukunftspläne ist die menschliche
Existenz nicht sinnvoll zu ertragen.

Die Zeit hat viele Gesichter. Sie kann
Vergangenes und damit unzählige
Geschichten, Zukünftiges und damit
Erwartung und Entwicklung bedeuten.

Wenn also von Wohltaten der Zeit für
die Architektur und die Arbeit des
Architekten die Rede sein wird, dann ist
stets die Rede vom Augenblick, in dem
etwas getan, entschieden und verworfen

wird. Zuweilen wird die Rede sein
von Neigungen, dem Wissen und der
Erfahrung, die sich im und am Vergangenen

gebildet haben, und vom Wissen
über die Zukunft und den Erwartungen
und Hoffnungen auf sie.

Wohltaten der Zeit für die Arbeit
des Architekten

Ungenutzte Zeit

Die wichtigsten Dinge, die der Mensch
braucht, kann er nicht kaufen. Das meiste

muss er sich durch persönliches
Erleben und durch Übung aneignen. Zeit
dagegen wird dauernd geschenkt. Wird
mit ihr nicht sorgsam umgegangen,
geht sie ungenützt dahin, denn die
vergangene Zeit ist unwiederbringlich.

Unter Architekten - es sind meist nicht
die schlechten - gibt es Zauderer, die
kaum zum Entschluss fähig sind und
jeden Entscheid gleich wieder in Frage
stellen. Für sie gilt das Nietzsche-Wort
«Alles, was viel bedacht wird, wird
bedenklich». Erst läuft ihnen die Zeit weg
und dann der Bauherr. Ihren Bauten
fehlt oft die Kraft des Optimismus.
Manche dieser meist sehr ernsthaften
Menschen überfällt beim Älterwerden
die Resignation, wenn sie über die
verlorene Zeit trauern und die fehlende
Zeit der Zukunft ermessen.

Verdrängte Zeit

Eine bedenkliche Wirkung für die
Architektur hat die Arbeit jener, die sich
eine Ehre dareinsetzen, am Mittag
schon fertig zu haben, was sie am Morgen

beginnen. Raschsein ist ihr Berufsideal,

well der Bauherr das mag und es
ihnen ein wohlfeiles Ansehen verleiht.
Ihm haben sich die kleinen und grossen
Manager der Architektur verschrieben.
Sie organisieren die Arbeit dergestalt,
als ob alles nur einem roten Faden
entlang geleistet werden könne. Bedenken
zu haben u^K* das Geleistete, infrage-
stellen, neu besinnen, verbessern durch
Verändern verbietet ihnen die Zeit. Die
Zeit ist ihnen ein Störfaktor. Der
Antrieb der schöpferischen Spannung
wird durch tüchtige Hektik ersetzt. Die
wichtigsten Elemente für die schöpferische

Leistung werden unterdrückt,
nämlich der Rhythmus von Nachdenken,

Handeln und Kontrolle, von
Arbeit und Müsse, das abwägende
Entscheiden, das selbstbewusste Infrage-
stellen und Neubeginnen [1].

Nichts hat für die Qualität der Archi-
^Rir schlimmere Folgen, als das

Prestige, fähig zu sein zum überschnellen
Handeln. JaBist das Handeln, um viel
und rasch in kurzer Zeit zu bauen. Bei
der vielen u«i raschen Bauerei fehlt die
Zeit der Kontrollen dafür, was ein
Bauwerk veranlasst und wie neue Orte,
Quartiere, Strassenzüge entstehen. Mit
jedem Bauwerk werden nicht nur
Probleme gelöst, sondern zugleich eine
Menge neuer Probleme geschaffen.
Fehlt die Zeit, die Wirkung eines neuen
Baus auf die bauliche und landschaftliche

Umgebung, auf soziale Zustände
Hildas individuelle Behagen, auf die
Einflüsse des Verkehrs, auf ökonomische

Zusammenhänge zu kontrollieren,
dann entgleitet die Möglichkeit, beim
nächsten Bau und Umbau Mängel, die
jedes Bauwerk immer mehr oder weniger

schafft, zu korrigieren.

Manche verschieben das korrigierende
Eingreifen auf dann, «wenn die Zeit

437



Architektur Schweizer Ingenieur und Architekt 21/82

dazu reif ist». Wenn diese Zeit reif ist,
ist es immer zu spät. Dann stehen die
Leute in ihrem Dorf und ihrer Stadt
und sehen, wie jämmerlich die Welt
aussieht, und verstehen nicht, wie sie zu
ihr gekommen sind.

Wer die Zeit - im Sinne von Dauer -
verdrängt, ist unfähig, entscheidende
Probleme und Zusammenhänge zu
entdecken und die Zeit - im Sinne von
Epoche - wird sich immer rächen. Die
Öffentlichkeit beginnt dann unwillig
zu reagiern. Sie folgt einem Zeitgeist, so
wie die raschen, kontrollearmen
Macher einem Zeitgeist gefolgt sind. Aber
es wäre ein Irrtum zu glauben, diese
Macher hätten dann ausgespielt. Weil
sie einen Riecher für den «Zeitgeist»
haben und fähig sind, rasch zu reagieren,

nehmen sie, wie zuvor den alten,
nun den neuen auf. Weil sie aber
niemals sich die Zeit genommen haben zu
beobachten und nachzudenken über
die tieferliegenden Probleme, die sie
lösen und neu schaffen, sind sie anfällig
für Rezepte und Moden. Ist die Mode
etwa die Nostalgie, dann wandeln sie
sich eben rasch zu Nostalgen. Und
rasch wird der Zeitpunkt kommen, wo
sie eine neue, andere Reaktion der
Öffentlichkeit herausfordern.

Man sagt, die Zeit sei der beste Schiedsrichter.

Die schnellen Macher pfuschen
diesem Schiedsrichter immer ins Zeug,
weil sie seinem Urteil schnell die neuste
Mode vorwegnehmen. Die Hektik der
Macher nimmt andere in ihren
Schlepptau und schafft die Hektik der
modischen Zeitgeiste.

Die Wirkung der Architektur wird
überschätzt, wenn sie führend als
zeitgeistbildend verstanden würde, aber sie
spiegelt den Zeitgeist wieder. In
pluralistischen Gesellschaften treten verschiedene

Zeitgeiste auf, die sich entgegenstehen.

Oft findet ihr Widerstreit im
einzelnen Menschen statt, und immer
ist dieser Streit in der Architektur
abgebildet.

Zu sich selber kommen

Architektur zu schaffen braucht viel
Zeit, wie alle schöpferische Arbeit, die
ins Kleinste geht. Architekttraiist nie
nur der grosse Wurf, sondern auch das

Unscheinbare, das erst den Wurf zum
grossen werden lässt. Die Arbeitsweise
der bedeutenden Architekten zeigt es.

Sie sind unaufhaltsam fleissige Schaffer,

die sich auch um das Detail
kümmern. Sie zeichnen sich ebenso aus
durch die Gabe, der Müsse zu pflegen
und zu vergessen, was sie eben getan,
um immer wieder neu zu beginnen. Sie
zeichnen sich aus durch ständiges,
genaues Beobachten und Nachdenken
über das Beobachtete. Sie leben ihre
Zeit in einem bewegten Rhythmus von

Tätigkeiten und scheinbarer Untätigkeit.

Dadurch kommen sie zu sich
selber.

Diese Beschreibung ist nicht für jenen
gültig, der mit seinem Beruf in erster
Linie viel Geld verdienen will. Sein
Lebensziel ist andes gesteckt. Sein Fleiss,
seine Beobachtungen, sein Nachdenken
haben andere Gründe als die Qualität
der Architektur. Seine Ziele sind
gesellschaftliches Ansehen durch materiellen
Besitz und unschöpferisches Nichtstun.
Er will nicht als Architekt zu sich selber
kommen.

«Nur wer zu sich selber gekommen ist,
vermag das ihm Auferlegte zu
unternehmen: die Welt zu bewältigen, ihr
durch sich selber einen Sinn zu geben.»
Dieser Satz aus dem Mund von Friedrich

Dürrenmatt [2], der schreibend
Welten schafft, ist auch vom Architekten

ernst zu nehmen, selbst wenn die
Bedeutung der Architektur für die Kultur

geringer eingeschätzt wird als das
Geschriebene des Dichters. Immerhin
glaubt Heinrich Rombach, ein Baustil
verrate «mehr über die Grundphilosophie

einer Epoche, als die sorgfältig
geglätteten Texte der Schulphilosophie
dieser Zeit» [3]. Alles Gebaute und ihre
Architektur sind stets Teil der Welt in
einem materiellen und einem geistigen
Sinn.

Der Satz von Dürrenmatt bekennt auch
die Wirkung der schöpferischen Person.

Der gegenwärtige Zeitgeist ist
gegen die Leistung der einzelnen Person
gerichtet, obwohl ohne sie Entscheidendes

von Menschen nicht geschehen
kann. Die bedeutendsten Beiträge von
Einzelnen entstehen oft gegen den Zeitgeist

ihrer Gegenwart und kommen
erst in einer früheren oder späteren
Zukunft zur Wirkung. Sie schaffen für
diese Wirkung den Keim.

Die Zukunft aus der Gegenwart und
Vergangenheit

«Die Welt zu bewältigen» ist stets ein
Werk der Gegenwart. Das Werk ist eine
Folge von Erfahrung und Erkenntnis
der Welt, der Art und Weise, wie die
Welt in gegenwärtigen Augenblicken
gefühlt, begriffen und verarbeitet wird.

Das Lehren und Schaffen von Architektur

jB aber ein Lehren und Planen
für die Zukunf||Ein Projekt ist die
Theorie einer vorweggenommenen

¦HSjlichkeit. Der Plan für ein Haus
und die Planung für eine Stadt werden
erst in der Zukunft verwirklicht, und
was heute geplant und an den Schulen
gelehrt wird, wird in einigen Jahren
gebaute Wirklichkeit sein.

Die Lehre der Architektur und jede
Planung sind auf eine Zukunft gerichtet.

Lehren und j|&nen für die Zukunft
haben aber keinen festen Grund, wenn

die Architekten die Zukunft spekulativ
vorausnehmen, ohne am Bestehenden
und Vergangenen zu messen iÄl ohne
zu sich selber gekommen zu sein.

Die Zukunft fliesst in mancher
Hinsicht aus der Gegenwart; in der Gegenwart

und im Verständnis der Geschichte
hat sie ihren Grund. Wer den

Zustand der Gegenwart übersieht, seine
politischen, sozialen und wirtschaftlichen

Möglichkeiten und Notwendigkeiten,

wird auch die Wirkung der
Vergangenheit für die Zukunft nicht sehen.
Wer etwa das Handwerk der Vergangenheit

für die Zukunft wünscht, wie
das mit nostalgischer Wehmut zuweilen
geschieht, übersieht, dass das heutige
Handwerk ohne die heutige Industrie
wirtschaftlich nicht mehr bestehen
kann. Darum muss das Handwerk-jfpffc
die Zukunft heute anders gesehen werden,

als jenes der Vergangenheit.

Geschenkte Zeit
JWir*haben die wirkende Kraft der Zeit
aus dem Auge verloren. Die schnellen
Macher wollen sie verdrängen^^erges-
sen haben 'sie jene, die bedeutende
Theorien für die Forschung und die
mehrdisziplinäre Arbeit entworfen
haben. Manche dieser Theorien scheitern,
weil übersehen wird, dass die Spannkraft

des Menschen während einer sehr
langen Arbeitsdauer nicht ausgehalten
wird und zu lange Dauer manches zu
sehr in Frage stellt. Es fehlt dann jene
Gelassenheit, um die Zeit in einem
belebenden Rhythmus zu leben, der
selbstbewusste Ausdauer und Unver-
drossenheit verspricht und Verluste
und Enttäuschungen besser ertragen
lässt.

Oft fehlt die Zeit, um mit einer Sache

gut zu Ende zu kommen, weil die
Termine zu kurz sind. Wer diese Termine
setzt, verkennt das Wirken der Zeit für
eine Arbeit. Wer kurze Termine setzt,
braucht oft sehr lange für den eigenen
Entschluss, und ist oft schnell bereit,
die Ziele zu ändern und Neues zu
verlangen - in wiederum zu kurzen Terminen.

Der Architekt wird hinter diesen
Worten den einen und andern Auftraggeber

und der Bauunternehmer manchen

Architekten erkennen. Die
schnellen Macher klagen dann, die

eigentliche Frage verhüllend, über den
Tempoverlust. Aber nicht das Tempo
ist für die zu leistende Sache das
Problem, sondern die EiÄidung und, eben
wie es Nietzsche gesagt hat, das Bedenkliche,

wenn eine Sache zu lange bedacht
wird. Am schwersten einzuhalten ist
das richtige Mittelmass. Dafür haben
die Berner das treffende Wort: «Gang
hü, nume nid gschprängt».

Die Zeit wird uns geschenkt; wir haben
die Verantwortung, sie bei unserem

438



Architektur Schweizer Ingenieur und Architekt 21/82

Handeln zu verwalten. Dieser Gedanke
ist uns verloren gegangen. Er war noch
lebendig im Bewusstsein der Griechen
und im Mittelalter. Von Moi'ra ging bei
den Griechen die Zeit aus. Die Zeit war
nicht etwas Beliebiges; sie forderte die
Menschen heraus, nachdenkend zu
lernen, ihre Erfahrung und Grenzen zu
bestimmen und im Blick zu behalten
und das Handeln auf diese Erfahrung
und Grenzen auszurichten. Das herstellende

Handeln war poiesis genannt.
Nach Piaton haben Mensch und Natur
eine poietische Struktur, und Natur
und Kunst haben nach griechischer
und mittelalterlicher Vorstellung ein
zusammengehendes Verhältnis. Für
Nikolaus von Kues (1401-1446) gab es

nichts, «was nur Natur oder nur Kunst
ist». Die Welt wird von Monantholius
1599 als die grösste, leistungsfähigste,
stabilste und am besten konstruierte
aller Maschinen beschrieben. Das lässt
an das Wort von der «Wohnmaschine»
bei Le Corbusier denken. Beide hatten
aber nicht die Vorstellung von einem
geistlosen Mechanismus. Schon bei Lu-
krez ca. 98-55 v.Chr.) ist von der
Weltmaschine, der «machina mundi», die
Rede. «Mechane» war das griechische
Wort zuerst für «Kunstgriff» und
«List», dann auch für «die geschickte
Anwendung von Werkzeugen» und
dann für «Werkzeug» selbst.

Die Vorstellungen von der geschenkten
Zeit, von der poiesis als dem herstellenden

Handeln und von der Welt als
Maschine und den Werkzeugen, mit denen
die Natur verändert und die Kunst
geschaffen werden, sind von uns nur zu
verstehen, wenn wir die Vorstellung der
Alten von ihrem Gott als einem gewaltigen

Handwerker begreifen. Zwar
nahm die Aufklärung Gott die Rolle
des DeSturgen, des Weltbaumeisters,
weg; aber unsere Zeit hat mythisches
Denken neu gefunden, und so wird uns
wieder möglich zu e«|nnen, wie Zeit,
Nachdenken, Handeln und die Mittel
unseres Handel» zusammengehören
und wir dafür eine Verantwortung
tragen.

Zweierlei Fortschritt
Alles Handeln des Planers und Architekten

ist auf eine Zukunft gerichtet. In
diesem Handeln lebt der meist
unausgesprochene Glaube, etwas für die
Zukunft zu tun, das gut ist, ja, das besser
ist als Vergangenes oder Gegenwärtiges.

Je selbstbewusster der Zeitgeist einer
Epoche ist, umso stärker ist der Glaube,
etwas Besseres zu leisten, und umso
stärker ist das Bedürfnis, Gegenwärtiges

durch Zukünftiges zu ersetzen. Die
grosse Stadtzerstörung im Barock
stammt aus einem solchen Bewusstsein.
Wir empfinden das Neue, das damals

Altes ersetzte, als einen positiven Wert.
Die Werte dagegen, die die Moderne
nach dem zweiten Weltkrieg geschaffen
hat, werden als fragwürdig empfunden.
Deshalb ist das Selbstbewusstsein heute
schwächer geworden.

Ein starkes Selbstbewusstsein bei
schwachen Fähigkeiten für die Architektur

und ein schwaches
Selbstbewusstsein, in das sich Ängstlichkeit und
schwächliches Zaudern mischen, hat
für die Zukunft Folgen. Das erste
zerstört Werte, die nur Wenige gleichwertig

ersetzen. Beim zweiten ist das

Augenmerk vermehrt daraufgerichtet,
Bestehendes zu erhalten.

Alles Handeln für die Zukunft verlangt
neben Talent und starkem
Selbstbewusstsein auch ein Bewusstsein für
Verantwortung. Wird dieses vollständig
ersetzt durch das Verlangen nach Prestige
und Geldverdienen, dann stehen der
Architektur weiterhin schlechte Zeiten
bevor. Ansehen und Geld sind immer
mit im Spiel; sie haben negative Folgen
erst, wenn Talent und Verantwortung
schwach sind oder ganz fehlen.

Selbstbewusstsein und das Bewusstsein
für Verantwortung beim Handeln für
die Zukunft schliesst den Gauben an
Fortschritt ein. Dieser Glaube meint
Veränderungen und Verbesserungen
des Bestehenden.

Ein Haus schneller und grösser zu
bauen als bisher, ist zwar ein
Fortschritt. Doch das Fortschrittsdenken
beschränkt sich dabei ausschliesslich
auf Probleme von Zweck und Mittel.
Das eigentliche Ziel von Bauen und
Architektur ist aber nicht, ein Bauwerk zu
erstellen, sondern etwas im Dienst des
menschlichen Individuums und der
Gemeinschaften zu verbessern. Das
Fortschrittsdenken ist nur dann
gerechtfertigt, wenn Zweck und Mittel in
den Dienst der Bauwerke und ihrer
Architektur eingebunden bleiben. Der
Fortschritt hat damit ektefi doppelten
Sinn. Zweck, Mittel und Ziele bestimmen

sich gegenseitig zu einem Ganzen;
sie sind abhängig von Wertmassstäben,
menschlicher Reife, beruflicher Befähigung

und praktischer Urteilsfähigkeit
der Handelnden.

Der Fortschrittsglaube kann gerechtfertigt

sein, wenn er nicht nur veranlasst,

etwas zu tun, sondern auch etwas
zu unterlassen. Ein alter Mensch, der
mit seinen Lieben vor allem telefonisch
in Kontakt steht, wird von der Lebensumwelt

schon verunsichert, wenn die
Telefonnummern oft wechseln. Das
rasche, viele und grosse Bauen der letzten
Jahrzehnte verunsidSt ganze Generationen.

Das Sein-lassen kann sich als
ein Akt von Freiheit erweisen. Das
Nein-sagen des Architekten ist kein
leichtes und darum oft verworfenes

Mittel, um zum Fortschritt in dem hier
genannten doppelten Sinn beiHbagen.
Die Verweigerung hat aber nur dann
eine volle Wirkung, wenn der Architekt
fähig ist, die Gründe darzulegen und zu
überzeugen. Andernfalls tut ein anderer,

was der erste ablehnt.

Zeitgeist

Der Zeitgeist erwartet Zustimmung;
das Nein-sagen stellt sich oft gegen ihn.
Der Zeitgeist ist, was geistig in einer
Epoche vorherrscht und sich der Menge

bemächtigt. Aus ihm wachsen die
kulturellen Leistungen, die für einen
Zeitabschnitt charakteristisch sind.
Aber zum Zeitgeist gehört auch,
worüber es während einer Epoche keine
Auseinandersetzung gibt und was
verdrängt wird. Darum kennzeichnet ein
Zeitgeist auch, was die Menschen
vergessen oder verdrängt haben.

Alle Menschen eines Kulturkreises
sind in seinen Zeitgeist eingebunden,
auch jene, die sich gegen ihn stellen. Er
hat eine Wirkkraft, der sich niemand
ganz entziehen kann. Unser Zeitgei^^^
unsere Gegenwart. Diese ist nicht l^^M
zu ertragen, weil sie zwischen Hoffnung

und Verzweiflung, Spschen
selbstbewusster Zuversicht und
enttäuschter Erwartung schwanken lässt.

Weil der Zeitgeist vieles vergessen lässt,
was die Menschen einmal bewegt hat,
und die menschwhe Natur wankelmütig

ist, verlangt er zunächst unsere
Skepsis. Weil die Geschichte aber zeigt,
wie die Menschen immer einen Weg
aus ihren Problemen in die berechtigte
Hoffnung gefunden haben, ist die
natürliche Einstellung zum Geist einer
Epoche ein skeptischer OptjäBismus.
Anders ist das Leben nicht erträglich,
und anders ist es kaum möglich, für
eine Zukunft zu handeln und Schöpferisches

zu leisten.

Es ist die Wohltat der Jugend, sich dem
Zeitgeist der Gegenwart spontan zu
öffnen und die Zukunft zu wittern, und es
ist die Wohltat für den älteren
Menschen, aus der Geschichte der Menschheit

viele Antworten für seine Gegenwart

zu bekommen, die seinen Glauben
an die Zukunft stärken. Der fehlende
Glaube kann zur totalen Verzweiflung
führen und diese zum physischen Tod
Einzelner und zum Verlust der menschlichen

Kultur.

Vielleicht ist die postmoderne Architektur

ein Zeichen dafür, wie aus einem
Zeitgeist, der viele enttäuscht, und
durch Einengung von Problemstellungen,

also durch das Ausschalten und
Vergessen von vielen Fragen, eine
optimistische Antwort kommen kann. Die
Postmoderne ist eine Täuschung und
kann, wie es oft in der Geschichte
geschehen ist, für eine Weile über die

439



Architektur Schweizer Ingenieur und Architekt 21/82

schwer zu ertragenden, aber auf die
Dauer fruchtbaren Ent-Täuschungen
hinweghelfen. Möglicherweise führt
der unbeschwerte Optimismus dieser
Architektur in eine neue Sackgasse.
Wer weiss es schon! Die Zukunft wird
erst in einer neuen Gegenwart
entschlüsselt; dem modisch gewordenen
Hinterfragen kann es heute nicht gelingen.

Zeitgenossen

Die Menschen einer Epoche und ihres
Zeitgeistes sind Zeitgenossen. Diese
stehen sich zeitlich näher als den Verstorbenen

und Ungeborenen: die Jungen
den Alten, die Streiter über Meinungen,

die politischen Widersacher. Weil
sie sich zeitlich nahe stehen, stehen sie
sich meist in Grundströmungen des

Zeitgeistes näher, als vergangenen und
zukünftigen Generationen. Das wird
gern übersehen, weil die Auseinandersetzung

über Vorstellungen, Meinungen,

Pläne unter Zeitgenossen stattfinden

und die Verstorbenen nur noch als

Zeugen angerufen werden können. Der
Widerstreit unter den Lebenden macht
vor allem die Unterschiede deutlich
und lässt Gemeinsames oft übersehen.
Dieses entdecken die Nachkommenden
besser.

Ein Grundzug unserer Epoche in den
Wissenschaften, der Philosophie, der
Wirtschaft und im Alltagsleben ist der
Materialismus in verschiedenen
Ausprägungen. Meist verliert sich im Streit
um Ideologien und politische Systeme
diese Erkenntnis. Eine neue Raumvorstellung

ist grundlegend für die Architektur

des 20. Jahrhunderts. Sie ist mit
dem Bewusstsein verbunden, die
Raumerfahrung werde nicht nur von
den drei geometrischen Dimensionen,
sondern auch einer vierten Dimension,
der Zeit, bestimmt. Die meisten
Architekturtendenzen in diesem Jahrhundert
sind von dieser Raumvorstellung beeinflusst;

eine theoretische Auseinandersetzung

findet darüber aber kaum statt.

Meist werden Grundströmungen eines
Zeitgeistes wie Umweltbedingungen als
selbstverständlich und fraglos
hingenommen. Sie sind wie ein archetypischer

Misthaufen, auf dem das meiste
wächst, das für eine Zeitepoche typisch
ist, ohne dass der Misthaufen selber
noch wahrgenommen wird. Wissen das
die Gegner dann können sie im
Meinungsstreit sich menschlich näherkommen.

Ihre Nähe würde dann weniger
von den trennenden Meinungen, als
vielmehr von den menschlichen Qualitäten

des Widersachers bestimmt. Ein
solches Näherkommen unter Zeitgenossen

entkrampft manche Diskussion
und lässt ihr Niveau heben [4]. Es hätte
eine unabsehbar gute Wirkung für die
Qualität der Architektur. Beispiel dafür

sind die Diskussionen in den vierziger
Jahren, die unter führenden holländischen

Architekten verschiedener
Richtungen im Stedelijk Museum von
Amsterdam stattgefunden hatten. Es war
die harte Auseinandersetzung unter
Zeitgenossen, die einander persönliche
Wertschätzung entgegenbrachten.

«Er arbeite an einem Motiv»

Gewöhnlich bleibt der tätige Mensch
zu sehr an seine Neigungen gebunden.
Der Streit um das Unterscheidende hat
eine grössere ArSehungskraft, als die
Auseinandersetzung um das Gemeinsame.

Das Unterscheidende wirkt wie ein
Motor, der die Fahrt in die unbekannte
Zukunft beschleunig«
Doch ist die Gefahr, nur im Kreise
gehend vs^^Äszukommen, darin
eingeschlossen. Je stärker die Neigung ist,
um alles progressiv, auf die Zukunft
gerichtet zu sein, stets das Neuste
anzustreben, «mit der Zeit» zu gehen, umso
eher werden Meister im Pirouettenfah-
ren erl&t, die ihre Runden am
gleichen Orte drehen.

Ein anderer Weg ist das allmähliche
Fortschreiten durch unentwegtes,
prüfendes Weiterentwickeln von Grundannahmen.

Der Mensch ist fähig, von
einem Sandkorn auszugehen und sich
ein geistiges und materielles Universum

zu schaffen. Das gelingt gewöhnlich,"

nur in andauernden, kleinen
Schritten. Die Grenzen seines Bemühens

findet er in seiner geistigen und
körperlichen Verfassung und mit dem
Ende seines Lebens. Am Ende hat er
vielleicht etwas geschaffen, das den
Keim trägt, den andere aufnehmen und
bewahren. Auf diese Weise werden die
Geschichten aller Menschen zur
Menschheitsgeschichte.

Unsere Zeit ist ausgezeichnet durch
eine Überfülle von Möglichkeiten. Darin

unterscheidet sie sich von früheren
Zeiten. Frühere Menschen hatten nur
Natursteine und oft nicht einmal Mörtel

zum Bauen, andere nur Lehm, andere

nur Holz. Die Leute mussten sich
beschränken, ein Leben lang nur mit
einem Baustoff umzugehen. Und wir
bestaunen ihre Werke. Die Überfülle
heutiger Möglichkeiten zwingt zur
Wahl und damit willentlichen
Einschränkung. Das ist ein Merkmal unserer

Arbeit und beinahe die einzige
Möglichkeit, innerhalb selbstgesetzter
Grenzen eine Aufgabe ganz zu lösen,
um einen Keim für die Zukunft zu
schöpfen. Friedrich Dürrenmatt hat es

für seine Arbeit lapidar gesagt: «Er
arbeite an einem Motiv»[5].

Bisher wurde die Arbeit des Architekten

unter vielen Gesichtspunkten der
Zeit im Alltag besprochen: der
Zeitdauer und der Zeitepoche, der unge¬

nutzten, verdrängten und geschenkten
Zeit, des Zeitgeists und der Zeitgenossen.

Jetzt sei noch jene Zeit genannt,
die für die persönliche Existenz am
bedeutsamsten und für manche erschrek-
kend ist. Es ist die Zeit, die gegeben
wird durch die Lebensdauer, die durch
Geburt und Tod unsere persönliche
Grenze hat. Die persönliche Zeit ist
begrenzt. Die Erkenntnis dieser Zeitgrenze

veranlasst, die Begrenztheit der
persönlichen Möglichkeiten zu erkennen.
Dem früheren Zimmermann war sie

vorgegeben, der nur mit einem
Baustoff, nur in einer Landschaft, nur in
einer Klimawelt und nurlMr eine
Gesellschaft gebaut hat. Solche Beschränkungen

sind uns nicht mehr von aussen
auferlegt; von jedem wird ein persönlicher

Entschluss gefordert. Vielmal im
Leben wird er angesichts der fast
unbegrenzten äusseren Möglichkeiten und
der eigenen begrenzten Lebensdauer
über eine selbstgewählte Beschränkung
entscheiden müssen. Entscheidet er
nicht, wird er kaum in der Lage sein, in
seinem Leben, in seiner Gegenwart,
einen Keim für die Zukunft zu schaffen,

der dann wachsen und aufblühen
könnte, wenn er nicht mehr ist.

Wohltaten der Zeit für die
Architektur

Veränderungen in der Zeit

Wie sich die Zeit in jedem Sinn als
Wohltat bei der Arbeit des Architekten
erweisen kann, kann sie auch Wohltat
sein für die Architektur.

Architektur ist nur dann, wenn ihr ein
Mensch gegenübertritt und sie
aufnimmt. Das Bauwerk dagegen kann
auch ohne ihn bestehen [6]. Beim Planen

und Bauen des Hauses und seiner
Architektur wird der Mensch von
Meinungen, Wünschen, Bedürfnissen und
Möglichkeit geleitet. Steht das Haus,
dann nimmt er es gewöhnlich hin als

etwas Unverrückbares; die Architektur
des Hauses dagegen ändert sich ständig
im Spiegel von Meinungen und
Empfindungen.

Das Bauwerk ist immer Materielles; die
Architektur ist an das Materielle des

Bauwerks gebunden, greift aber stets
auch darüber hinaus. Architektur ist,
was der Mensch am Bauwerk und wie
er das Bauwerk in Zusammenhängen
wahrnimmt. Architektur wird, was sie

ist, durch die Erfahrung und das Erleben

des Menschen. Sie hat, solange sie

unter einer Sanddüne verborgen bleibt,
keine Möglichkeit, in unser Bewusstsein

zu dringen, und ist damit für das

Bewusstsein nicht existent. Rennt man
in der Finsternis mit dem Kopf gegen
eine Mauer, kann man wohl das Vor-

440



Architektur Schweizer Ingenieur und Arifflttekt 21/82
handensein des Bauwerks feststellen;
aber seine Architektur ist nicht mit
allen Sinnen wahrnehmbar: die Erfahrung

der Architektur bleibt kümmerlich.

Auch wenn das Bauwerk unverändert
bleibt, verändert sich seine Architektur,

weil die Erlebnisweise des
Menschen wechselt. Ein vertrautes Haus
kann nach einer längeren Zeit, in der
der Mensch abwesend war, bei der
Rückkehr anders gesehen werden als
zuvor und damit zu einem anderen
Erleben führen. Das Haus, das als Kind
erfahren wurde, erscheint nach Jahren,
wenn es der Erwachsene wieder sieht,
kleiner, als es in der Erinnerung der
Kindheit haften blieb. Geändert hat
sich nicht das Haus, sondern die
Erlebnisweise des Betrachters. Sie veranlasst,
die Architektur nun anders zu sehen.
Es wäre falsch zu sagen, die Architektur
sei, wie das Haus, etwas Objektives, das
sich nur scheinbar, nur in den Augen
des Betrachters ändert. Architektur ist
zwar an das Materielle des Hauses
gebunden, aber der Entscheid über die
Architektur fällt in der Art der
Wahrnehmung und der Wirkung, die sie tut.
Objektiv kann beschrieben werden, wie
ein Bauwerk ist; die Wirkung von
Architektur dagegen kann nicht
allgemeingültig beschrieben werden, weil
die Entscheidung über die Architektur
nicht bei ihrem Zustand, sondern ihrer
Wirkung fällt. Ein Bauer auf Mykonos
empfindet und sieht sein Dorf anders
als das Auge des sentimentalen Touristen.

Für beide hat die Architektur
verschiedene Bedeutungen und Erlebnisinhalte.

Für beide ist die Architektur
verschieden, trotzdem sie ihre charakteristischen

Eigenschaften beihält» ,Darum
gibt es auch keine allgemeingültigen
Regeln, die aussagen können, wie
Architektur sein soll[7].

Die WtBlung der Architektur ist dem
Wandel der ZeitBiterworfen. Aber diesen

Wandel verursachenIBsht nur die
verschiedenen menschlichen
Empfindungsweisen und deren Veränderung,
sondern auch die Veränderung des
Bauwerks. Am Tag und in der Nacht zeigt
es sich anders, der Lauf der Sonne
verändert es, die andere Benützung, der
Wandel der Natur in den Jahreszeiten,
die Veränderung der Umgebung und
die Alterung des Gebäudes geben ihm
dauernd ein anderes Gesicht.

Solche Veränderungen können weder
ein Architekturplan noch die Fotografie

eines Bauwerks wiedergeben. Das

^^»erk und die Empfindungen, die es

auslöst, sind Veränderungen unterworfen.

Aus diesem Grund ist die Architektur
nicht nur eine Frage ihres einmaligen,

objektiven Zustandes, sondern
auch ihrer Veränderungen in der Zeit.
Weil die Architektur dieserart dem

Wandel unterworfen ist, kann sie nicht
etwas Fertiges sein wie das fertiggestellte

Bauwerk; sie ist etwas, das sich
dauernd verändert.

Historisches Denken und Sehen

Es gab Zeiten, wo die Menschen kein
Auge hatten für die frühere Architektur.

Wo in Stein gebaut wurde, dienten
die alten Bauten oft als Steinbrüche für
die eigenen Werke. Oder das Neue wurde

auf dem Schutt des Zerstörten
erbaut. Die Schutthöhe gibt ein Mass für
die* Intensität geschichtlicher Veränderungen.

Mehr als vier Meter höher
steht das heutige Rom um das Forum
Romanum. Alles Interesse war nur auf
die eigene Architektur gerichtet. Das
hatte zuweilen ideologische Gründe.
Wurden die alten Götter abgesetzt,
wurde die Welt anders gesehen oder die
politische und soziale Ordnung verändert,

verloren die alten Bauten jede
Bedeutung.

Aber ebenso hatte sich viel Neues aus
Bestehendem entwickelt. Auf dem
Stein und Ton entstand die Schrift; die
ersten Lehm- und Steinhäuser waren
Totenhäuser; aus dem Totenhaus wurden

der Tempel und die Kirche; die
Erfahrungen mit einem Baustoff und
einer Bauweise wurden weitergetragen.

Weil wir von der Vergangenheit viel
mehr wissen wollen und wissen können,

sind wir, anders als die Alten,
gewohnt, historisch zu denken und zu
sehen. Aber das Sehen ist oft sentimental,
denn wir entdecken beim ersten
Hinschauen eher die äussere Form, als
ihren ideellen Hintergrund. Die antike
Ruine gefällt mehr, als die historische
Wirklichkeit. Die Buntheit der griech>
sehen Tempel würde uns wahrscheinlich

erschrecken. Palladios und Win-
ckelmanns Irrtum von der farblosen
antiken Gestalt wirkt noch nach.

Das historische Denken und Sehen
kann den Glauben an das eigene
Vermögen hemmen, denn Neues entsteht
nicht nur aus der Weiterentwicklung,
sondern auch aus der Ablehnung des

Vorhergegangenen. Das historische
Denken und Sehen kann Zweifel am
eigenen Vermögen schaffen, Neues besser

zu tun. Zum Glück ist diese Art zu
denken und zu sehen nicht auf das

jüngst Vergangene gerichtet, denn dieses

ist dem historischen Denken entzogen,

weil es uns noch zu nahe steht.

Die Dauer aber, bis wir jüngst Vergangenes

historisch sehen, wird immer
kürzer. Weil das Neue zumeist aus der
Ablehnung des jüngst Vergangenen
wächst und die nochnichthistorische,
jüngste Vergangenheit kürzer dauert,
wechseln die Meinungen schneller. Die
Moderne Architektur in Europa hatte
einen Ursprung in der Ablehnung des

Historismus des 19. Jahrhunderts. Die
verschiedenen klassizistischen Tendenzen

in den zwanziger Jahren, der
stalinistischen und nationalsozialistischen
Epoche, der Heimatstil, der Klas^^H
mus Perretscher Prägung in der
Nachkriegszeit und die Postmoderne haben
einen Ursprung in der Ablehnung der
Moderne.

In der Ablehnung des jüngst Vergangenen
steckt eine Kraft für das Neue. Je

weiter zurück Vergangenes liegt, umso
weniger wird es abgelehnt. Es greift
nicht mehr störend in unsere
Vorstellungswelt ein, weil es historisch gesehen

wird. Die zweite Hälfte des 19.

Jahrhunderts ist in die Jahre gekommen,

das Verdammungsurteil übealiH
ist aufgehoben. Der Jugendstil erfreut
sich wieder höchster Wertschätzung.
Die Berliner «Stalinallee» wird
gerechtfertigt. Dagegen ist, wieder
einmal, die Moderne der Ablehnung
ausgeliefert.

Wenn das historische Denken weiterhin

andauert, wird die Zeit für die
historische Wertschätzung der Moderne
kommen. Es dürfte dann allgemeiner
erkannt werden, wie bedeutungsvoll
neuartig und von hoher Qualität vieles
der Moderne ist. Wenn das Denken
dann noch sentimental ist wie heute,
wird selbst das, was heute aus guten
Gründen als schlecht beurteilt wird, zu
schützenswerten Ensembles erklärt.
Das historische Denken hat bisher jede
Zeitepoche aller Kulturen und ihre
Architektur schätzen gelernt. Es ist,
immer vorausgesetzt, dieses Denken dauere

weiterhin an, nicht einzusehen, die
Moderne könnte einmal davon
ausgenommen sein.

Es könnte dann sein, dass Autobahnen
zu den besten Architekturwerken des
20. Jahrhunderts erl-aB, Hongkong zur
Jahrhundertstadt erklärt und die gewaltigen

Gesamtschulen und die Schlafstädte

als b«pielhaft gesehen werden.

Das historische Denken und Sehen be-
IgfflMdet einen Synkretismus. Das Wort
hat ursprünglich die Vermischung
verschiedener Religionen und Philosophien

bedeutet. Hier wird es verwendet
für das Annehmen und Schätzen vieler
oder gar aller vergangenen Kulturen
und ihrer Architektur. Die kulturelle
Bedeutung des Synkretismus ist schwer
einzuschätzen. Er hatte in der Vergangenheit

negative wie positive Wirkungen

[8].

Neues schafft neue Massstäbe für das
Alte

Das Neue schafft neue Massstäbe für
die Beurteilung des Vergangenen. Darum

wird das zukünftige Urteil über
Heutiges auch abhängig sein von dem,
was in der Zukunft geschaffen wird.

441



MMff-Oi'ii»'a»*i'^j!:

KBäitektur Schweizer Ingenieur und AtWRekt 21/82

Hat das Manifest einer Gruppe von
Genfer Architekten [9] für die Dekoration

der Bauwerke Folgen und würden
die Resultateifheser Dekoration dann
als unbefriedigend befunden, wird
vielleicht einmal zustimmend von der «edlen

Strenge und noblen Zurückhaltung»

oder der «lebendigen Bewegheit»
vieler moderner Bauten die Rede sein.
Werden in den neuen, heute als trostlos
beurteilten Wohnquartieren Bäume
und menschliche Gemeinschaften
gewachsen sein und sich viele
Menschengeschichten abgespielt haben, dann
könnten diese Geschichten den
Quartieren ein anderes Aussehen verleihen,
Heimatgefühlt geben und das Urteil
über sie ändern lassen.

In der Gegenwart bilden sich Grundlagen,

nach denen die Vergangenheit
beurteilt wird. Darum werden die
Zustände in der zukünftigen Gegenwart
entscheidend sein, wie das Urteil über
die unsere ausfallen wird. Ein abwägendes

Urteil benötigt Zeit. Je vielfältiger
die Linien einer Entwicklung sind,
umso länger dauert es, bis die
Menschen sie entwirrt haben, zu verstehen
meinen und als kulturelles Gut schätzen.

Die Zeit zum Nachdenken

Weil unser Denken geschichtlich ist,
wird immer mehr versucht, schon unsere

Gegenwart als Teil der Geschichte zu
verstehen und zu beurteilen. Von daher
mag es kommen, dass spontane Zustimmung

zum gegenwärtigen Geschehen
zuweilen rasch in Skepsis umschlägt. So

fand die Moderne Architektur nur selten

langdauernde und breite Zustimmung.

Eine Ausnahme bildet Finnland,
wo der Stolz der immer noch jungen
Nation mit der uneingeschränkten
Zustimmung zur Modernen Architektur
einhergeht.

Skepsis entsteht, wenn die allerjüngste
Geschichte entweder rasch vergessen
oder negativ beurteilt wird. Beides
schafft Reaktionen, die unsere Gegenwart

zu gegensätzlichen Entwicklungen
treibt. Die gleichen Menschen können
erst einem blinden Fortschrittsglauben
und kurz darauf einem Glauben an das

Bewahrende folgen. Vertreter der
Achtundsechziger-Revolution, die die
«Imagination au pouvoir» forderten und
gegen die Fachidiotie zogen, haben in
Deutschland, im Gang durch die
Institutionen, Abschlüsse der höheren Reife
zugelassen, deren Abiturienten fast
alles über organische und anorganische
Chemie und über Mess-Werte, dagegen
kaum etwas über andere Werte wissen
und nur radebrechend sich in ihrer
Sprache ausdrücken können.
Die Moderne Architektur hatte in der

grossen Masse des Gebauten ein
Schattendasein geführt, bis sie um 1960, mit

dem wirtschaftlichen Aufschwung,
fraglos akzeptiert war und gleichzeitig
zur Routine erstarrte. Der Postmodernismus,

der dagegen antrat, übersieht
geflissentlich Wright, Gaudi, de Stijl,
Mendelsohn, Häring, Aalto und Le Cor-
busier, obwohl viele »er Bauten seine
Anliegen erfüllen; aber sie entsprechen
nicht seinen Formkanons, weil der
Postmodernismus weniger die eigene
Gegenwart, als vielmehr «die Gegenwart

der Vergangenheit» im Auge hat
[10]. Die fortdauernden Reaktionen
verursachen kulturelle Entwicklungen
in isolierten Sprüngen, die das jüngst
Vergangene sogleich vergessen lassen.
Das rasche Vergessen ist zugleich eine
Reaktion gegen das historische Denken,

das aber gleich wieder und von
Absichten gesteuert auftritt, wenn der
neue Entwicklungssprung gerechtfertigt

werden soll. Die Evolution in
immer kürzeren Sprüngen scheint ein
Kennzeichen der Neuzeit^lso seit der
Renaissance, zu sein. Der fraglose
Glaube an das Neue fördert rasche
Veränderungen; diese schaffen eine
Verunsicherung und ihr folgt die Ablehnung.
Das viele und rasche Bauen der letzten
Jahrzehnte ist das Produkt solcher
Gläubigkeit, und die Skepsis ist ihre
Folge. Wenn sich rasch viel verändert,
fehlt die Zeit zum Nachdenken und
Kontrollieren von dem, was geschieht.
Die Zeit ist ein Schiedsrichter nicht nur
in der Zukunft, sondern auch in der

Gegenwart. Nimmt man sich nicht die
Zeit zum Nachdenken, dann fehlt der
Theorie und Kritik die Gelassenheit,
mit der die Dinge abwägend in eine
Ordnung gebracht und beurteilt werden.

Gelassenes Bedenken schafft ein

genaueres Bewusstsein, - Bewusstsein
und Gewissen begründen Verantwortung.

Fehlen Zei|«|Bewusstsein und
Verantwortung, dann mangelt die Fähigkeit,

Qualität zu unterscheiden, die in
der Zeit Bestand haben könnte, und es

mangelt die Fähigkeit zum Reagieren,
bevor uns die Dinge über den Kopf
gewachsen sind.

Geschichte wächst in der Gegenwart

Die geschenkte Zeit ist eine Gnade.
Gnade scheint indes, wie vieles andere
Selbstverständliche, aber nicht Greifbare,

unzeitgemäss zu sein. Es könnte
sein, dass sie einmal wieder entdeckt
wird.

Wie jene des Bauwerks kann die Objektivität

der Geschichte ohne uns sein.

Aber ohne das subjektive Erleben unserer

Gegenwart - also auch der Architektur

- hat die Geschichte für uns
keinen Sinn. Eins wird erst durch das
andere recht lebendig, erkennt Karl
Jaspers : «Jedes für sich allein lässt die
Geschichte unwirksam werden, entweder
als endloser WissensinhalKon Beliebi¬

gem oder als Vergessensein». Die
Geschichte ist lebendig in den Augenblik-
ken, in denen wir uns an Vergangenes
erinnern. Die Geschichte wird lebendig
erhalten durch die Augenblicke der
Gegenwart, in denen wir Keimlinge
setzen, aus denen einmal irgend ein Teil
der Zukunft wachsen könnte. Das gilt
für alles Leben der Menschen und
ihren Werken und darum auch für die
Architektur.

Anmerkungen

[1] Siehe «Verwaltete Architektur», Schweiz.

Bauzeitung 38 (1975) S. 596-598
[2] Aus der Rede bei der Übergabe des Berner

Literaturpreises, 1979

[3] Rombach, Heinrich: «Leben des Geistes.
Ein Buch der Bilder zur Fundamentalgeschichte

der Menschheit»; Freiburg
(1978)

[4] Skeptischer urteilt Leszek Kolakowski:
«Vorbehaltloses Engagement fällt schwer,
wenn wir uns bewusst sind, mit unseren
Feinden einige grundlegende Werte
gemeinsam zu haben - selbst intellektuelle».
«Intellektuelle contra Intellekt» in «Leben

trotz Geschichte»; München (1977) S.

82

[5] «Friedrich Dürrenmatt über F.D.»; in
Text + Kritik, 50/51

[6] Siehe den Abschnitt «Objekt und Subjekt
von Architektur» in «Grundlegendes der
Architektur»; Werk, Bauen + Wohnen
7/8(1981)S.42

[7] Siehe «Grundlegendes der Architektuj|s|i
a.a.O. S. 42-44

[8] Für unsere Zeit urteilt Leszek Kolakowski
kritisch: «Wir stellen uns heute vor, dass

wir fähig sind, spezifische Werte aller
Jahrhunderte und Zivi^ationen
aufzunehmen, dass wir gleichzeitig Japaner des

12. Jahrhunderts, Azteken des 15.

Jahrhunderts. afflfflll»lffiiechen, Polynesier,
Höhlenbewohner von Alt^Mra sein

könnten. Aber diese Offlffieit, diese
Flexibilität oder Aufnahmääähigkeit ist das

Ergebnis dieser einen Zifflßation, die eine

Art von GleichgullüSkeit den ihr eigen-
lumlichen Werten gegenüber hervorgebracht

hat. UnserKEiversalismus ist ein

anderer Narcrelfür unseren Indiffei^^^a
raus, für den Mangel an Glauben an
irgendwelche besonderen kulturellen Werte.

In KultuSB die sich der UniveßSjBjäjJI

von Denkmustern nicht bewusst waren
(selbst wenn die Menschen sie tatsächlich
nachvollzogen), konnte das

Zugehörigkeitsgefühl zum eigenen Kulturbereich
viel totaler und allumfassendewgin, als es

uns möglich ist». «Intellektuelle contra
Intellekt» in «Leben trotz Geschichte»;
München(1977)S.81

[9] Koechlin. Rene: «Manifeste pour la deco¬

ration»; Werk, Bauen + Wohnen 1/2
(1981)S. 72-75

[10] «La Presenza del Passato» war der Titel
der Ausstellung postmoderner Architektur

an der Biennale in Venedig, 1980

Adresse des Verfassers: Prof. Franz Füeg, Architekt
BSA/SIA, EPF, Avenue de l'Eglise Anglaise 12,

1001 Lausanne.

Vorabdruck aus dem Buch «Wohltaten der
Zeit und andere Essays über die Architektur
und die Arbeit des Architekten» von Franz

Füeg, das im Sommer 1982 beim Verlag Niggli,
Teufen, erscheinen wird.

442


	Wohltaten der Zeit für die Architektur und die Arbeit des Architekten

