
Zeitschrift: Schweizer Ingenieur und Architekt

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 99 (1981)

Heft: 27-28

Artikel: Architekt, Architektur und Zeitgeist

Autor: Camenzind, Alberto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-74521

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-74521
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Architektur Schweizer Ingenieur und Architekt 27-28/81

Architekt, Architektur und Zeitgeist
Von Alberto Camenzind, Zürich

Das Thema - Architekt, Architektur und Zeitgeist - ist zu vage, um die Materie auf ein paar
Seiten mit Gründlichkeit und Fachstrenge auszuschöpfen. Infolgedessen soll von mir nicht eine
jener sogenannten objektiven Behandlungen des Themas mit Anspruch auf absoluten und
generellen Wert erwartet werden. Ich möchte in ganz subjektiver Art von den Erfahrungen, die ich im
Laufe einer langen Karriere gemacht habe, erzählen. Es sind Erfahrungen mit der Gesellschaft,
die mich umgibt und umgeben hat, und es handelt sich um die Auswirkungen dieser Erfahrungen
auf die Architektur. Aus diesen persönlichen Erfahrungen sind Überlegungen entstanden, die
ich hier darlegen möchte, als ob ich laut denken würde, um den Leser zu weiteren eigenen Gedanken

anzuregen.

Die 30er Jahre

Zur Zeit meiner Studien, d.h. in den
Jahren kurz vor dem letzten Weltkrieg,
wurde Architektur verstanden als die
Kunst und Technik, Gebäude zu organisieren,

zu gestalten und zu bauen. Dies
hat für viele noch heute seine absolute
Gültigkeit. In der Architektur erlebte
man damals den Zusammenprall
zwischen Traditionalisten (jene, welche Le
Corbusier «les accademiciens» nannte)
und den neuen mitreissenden Impulsen
der modernen Strömungen. Für die
Gruppe der Jungen, zu denen ich
gehörte, waren die Akademisten allein
«Baukosmetiker», und wir waren der
festen Überzeugung, dass die Moderne
unser Weg in die Zukunft war. Wir lebten

in der absoluten Überzeugung von
der Wichtigkeit der Funktionalität von
Grundrissen und Strukturen.
Funktionalismus und Rationalismus waren die
massgebenden Kriterien, an die wir
glaubten. Wir kannten keine Zweifel,
und man identifizierte technischen
Fortschritt mit Fortschritt «tout court»
(ich erinnere an den Ausdruck von Le
Corbusier, das Haus sei die «machine ä

habiter»). Wissenschaftliches Denken
und reiner Rationalismus wurden für
die Träger der unanfechtbaren Wahrheiten

gehalten. Alles geschah mit einer
entschiedenen materialistischen
Annäherung in dem Sinne, dass Funktionalismus

sich essentiell auf die physischen
Bedürfnisse bezog, sei es des zu bauenden

Objektes, sei es des Benutzers.

Heute, mit Abstand betrachtet, spiegelt
jene damalige Art und Weise, Architektur

und Bauen aufzufassen, die grossen
Bewegungen sozialer Kämpfe wieder,
die in den zwanziger Jahren Europa er¬

schütterten und die ihren Niederschlag
fanden in der Art und Weise des Bauens.

Rationalismus, vorherrschender
Respekt der physischen Bedürfnisse,
wissenschaftliches Denken, der Glaube
an die Perfektion des industriellen
Produktes (Le Corbusier), bedeuten sie
nicht vielleicht, in Architektur, die
Parallele zu dem, was auf politischer und
sozialer Ebene im Namen der marxistischen

Ideologie geschah? Kann nicht
dafür der internationale Stil in der
Architektur als der adäquate Ausdruck
angesehen werden?

Diesen Bewegungen, auch Träger der
modernen Architektur, widersetzten
sich bald nationalistische Ideologien,
die im Faschismus gipfelten. Infolgedessen

darf man sich nicht wundern,
dass die moderne Architektur in den
Ländern, wo Diktatur herrschte,
verbannt wurde. Sie wurde engstirnig und
gewollt als Audruck einer politischen
anderen Farbe interpretiert und deswegen

bekämpft.

In jenen dunklen Jahren des Faschismus

schloss man sich bei uns aus Angst
vor politischer Ansteckung von jeder
Öffnung gegen aussen ab. Man appellierte

an die heimatliche Scholle, an die
Vergangenheit, indem man jene Werte
reaktivierte, die in Architektur, wenn
Kreativität fehlt, in Heimatstil münden.
Wie sehr in jenen traurigen Jahren der
Zusammenprall der Geisteshaltungen
auch in der Schweiz präsent war, geht -
mit heutiger Distanz betrachtet - aus
der Landesausstellung 1939 in Zürich
hervor. Jeden affektiven Sentimentalismus

beiseite gelassen, bleibt sie Modell
für jenen Zusammenprall. Die Bauten,
die auf dem linken Seeufer standen, waren

Ausdruck moderner Architektur.

Die Bauten auf dem rechten Ufer, das

Landi-Dörfli, das so viel Sympathien in
jener Zeit hervorrief und dessen
Erinnerung in vielen noch heute weiterlebt,
war eine nostalgisch geträumte Vergangenheit

in einem Bühnenbild von
Heimatstil. In jener Art gefiel sich bei uns
das 20. Jahrhundert: in der Tracht der
Ahnen. Die damalige schweizerische
Haltung war politisch motiviert und
gerechtfertigt als Verneinung des 20.
Jahrhunderts mit faschistischer Prägung,
sowie es uns umklammerte. Wenn ich
Parallelen ziehe, glaube ich behaupten
zu dürfen, dass die Verneinung oft die
Tendenz hat, sich in der Vergangenheit
zu verstecken.

Heimatstil

Das Phänomen Heimatstil, diese Sehnsucht

nach der Vergangenheit, das sich
in hintereinander folgenden Wellen
und in verschiedenen Kombinationen
manifestiert, hat mich oft beschäftigt,
und ich habe versucht, dessen Motivation

zu verstehen.

Für mich gibt es keine positive Motivation.

Ich sehe das Phänomen Heimatstil
folgendermassen:

- Es kann Ausdruck von Arroganz
sein. Man denke an die deutsche
Bewegung der 30er Jahre (Blut und
Boden) mit der Hitler die höheren Werte
seines Herrenvolkes beweisen wollte;

- Es kann Furcht sein. Furcht vor der
Gegenwart, die man nicht annehmen
will, und einfach verneint. Man
hängt sich kritiklos an die Vergangenheit.

Man braucht die Formen der
Vergangenheit, ohne sich der
Motivation, die diese Formen hervorgerufen

hat, bewusst zu sein, und die
nicht jene der Gegenwart ist. So

begnügt man sich, Bühnenbilder zu
bauen als Kulissen eines Theaters.
Die Kulissen stimmen mit dem
Stück, das sich zwischen ihnen
abspielt, nicht mehr überein, weil es

nicht mehr das Leben der Vergangenheit
sein kann, sondern das Leben

des heutigen Menschen sein muss.
- Heimatstil kann weiter Unsicherheit

bedeuten. Unsicherheit, die in der
Unfähigkeit für Verständnis gegenüber

der stetigen und immer schneller
fortschreitenden Entwicklung von

615



Architektur Schweizer Ingenieur und Architekt 27-28/81

Kultur und Zivilisation begründet ist.
Demzufolge Unsicherheit, diese
Entwicklung zum Ausdruck zu bringen.

- Und weiter kann Heimatstil von
einer Verantwortungslosigkeit des
Architekten gegenüber seiner ethischen
Pflicht zeugen. Diese Pflicht erheischt
vom Architekten eine treibende Rolle:

im Chaos der Gegenwart
Entscheidungen für die Zukunft zu treffen.

So muss er einen Beitrag leisten,
um bessere Lebensbedingungen
entstehen zu lassen für die Gesellschaft,
in der er lebt. Diese Bedingungen
müssen gesucht werden, indem die
Symptome des Guten aufgespürt
werden, die in jeder Zeit neben dem
Schlechten existieren, um sie zu betonen

und in den Vordergrund zu rük-
ken, um Beispiele zu schaffen, die
Hoffnungen hervorrufen können.

Dies alles impliziert jedoch Kreativität,
die ein Hauptmerkmal des Architekten
sein muss. Wer sich der Vergangenheit
verschreibt, um sie einfach zu imitieren,
ist nicht kreativ. Er ist ein Nachahmer
und ist infolgedessen nicht Architekt.

Alt und Neu

Etwas ganz anderes hingegen bedeutet
Vergangenheit kennen und verstehen,
um aus ihr die Werte herauszuschälen,
die in die Gegenwart übertragen und
erhalten werden sollten. Dies bedeutet
Verständis für Geschichte, «civiltä» und
«cultura».

Achtung vor der Vergangenheit besteht
im tieferen Bewusstsein in dem, was wir
gewesen sind, von der Kultur, welche
die unsere ist. Vergangenheit, die
Gegenwart geworden ist. Vergangenheit,
die geworden ist, was wir sind und die
wir entwickeln wollen. Dies bedeutet in
der Architektur nicht einfach erhalten,
sondern Werke unserer Zeit schaffen,
die unsere eigenen sind, und nicht
Nachäffungen von all dem, was auf uns
durch das Bombardement der Informationen

aus jeder Ecke der Welt
zukommt.

An dieser Stelle möchte ich nicht
missverstanden werden und als Verächter
von Werken vergangener Zeiten gelten.
Ganz im Gegenteil. Stets hat der
Mensch bewundernswerte Zeichen der
eigenen Zeit geschaffen. Dies sind
Zeichen, welche die Stufen der Evolution
unserer Kultur markieren und deshalb
respektvoll bewahrt werden sollen. Sie
sind eine einzigartige Quelle der
Inspiration und vor allem der Disziplin auf
unserem Weg in die Zukunft.

Aber an dieser Stelle muss ich zu einer
bedenklichen Haltung in der heutigen
Zeit Vorbehalte anmelden. Man hat den

Eindruck, heutzutage wolle man alles
erhalten, was mehr als 40 Jahre alt ist.
Es stimmt mich sehr traurig, wenn ich
während meiner Spaziergänge durch
unsere Städte abgestützte Fassaden
sehe: «Paravents» aus Stein, die nichts
anderes sind als die Überbleibsel von
Gebäuden, die ausgehöhlt wurden, um
durch andere neue Strukturen gefüllt zu
werden. Diese Tatsache kann ein Fehlen

von Kreativität bezeugen oder auch
ein Misstrauen gegenüber einer
nichtssagenden Architektur bedeuten, die wir
erlebt haben während der Jahre des

ökonomischen Booms.

Von einer anderen Seite gesehen bedeutet

die Erscheinung des «Alles-Erhal-
tens» einen sehr schlimmen Zustand
einer allgemeinen Kulturkrise. Kulturkrise

spiegelt Verrohung, und bedeutet
somit Manko an Kriterien zur Beurteilung,

mittels derer ein kulturelles
Verhalten überhaupt erst möglich wird.
Daraus erwächst Unsicherheit und mit
ihr erwachsen die heutigen herrschenden

Zweifel. Wenn man dadurch nicht
in der Lage ist, kritisch zu beurteilen,
was beim Neuen gut und schlecht ist,
bleibt man lieber beim Alten und
Gewohnten. So kann es passieren, dass

man lieber eine alte Banalität erhält, als
Neues zu schaffen.

Die «Moderne» in der Schweiz

Am Ende der dreissiger Jahre, zur Zeit
meines Studiums, war dies nicht so. Wir
hatten die Revolution der «Moderne»
akzeptiert, indem wir eine aus dem Ausland

kommende, kulturelle Bewegung
assimiliert hatten. Wir, die Jungen von
damals, fühlten uns mit Begeisterung
als die Pioniere einer neuen Art des

Ausdrucks. Ich entsinne mich auch der
nicht leichten Kämpfe, die ich zu führen

hatte, um die im Kanton Tessin
noch eingefleischten Vorurteile zu
überwinden. Vorurteile, die dort noch lange
herrschten, bis hinein in die fünfziger
Jahre, und die mir das Architekten-Leben

oft sauer machten.

Anders hingegen war die Lage in der
deutschen Schweiz. Bernhard Hoesli, in
einer subtilen Analyse, die er anlässlich
einer Zusammenkunft von Kollegen
aus der Architekturabteilung darlegte,
hat die natürliche Art und Weise
erwähnt, wie die sogenannte «Moderne»
in diesem Teil der Schweiz assimiliert
wurde. Hoesli sagte:

«Von Anfang an bestand eine Affinität
zwischen den Prinzipien und Methoden
der neuen Architektur und wesentlichen
Zügen unseres nationalen Charakters.
Von Anfang an war es möglich, sich im
Rahmen des Neuen auf Verstand und
Gefühl in gewohnter Weise zu verlassen. Eine

Neuorientierung war um so leichter möglich,

als das Neue kaum eine Umstellung
verlangte, vielmehr vorhandene Gewohnheiten

bestätigte und formalisierte: die
Auffassung, dass architektonisches
Entwerfen ein auf Analyse gegründeter,
geordneter Vorgang ist - die Vorstellung,
dass der Zweck eines Baues seinen Plan
bestimmen soll - die Idee, dass die
Erscheinung eines Baues diesen Zweck
ausdrücken muss und die Überzeugung, dass
die Form eines Baues schliesslich durch
Material und Konstruktion bedingt ist -
waren nicht nur akzeptabel als Kern einer
neuen Architekturtheorie und als gedankliche

Grundlage eines neuen Stils, sondern
wurden auch als Summe der Grundsätze
erkannt, die in der regionalen Architektur
seit Jahrhunderten unbewusst befolgt worden

waren; Grundsätze, die den Plan des

aargauischen Dreisässenhauses, die
expressive Kraft des sichtbaren Skelettes
einer Riegelwand oder die Curtain-wall-
Konstruktion am Appenzellerhaus
hervorgebracht hatten.»

Die bei uns zunächst importierte und
danach assimilierte «Moderne» wurde
durch die Werke derer beeinflusst, die
Hoesli die «drei Grossen» nennt, nämlich:

F. Lloyd Wright, Le Corbusier und
Mies van der Rohe, in deren Werk
universale Werte anerkannt wurden. Diese
drei waren die «Fixsterne» jeden Masses

und jeder Orientierung bis etwa
1965. Jeder Architekt konnte seine eigene

Stellung an diesen Fixpunkten
orientieren.

Bauboom und Modernismus

Die Nachkriegszeit, die 50er und 60er
Jahre, überdeckt sich mit einem nie
dagewesenen ökonomischen Boom: man
hatte gebaut und man baute überall
fieberhaft. Produzieren war viel wichtiger
als kreieren. Bauen kam vor Architektur.
Jene Zeit und jenes Klima brannten,
mit wenigen Ausnahmen, eine volle
Generation wohl talentierter Architekten
aus. Sie hatten keine Zeit, architektonische

Werte zu überdenken und zu
überlegen, was Architektur eigentlich ist. In
jenen chaotischen Jahren der Produktion

verblasste allmählich, in bezug auf
Architektur, das Licht der drei «Fixsterne»

und von ihrer Art des architektonischen

Ausdruckes blieben nur formale
Einzelheiten. Allein formale Elemente,
losgelöst von Motivationen, die sie
bestimmt hatten, wurden nun zu den
verschiedensten Zwecken angewandt.
Anstelle von Strenge und der Disziplin
«Form - Funktion», Grundpfeiler der
«Moderne», nahm formaler
Manierismusüberhand. Die «Moderne» degenerierte

zum Modernismus, d.h. Verpak-
kung in moderner Form, anpassbar
oder sogar prostituierbar zu jedem
Bedürfnis, vor allem zu jenem des Marktes.

616



Architektur Schweizer Ingenieur und Architekt 27-28/81

Ich muss ehrlicherweise gestehen, dass
ich nicht weiss, was ich gemacht hätte,
wenn ich in jenen Jahren des wirtschaftlichen

Booms, so wie viele andere
Kollegen, mich unter dem Druck der
herrschenden merkantilistischen Haltung
befunden hätte.

In jenen Jahren hatte ich das Privileg,
abseits des Produktionsdruckes zu
stehen, und konnte und musste die Probleme

unserer Gesellschaft und der Architektur

mit philosophischer Distanz
überdenken. Es waren die Jahre 1959
bis 1964, in denen ich als Chef-Architekt

an der Realisierung der Landesausstellung

von Lausanne beteiligt war.
Wir, die Verantwortlichen, wollten die
Ausstellung aktuell und avantgardistisch,

jedoch aus unserem historischen
Erbe geboren, gegenwartsbezogen und
doch in die Zukunft geöffnet. Meine
Aufgabe war, ihr Gestalt zu geben, und
dies zwang mich mehr und mehr vertiefend

nach Sinn und Finalität dessen,
was ich zu tun hatte, zu suchen. Es führte

mich dazu, alles, was ich über Architektur

zu wissen glaubte, in Frage zu
stellen. Mir wurde dabei bewusst,
zunächst allein fühlend, all das, was ich
später in meiner Lehrtätigkeit entwik-
keln konnte.

Verhältnis Raum-Leben

Ich wurde mir einer Bildungs- und
Informationslücke über das grundsätzliche

Wesen der Architektur bewusst.
Architektur ist nicht allein die Fähigkeit
(oder Kunst) Bauen zu organisieren, zu
gestalten und zu realisieren. Sie ist die
Kunst, Bauten nicht einfach als Objekte
zu erstellen, sondern vielmehr in und
mit ihnen Räume zu schaffen für die
Bedürfnisse des Menschen. Damit meine

ich jene Hohlräume, die in den Bauten

sind, und nicht das Volle, die
Mauern, Böden, Decken und die Fassaden,

die um sie sind. Damit meine ich
auch jene Räume, die zwischen den
Bauten sind, die Strassen und Plätze.
Geeignete Räume für die physischen
und psychischen Bedürfnisse des
Lebens. Räume, die gedacht sind für das
Wohlbefinden derer, die darin leben.

Wer so denkt, weiss, dass die Planung in
Tat und Wahrheit Architektur ist, und
nicht ein Tummelplatz für Spezialisten.
Planung ist Architektur des grösseren
Hauses, der Stadt in der wir leben und
die als solche geistig antizipiert werden
muss, um sie in der Realität räumlich
entstehen lassen zu können. Wie Paul
Hofer einmal geschrieben hat, sollte der
Planer weniger «flachmalen» und mehr
modellieren lernen. Damit spielt er auf
die heute üblichen mehrfarbigen
Zonenpläne an, die keine Aussage bedeu¬

ten in bezug auf räumliche Qualitäten
und damit das Ambiente haben.

Architektur ist Ausdruck des Verhältnisses

Raum-Leben. Jenes Verhältnis
impliziert Ambiente. Ambiente geht hervor

aus der Reziprozität des Verhaltens
des Menschen in einem Raum, und
vom Raum als Herausforderer eines
Verhaltens. Architektur als Kunst bedeutet

die Fähigkeit, die Lebensbedingungen
zu verstehen, und sie in Harmonie

der Räume auszudrücken. Daraus
entsteht für uns Architekten eine
Verpflichtung: jene, das Leben unserer Zeit
voll zu verstehen. Dieser Verpflichtung
muss man sich zunächst bewusst sein,
bevor man beginnt, sich im Disput über
Stile, Formen, Moden und Bauweisen
zu verlieren. Seitdem ich an dieser
Schule unterrichte, bemühe ich mich
darum, diese Auffassung von Architektur

den Studenten einzuflössen: Beherrschung

des Raumes und Lebenskenntnis.
Diese meine These wurde manchmal
für avantgardistisch gehalten, ist aber
so alt wie die Welt. Als der erste Mensch
seine Hütte baute, tat er dies ganz
selbstverständlich, um über einen
Raum zu verfügen, worin er leben
konnte, und er gab ihr eine Form, um
sie bewohnbar zu machen. Aber ich,
diplomierter Architekt der ETH, musste
warten, bis ich über 40 Jahre alt wurde,
um in innerster Tiefe wirklich zu verstehen,

dass sowohl Mauern als auch Bauten

dort zu stehen haben, wo ein Raum
begrenzt werden soll, und dass Raum
nicht das ist, was zwischen projektierten

Mauern oder Bauten übrig bleibt. In
diesem Geiste enstand die EXPO 64 in
Lausanne.

Formakrobatik und
Eklektizismus

In welchem Masse jedoch die formale
Interpretation gebauter Objekte, sowie
die Fähigkeit, ihnen eine Form zu
geben, immer noch als die Quintessenz
der Architektur erachtet wird, beweisen
auch die Unmengen von Zeitschriften
mit ihrer esoterischen Sprache. Immer
wieder stösst man auf Publikationen, in
denen abstrakt, die Lebenskomponenten

vernachlässigend, über rein Formales

geredet wird, um Bauten Etiketten
anzuhängen. Man berichtet von
Tendenzen, von Ismen. Man würde meinen,

Architektur sei Formakrobatik,
Baukosmetik, oder anders gesagt,
Architektur schaffen bedeute Stilkunde
betreiben.

Eigentlich sollten wir uns nicht
wundern, dass Architektur hauptsächlich
nach ihren formalen Aspekten betrachtet

wird. Seit Vitruv spricht man über
nichts anderes als die Gestaltungslehre,

wobei die zu jener Zeit selbstverständliche
Priorität des Raumes in Vergessenheit

geraten ist.

Ich renne offene Türen ein, wenn ich
behaupte, dass neuzeitliche Materialien
mit ihren konstruktiven Möglichkeiten
und die heutige Bauökonomie neue
Formen nicht nur ermöglichen sondern
auch erfordern. Alle wissen das, und
allzuviele fühlen sich deswegen ermuntert,

in formalen Orgien zu schwelgen.

In einer akritischen Zeit der Kulturkrise,
wie der jetzigen, wo gut und schlecht

nicht klar empfunden wird, zeichnet
sich neben der konservativen ängstlichen

Haltung des Erhalten-Wollens,
doch der Drang der Erneuerer ab. Sie
sind aktiv, und doch wecken viele von
ihnen in mir Zweifel. Handelt es sich
um Architekten, die nach Architektur
forschen, oder um Leute, die sich dem
Neuen verschrieben haben («pour epa-
ter le bourgeois»)? In einer Zeit, wo
man Gutes von Schlechtem nicht zu
unterscheiden vermag, wird nur das Neue
wichtig, und wichtig wird, wer Neues
erfindet. Das ist die heutige Situation. Bei
ihrer Beurteilung müssen wir aber sehr
sorgfältig vorgehen.

Neben den reinen Aktivisten, die
merkantil die neue Ware auf den Markt
bringen mit entsprechender propagandistischer

Werbung gewisser sogenannter
Architekturkritiker, gibt es einige,

die seriös suchen. Sie sind nicht allein
aktiv, sondern auch kreativ. Dass man
dabei auch auf einen eventuell falschen
Weg geraten kann, liegt, meines Erach-
tens, auf der Hand.

Eine solche Entwicklung der Architektur
zeichnet sich in der zweiten Hälfte

der sechziger Jahre ab, und ist ein
Resultat von Eklektizismus. Das heisst,
Freiheit der Auswahl. Wo es Freiheit
gibt, ist auch die Gefahr der Verwirrung
vorhanden. Es lohnt sich daher, die
Ursprünge zu untersuchen, um die Resultate

verstehen zu können und Licht in
diese Verwirrung zu bringen.

Es ist schwer, Urteile zu fällen, denn
wir stehen dieser Entwicklung in der
Architektur noch zu nahe. Gerade aus
diesem Grund ist es wichtig, Kriterien
zu haben, die über den Zeiten stehen.
Für mich gelten vor allem drei
fundamentale Begriffe: Sinn für Geschichte -
Empfinden von Civiltä - Verstehen von
Cultura.

Wurzellosigkeit und Information

Die Gleichgültigkeit der Geschichte
gegenüber, seitens der Studenten, war für
mich eine überraschende Feststellung,
als ich im Jahre 1965 ans Poly berufen
wurde. Der nicht erlebte Vorfall, sei er

617



Architektur Schweizer Ingenieur und Architekt 27-28/81

nah oder fern geschehen, bedeutet für
die junge Generation nur einen
Episodenwert einer gelernten Erzählung.

Cäsar, Napoleon oder Hitler, sie stehen
mit ihren eigenen Taten im grossen Ge-
fäss einer nicht umkehrbaren Vergangenheit

und betreffen als solche die
Jungen wenig oder gar nicht. Dasselbe
gilt für die Architektur der Vergangenheit.

Die Zeit der Romanik, der Renaissance,

des Barocks, des Neoklassizis-
mus oder des Jugendstils gefällt mehr
oder weniger, je nach persönlicher
Einstellung. Eventuell fällt man in eine
«Sympathie-Schwärmerei», wie z.B.
jetzt in bezug auf den Jugendstil, aber
als Glied in einer historischen Kette
wird er gar nicht erfasst. Ich erachte dieses

Fehlen des Bewusstseins für
Geschichte als ein besonders wichtiges und
gefährliches Merkmal unserer Zeit. Es
kennzeichnet einen Zustand von
Unverständnis der stetigen Metamorphose
gegenüber, die zu allen Zeiten die
Evolution der «Civiltä» und «Cultura»
enthält.

Ein zweites, die heutige Generation
charakterisierendes Element ist die
Bandbreite ihrer Information. Sie sind
über die gesamte Produktion der
bekannten Architekten dieser Welt auf
dem Laufenden. Sie wissen, wie deren
Produkte aussehen, wobei ich aber den
deutlichen Eindruck habe, dass ihnen
der Zusammenhang mit dem Kontext,
in dem sie entstanden sind, entgeht.
Auch in diesem Fall ist eine verminderte
Sensibilität für die Zusammenhänge
vorhanden. Im Falle der Geschichte
handelt es sich um Zusammenhänge in
der Zeit, und im Falle des Kontextes
um Zusammenhänge bezüglich Motivation,

Ort und Ambiente.

Aus dieser Art des Empfindens, oder
des Nichtempfindens, entsteht die
Neigung zum Bruch mit der Vergangenheit,
der ein Respekt nicht mehr zugestanden
wird. Es ist ein Bruch mit Werten der
Civiltä, die durch die Vergangenheit
mitbestimmt wird, und die immer die
Matrix eines jeden Werks der Architektur

ist.

Wie kann sich aber der kreative Architekt

verhalten, der sich durch diesen
Bruch mit der Geschichte isoliert und
entwurzelt? Wie kann es ihm in dieser
Einsamkeit gelingen, die positiven
Werte der Gesellschaft, in der er sich
befindet, zu erkennen und auszudrük-
ken? Fehlen ihm nicht in dieser Situation

die Entscheidungsgrundlagen, die
aus der Lehre der Geschichte erwachsen?

Als Überinformierter, aber als Entwurzelter,

weil von der Vergangenheit
abgeschnitten, ist er nicht in der Lage, diese

zu verstehen und ihr Erbgut für die
Zukunft zu verarbeiten.

Civiltä und Cultura

An dieser Stelle muss ich, um mich,
innerhalb dieses Vortrages über Architektur,

klar verständlich zu machen, die
Begriffe Civiltä und Cultura behandeln.
Ich werde wiederholen müssen, was ich
seit Jahren erzähle, und für diese
Wiederholungen entschuldige ich mich
bei all denen, die vielleicht, in
Zusammenhang mit dieser Thematik, meine
Meinung bereits gehört oder gelesen
haben.

Die Situation des einsamen Menschen
ist ähnlich der des Auswanderers, der
sein Land verlassen hat und sich auf
fremdem Boden unter Leuten befindet,
die nicht die «Seinen» sind. Was heisst
die «Seinen»? Es ist dies die Gesamtheit

aller Ausdrucksweisen, Sitten,
Verhaltensweisen, die Art, Menschen und
Sachen zu empfinden und zu verstehen,
die einen Stamm, eine Gruppe oder ein
Volk ausmachen. Mit einem Wort: es ist
die «Civiltä».

Civiltä ist Ausdruck von Beziehungen.
In der Civiltä werden alle durch eine
Gruppe im Laufe der Geschichte
gemachten Erfahrungen, und vor allem
die Art und Weise des Fühlens noch
mehr als des Denkens, herausfiltriert
und herauskristallisiert.

Civiltä ist mehr Ausdruck von Empfinden

als von Denken. Nur in unserer
Civiltä können wir unsere tiefsten Wurzeln

wiederfinden, und in unserer Civiltä
finden wir auch das, womit wir uns

identifizieren können. Civiltä ist
Ausdruck der Gruppe und bildet den Kitt
der Gruppen.

Etwas anderes ist Cultura. Cultura ist
Haltung und Ausdruck des Einzelnen.
Cultura besitzt nicht unbedingt der
Gebildete, der Gelehrte, sondern der,
welcher selber die aus der Gruppe bezogenen

Ausdrucksweisen der Civiltä
verfeinert. Durch die Pflege der Civiltä
erwächst Cultura.

Wenn die Gruppe Ausdrucksweisen der
Cultura assimiliert, werden diese zu
Ausdrucksweisen der Civiltä. Auf diese
Art entwickeln sich die Civiltä. Es gibt
somit Civiltä auf verschiedenen
Entwicklungsstufen, was aber mit Wertung
nichts zu tun hat. Ich wage nicht, unsere
Civiltä als besser oder schlechter als
eine orientalische oder eine afrikanische

Civiltä zu werten, sondern ich
betrachte sie als anders.

Der Architekt sollte, seiner Natur und
seiner Berufung entsprechend, ein
Mensch der Cultura sein, und als
solcher Überbringer von Civiltä. Um dies

tun zu können, kann er nicht anders, als
innerhalb seiner Civiltä zu handeln und

sich als Mitglied einer Gruppe zu
empfinden. Der Architekt, der in diesem
Sinne handelt, wird früher oder später
von den Leuten der eigenen Gruppe
verstanden; nicht nur das, die Gruppe
wird sich sogar mit seiner Handlungsweise

identifizieren. So betrachtet ist für
den Architekten Handeln aus Civiltä
eine ethische Pflicht.

Technik, Wissenschaft und
Civiltä

Aber hier stellt sich eine Frage. Finden
wir die Gruppe noch, mit der wir uns
identifizieren können? Früher entwik-
kelten sich verschiedene Civiltä parallel
nebeneinander und beeinflussten sich
langsam gegenseitig. Heute aber, in
einer so klein gewordenen Welt, prallen
die verschiedenen Civiltä aufeinander.
Die Ausdrucksweisen der einen und der
anderen behindern sich gegenseitig und
laufen Gefahr sich zu vernichten oder
zu entarten. Wir befinden uns in einer
Art modernen Mittelalters; damit meine
ich eine Zeit, vergleichbar dem Chaos,
das dem Untergang Roms folgte. Ob
daraus eine neue Form von Civiltä
entstehen kann, ist zur Zeit noch
unbestimmt. Der heutige Zustand entspricht
dem eines Magmas, das durch Kenntnisse

der Technik und der Wissenschaft
überkrustet ist.

Technischer Fortschritt und
wissenschaftliche Kenntnisse dürfen, meines
Erachtens, nicht verwechselt werden
mit Fortschritt oder Entwicklung von
Civiltä, jener Civiltä, die Ausdruck von
Beziehungen in einer Gesellschaft
bedeutet. Technik und Wissenschaft
haben mit Civiltä nichts zu tun. Beweis
dafür ist, dass, wenn einer eine technische

Erfindung macht oder
wissenschaftliche Kenntnisse erweitert, er in
dem Zustand und der Reife von Civiltä
bleibt, in denen er vorher war. Durch
seine Erfindung wird er weder ziviler
noch unziviler. Seine Beziehungen zu
Menschen und Umwelt bleiben
grundsätzlich die gleichen. Daraus kann der
Schluss gezogen werden, dass technische

und wissenschaftliche Errungenschaften

als solche ausserhalb des Feldes

des Civiltä stehen. Sie vermögen als

solche Civiltä nicht zu beeinflussen. Als
Verfeinerung der Kenntnisse über
Materie bedeuten sie allein einen entwik-
kelten Zustand des menschlichen
Erfindungsgeistes und des Wissens, nicht
aber seines Verhaltens.

Eine ganz andere Sache ist hingegen der
Gebrauch, den man von Technik und
Wissenschaft macht. Die Art und Weise
wie diese angewendet werden, können
civili oder incivili sein.

618



Architektur Schweizer Ingenieur und Architekt 27-28/81

Die «Collagen»

Die heutige Überkrustung der verschiedenen

bestehenden Civiltä mit der
universal gleichen Technik stiftet Verwirrung,

und durch den falschen Gebrauch
von Technik und Wissenschaft können
Civiltä zerstört werden.

Diese Überkrustung der Civiltä mit
Technik und Wissenschaft ist auch das
Problem, das sich für die heutigen
Architekten stellt. Architektur gehört zu
Civiltä, weil sie Ausdruck der
Beziehungen von Mensch zu Raum ist. Stellt
man sie aber der Technik oder der
Wissenschaft gleich, und versucht man sie,
wie diese, durch intellektuelle Denkvorgänge

allein zu entwickeln, hört sie,
meiner Meinung nach, auf zu existieren.

Gleich einer Errungenschaft über
Materie begibt sie sich abseits von
Civiltä und ist nicht mehr Architektur.

Leider entstehen aus dieser Art und
Weise im jetzigen chaotischen «Mittelalter«,

gewisse Produkte, die man der
Architektur zuschreibt, die ich aber als
solche nicht anerkennen kann. Es sind
rein intellektuell zusammengesetzte
Collagen aus Reminiszenzen verschiedener

Art. Darunter versteht man heute
das «Zusammenkleben» von Bauelementen

mit Ausdrucksformen verschiedenster

Herkunft. Zum Beispiel stammen

sie aus dialekthaften folkloristischen

Impulsen, oder es sind Formen
verschiedenster Epochen der eigenen
Kultur, oder es sind Anleihen bei exotischen

Kulturen, vermischt mit
Ausdrucksweisen universaler Gültigkeit.
Dies alles verstrickt und zusammengekittet

zu monströsen oder mit Witz
geschaffenen Hybriden. Ich frage mich,
ob sie die Summe aller Facetten der
heutigen Gesellschaft widerspiegeln
wollen: technisch, kosmopolitisch,
merkantil und gleichzeitig nostalgisch und
dabei noch um Poesie bemüht. Diese
Produkte stellen höchstens das
Durcheinander unserer Zeit dar. Ich betrachte
sie nicht als Architektur, weil sie als
Sammelsurium kein Ausdruck von
Civiltä sind.

Als Spiegelbild verschiedenster Lebensformen

und Empfindungen sind sie
höchstens Ausdruck einer nicht vorhandenen

Civilitä, die einer gedachten
universalen Gesamtgemeinschaft eigen
wäre, die jedoch nicht existiert. Die
Menschheit bildet heute immer noch
die verschiedensten Kulturkreise mit
jeweils eigener Civiltä, obwohl die
Gefahr der Vermischung besteht. Um dieser

Gefahr entgegenzuwirken, sollte
man die Wurzeln der Civiltä pflegen,
anstatt sich den Verlockungen der
Gleichmacherei einer weltweit ange¬

wandten Technik hinzugeben, die den
Bezug zu Civiltä verloren hat.

Ansonsten droht die Vision Huxley's
Wirklichkeit zu werden. Was mir Sorge
macht, sind jene Pseudo-Architekturpro-
dukte, die Collagen sind, und als solche
gerade Ausdruck einer «schönen neuen
Welt». Aus welchen Gründen auch
immer solche Produkte entstehen, als
Addition verschiedenster Ausdrücke von
Civiltä verunsichern diese Pseudoarchi-
tekturen jeden Menschen, der noch
Civiltä besitzt. Denn er kann nicht verstehen,

weshalb ihm nahestehende
Ausdrucksmöglichkeiten durch die
Vermischung mit ihm absolut fremden
Ausdrücken derart verfälscht werden können.

Und trotzdem respektiere ich solche
Unternehmungen, wenn ich dahinter
die ehrliche Absicht entwurzelter
Menschen erkennen kann. Abseits von
Civiltä, verwaist von der wesentlichsten
Quelle des Empfindens, bleibt ihnen
nichts anderes mehr, als die rationale
Intelligenz anzuwenden. Diese Art
vorzugehen, wird, meiner Auffassung
nach, nie zu den Räumen führen, nach
denen die Seele des Menschen verlangt.

Überbewertung des
Rationalismus

Die Wertschätzung der Ratio als für
jedes Urteil bestimmendes Kriterium
stammt von der absurden Überbewertung

des Rationalismus, die unser
Jahrhundert bestimmt. Glücklicherweise ist
man im Begriffe, sich dieses Fehlers
bewusst zu werden, und dies weckt
Hoffnung. Wie kam man zu jener krankhaften

Überbewertung? Wohl durch
Bewunderung der glanzvollen Errungenschaften

von Technik und Wissenschaft,

die hauptsächlich die Frucht aus
der rationalen Komponente der Intelligenz

darstellen. Nachdem man es also
mit der Ratio alleine so weit bringen
kann, wurde und wird immer noch
angenommen, dies könne oder müsse für
Architektur ebenso gelten. Aber noch
schlimmer ist die Tatsache, dass der
Glaube an diese Art des Handelns sich
in jedem Fachgebiet ausgebreitet hat.
Derart ausgebreitet, dass unter
sogenannten Intellektuellen jeder durch
Intuition oder Sensibilität geleitete
Antrieb als minderwertig betrachtet wird,
vernachlässigbar oder gar abgewiesen
wird.

Für diese Leute liegt die Wahrheit im
Beweisbaren. Was mit Vernunft erfassbar

ist, ist auch beweisbar. Was aus der
Intuition stammt, ist nicht mit der Ratio
erfassbar und zählt für diese Leute
nichts oder nur sehr wenig. So geschieht

es, dass der Architekt sich oft allzuvie-
len gegenüber sieht, die reine
«Gedanken-Technokraten» sind. Er befindet
sich dann in der frustrierenden Situation,

Architektur mit den absurdesten,
erfundenen Argumenten rechtfertigen
zu müssen. Hauptsache, die Argumente
sind zueinander in logischer Weise
geordnet, wobei bedeutungslos ist, ob
sie die Sache selbst treffen. In Zeiten
wie der heutigen, wo Technik und
Wissenschaft gross geschrieben werden,
wird Architektur zu Schmuggelware
abgewertet.

An dieser Stelle könnte man sich
fragen, wie jetzt eine Architekturabteilung
innerhalb eines Tempels der Wissenschaft,

dessen 125. Jubiläumsjahr wir
feiern, bewertet werden muss, wenn
man sich vorstellt, dass dieser in Gefahr
steht, von Wissenschafts-Technokraten
total dominiert zu werden.

Intelligenz

Um auf die rationale Komponente der
Intelligenz zurückzukommen, möchte
ich noch unterstreichen, dass Empfinden

und Intellekt nicht voneinander
getrennt werden können. Beides sind
integrierte Komponenten im Wesen eines
Menschen. Nur gemeinsam bilden sie
Intelligenz in ihrer Ganzheit. Intelligenz

bedeutet «inter-legere», d.h.
zwischen Tatsachen und Dingen lesen. Zu
Tatsachen und Dingen zuerst mit Ratio
und danach mit Empfinden Zugang zu
finden, oder umgekehrt, oder gleichzeitig,

kommt auf dasselbe heraus. Wichtig
ist, den Zugang zu finden.

Die Voraussetzung zum Verständnis ist
nur dort vorhanden, wo völlige Integration

beider Komponenten der Intelligenz,

jene der Seele und jene des
Verstandes, vorhanden ist. Die eine
Komponente zu Gunsten der anderen zu
unterdrücken bedeutet Ungleichgewicht
und Intelligenzverminderung. Sich so
zu verhalten oder diese Denkweise zu
pflegen, ist dumm. Dumm ist der,
welcher zum «inter-legere» nur den Intellekt

anwendet, und ebenso dumm ist
der, welcher nur Emotionen vertraut.
Wenn ich so sehe, von welchen Tatsachen,

Dingen und Menschen es in unserer

Zeit wimmelt, scheint es mir, dass
wir im Jahrhundert der «dummen
Intelligenten» leben: derer, die nur ihre Ratio

pflegen. Leute dieser Sort sollten
sich nicht mit Architektur befassen. In
ihrer Unfähigkeit zum Fühlen werden
sie nie in der Lage sein, an der
Metamorphose des Empfindens in unserer
Zeit konstruktiv teilzuhaben, und diese
in Ausdrucksweisen von Civiltä
auszudrücken; dies ist aber unsere schwierige
Aufgabe als Architekten.

619



Architektur Schweizer Ingenieur und Architekt 27-28/81

An uns Architekten

Wie soll man vorgehen? Ich glaube
nicht an die Mittel der intellektuellen
Collagen, an jenen Weg, der alles uns
Umgebende und parallel Vorhandene
aufnehmen will und lebensfern-intellektuell

abstrahierend auf dieselbe Stufe

stellt. Mit Sinn für die Geschichte
sollten wir in unserer Vergangenheit
suchen, um zu den Wurzeln dessen

zurückzukehren, das unser Innerstes
ausmacht. Kehren wir zu den Architekten
zurück und begleiteji wir sie in ihren
sich folgenden Metamorphosen. Dringen

wir mit Sinn für Geschichte ein in
die Zusammenhänge, welche die
Metamorphosen bestimmten, um das «Warum»

der Geschehnisse, was wichtiger
ist als das «Wie», zu verstehen. Schreiten

wir wiederum Stufe um Stufe die
Zeitleiter hinauf bis zu unseren Tagen,
zu den aktuellen Motivationen eines

neuen «Warum». Diese Motivationen
können nur jene des empfundenen
Lebens sein. So werden daraus Kriterien
entstehen, die auf unserer absoluten
inneren Gewissheit von Civiltä fundiert
sind.

Wenn es uns gelingen wird, derart
vorzugehen, werden aus dem jetzigen
Chaos parallel und gleichzeitig ver¬

schiedene Ausdrucksweisen hervorgehen

können. Diese würden eine pluralistische

Gesellschaft mit nebeneinander
lebenden Civiltä aufzeigen, wie unsere
sein möge. Es werden Ausdrücke von
verschiedenen Civiltä mit oft analogen
Aspekten sein, die aus intensiven,
gegenseitigen Einflüssen während ihrer
Entstehung hervorgegangen sein werden.

Das ist aber alles andere als eine
zusammengewürfelte Gesellschaft mit
Ausdrucksweisen ausserhalb von Civiltä,
wie in den Collagen. Die Zukunft wird
zeigen, welche der zwei Welten Oberhand

gewinnen wird.

Ich glaube mehr an das Gute als an das
Schlechte. Ich glaube an den Menschen,
und als solchen an die Existenz seines
Geistes und seiner Seele, und zwar im
aufbauenden Sinne. Da jene Präsenz für
das Überleben von Civiltä bestimmend
ist, glaube ich, dass auch die Werte von
Civiltä immer existieren werden, solange

der Mensch existieren wird. Sollte
eines Tages «Civiltälosigkeit» Oberhand

gewinnen, würde dies bedeuten,
dass seelenlose Menschen die Oberhand

gewonnen haben.

Gestalten wir den Lebensraum unserer
Gesellschaft! An uns liegt es besonders,
die Civiltä zu pflegen und ihre Evolu¬

tion durch Cultura zu fördern. Civiltä
als Bodensatz der Erkenntnisse unzähliger

sich folgender Generationen ist
das notwendige Gegengewicht zu jener
Entwicklung, die in der von Huxley
beschriebenen «schönen neuen Welt»
landet. Jene Welt, die durch den
Versuch entsteht, Erkenntnislosigkeit zu
beseitigen mittels Anhäufung (Collage)
von Teilkenntnissen durch
wissenschaftlich-technisches Vorgehen in der
Illusion, dass doch noch aus der Summe

der Teile das erstrebte Ganze -
Erkenntnis - werden möchte.

Der vorliegende Text wurde dem ETH-Bulle-
tin (Nr. 164, Juni 1981; Beilage) entnommen.
Auszeichnungen im Text durch die Redaktion.

Es ist der Wortlaut eines Vortrages, der am
26. Nov. 1980 am Tag der Ehemaligen zum
I25-Jahr-Jubiläum der Eidgenössischen
Technischen Hochschule Zürich gehalten
wurde. Der Autor, am 7. Juni 1914 geboren,
ist seit 1965 Professor für Entwurf an der

Architekturabteilung. Diesem Sommer ist er
zurückgetreten.

Adresse des Verfassers: Prof. A. Camenzind. ETH
Zürich, Hönggerberg, 8093 Zürich

620


	Architekt, Architektur und Zeitgeist

