
Zeitschrift: Schweizer Ingenieur und Architekt

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 98 (1980)

Heft: 48

Artikel: Die Tücke des verbesserten Objekts, oder, Wovon erleichtert uns
Technik, und wozu?

Autor: Muschg, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-74255

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-74255
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zeitfragen Schweizer Ingenieur und Architekt 48/80

Die Tücke des verbesserten Objekts, oder;
wovon erleichtert uns Technik, und wozu?

Von Adolf Muschg, Zürich

Im Rahmen der 125-Jahr-Feier der ETH Zürich hat im vergangenen Sommersemester ein

Vortragszyklus zum Thema «Technik wozu und wohin?» stattgefunden. Der folgende Beitrag von
Adolf Muschg ist in dieser Reihe am 8. Mai gehalten worden. Wir veröffentlichen den Wortlaut
des Vortrags, weil es uns wichtig erscheint, die Meinung eines Schriftstellers, engagierten
Staatsbürgers und Professors, zu erfahren, der seit vielen Jahren an der ETH Zürich deutsche

Sprache und Literatur lehrt.

Die Tücke des Objekts ist eine ursprüngliche

Quelle der Komik. Jede Clown-
Nummer im Zirkus, jeder alte Chaplin-
Film lebt davon. Da wendet sich ein
Dachdecker auf der Strasse nach einer
schönen Frau um und vergisst dabei
nur, dass er eine Leiter trägt; die Leiter
gehorcht ausschwenkend ihrem
physikalischen Gesetz, womöglich auf
Kosten eines Herrn mit Zylinder, noch
lieber eines ganzen Porzellanladens. Oder:
da will sich einer in die Sonne legen,
aber der Liegestuhl will nicht so, wie er
wohl will, legt sich erst einmal mit ihm
flach, und stellt sich dann hartnäckig
dumm gegen jederlei Versuch, sein
Gestänge ordnungsgemäss zu befestigen.
Das Lachen über eine Absicht, die nicht
aufgeht, am Objekt scheitert, oder am
technischen Ungeschick, der
Gedankenlosigkeit des Subjekts, dieses
Lachen kommt von Herzen, aus dem wir
eine kleine Mördergrube machen. Der
Kerl fällt uns zu Recht hinein, und doch
lachen wir auch verständnisvoll; sein
Fall mit dem Liegestuhl ist ja unser Fall:
dass sich die Sachen unseren Wünschen
nicht fügen, dass sie Widerstände
entwickeln, in denen wir keine Physik
mehr wahrnehmen, nur noch Böswilligkeit

und Eigensinn. Das verflixte Ding
macht sich lustig über den Zweck, den
wir ihm zugedacht haben, und gewinnt
zugleich, wenn es uns Streiche spielt,
einen Augenblick die Würde des
Zwecklosem es spielt mit uns. Dieser
Augenblick der Beschämung für den
Benutzer könnte einer der Besinnung
sein, denn das Objekt will sich offenbar
nicht nur benützen lassen. Es spottet des

gedankenlosen Anspruchs, dem wir es

unterwerfen, mit dem wir Gebrauchsgegenstände

behandeln: dass sie nichts für
sich sein sollen, nur etwas für mich.
Zugleich dämmert die Erinnerung an Zeiten

auf, wo die Sachen in der Tat als
lebendige Begleiter unseres Alltags
verehrt werden wollten, wo wir sie darum
bitten mussten, dass sie uns nicht auf

den Kopf fielen. Da ist die Tücke des

Objekts dann eine Mahnung an seinen
magischen Ursprung, an die Tatsache,
dass die Dinge, die uns umgeben, weil
wir uns mit ihnen umgeben haben,
leben. In japanischen Tempeln wird noch
jedes Jahr das Fest der alten Hüte
gefeiert, oder das Fest der verlorenen
Nähnadeln. Die Annahme ist vielleicht
nicht ganz ahnungslos, dass die Dinge,
die wir verbrauchen, unsern Dank
benötigen, nicht um ihrer, sondern um
unserer Würde willen; dass wir dem
verlorenen Gedächtnis schulden, wenn
wir uns vor grösserem Verlust bewahren

wollen. Im Slapstick, wo das Objekt
uns seine sogenannte Tücke beweist,
macht es uns auf ein kleines
Beziehungsdelikt aufmerksam: wir haben es

nicht so behandelt, als war es ein Stück
von uns; wenn es das aber wäre? Dann
wäre das Lachen der Wiedererkennung
so geheuer nicht, es wäre ein Lachen, in
dem sich.ein Problem versteckt. Es
lächert uns, wenn jemand unzureichend
ist. Aber unzureichend bedeutet auch:
dass in der Hand, die da zureichte,
nicht das rechte Gefühl war, dass ihr.
der Kontakt zu den Sachen abgeht, die
sie besorgen will, und die sie selbst
geschaffen hat. Dass wir über Objekte
stolpern, ist ein Gag im Film; es könnte,
in der Kultur, fatal sein.

Das Lebendige in der Mühle des
Mechanischen

Lachen sei, lesen wir bei Bergson, der
Effekt, den Mechanisches bei uns
auslöse, wenn es auf Lebendiges gestossen
werde: du mecanique plaque sur du vi-
vant. Es kann auch umgekehrt sein: Das
Lebendige kann in die Mühle des
Mechanischen geraten, wie Charlot in
Modern Times in die Abfütterungsmaschine,

die das Bedürfnis, das sie rationeller
zu befriedigen vorgibt, verhöhnt - da

bleibt uns freilich das Lachen im Halse
stecken. Es ist nicht mehr der Verdacht,
das Objekt lebe, was uns mit böser
Heiterkeit erschüttert, es ist das bestimmte
Gefühl, das Herrschaftsverhältnis habe
sich umgekehrt; der Mensch werde von
der Maschine dazu hergerichtet, mit
seinen Bedürfnissen sie zu bedienen, sie
habe in der Tat ein nicht mehr
beherrschbares, mechanisches Leben
angenommen. Dass wir am Ende von den
Geschöpfen abhängen, die wir machen,
dieses Aper?u des Mephisto ist ja längst
zur Erfahrung im Alltag geworden. Wir
haben keine Science-fiction nötig, sie

zu illustrieren, eine vollautomatische
Küche genügt vollauf. Die Autonomie
der Werkzeugsysteme, die wir zur
Erfüllung unserer Bedürfnisse nötig
haben - oder dessen, was uns diese Systeme

an Bedürfnissen vorschreiben -,
kann so weit gehen, dass wir auf das
Versagen dieser Systeme wie auf etwas
Menschliches warten. Als Norman Mailer

über die erste amerikanische
Mondlandung «Auf dem Mond ein Feuer»
schrieb, suchte er nach dem «Glitch»,
nach der Fehlleistung in der Leistung -
nicht aus Schaden- oder gar
Katastrophenfreude, sondern im Bedürfnis nach
Sinnlichkeit, Hautnähe, dem nicht
rationalisierten Rest, dem leiblichen
Abenteuer. Er suchte nach der Signatur
des Menschen, der, in dem von ihm
selbst geschaffenen Apparat gesichts-
und körperlos, eine anonyme Grösse zu
werden drohte. Er suchte in dem
System, das nicht fehlgehen durfte, die
Spur des Inkalkulablen, ohne die für
ihn das Unternehmen tödlich gewesen
wäre, auch bei perfekter Abwicklung.
Er lauerte auf eine unkontrollierte
Äusserung der Kontrolleure in Houston,
auf einen Fluch, eine Obszönität der
Astronauten, wie auf eine Erlösung.
Das Häufchen noch nie berührten, aber
berührbaren Mondgesteins, das die
Kapsel zurückbrachte, feierte er als
magisches Beweismittel gegen die Unge-
genständlichkeit der Expedition, die er
als bösartiges Wachstum der aseptischen,

gefühls- und geschmacklosen
WASP-Kultur empfand - als
wissenschaftlichen Versuch, den Menschen
bei lebendigem Leib in seiner Funktion
verschwinden zu lassen.

Mechanisches, dem Lebendigen aufgesetzt

- wenn die Mechanik die hochentwickelte

einer Rakete ist, wenn sie das
Lebendige auf bedingte Reflexe reduziert

hat, dann kann das Lachen schon
bang werden. Es hat nichts mit
Schadenfreude zu tun, denn der Schade würde

ja auf uns zurückfallen. Eher
horchen wir auf Lebenszeichen in der zi vi-

177



Zeitfragen Schweizer Ingenieur und Architekt 48/80

lisatorischen Grube, die wir uns selbst
gegraben haben. Der Astronaut Glenn
kommt wohlbehalten aus dem Weltraum

zurück, rutscht in seinem
Badezimmer aus und holt sich einen
Schädelbruch: darüber ist nicht zu lachen:
und doch vernehmen wir in der
Gegenüberstellung Weltraum/Badezimmer
ein unbehagliches Kichern: der banale,
aber fast tödliche Fall im Badezimmer
deckt das Unbewältigte unseres Komforts

auf, auf den der Astronaut in
seiner Kapsel nicht weniger Anspruch
erhebt als in seiner Intimsphäre. Dem
hochgemuten Satz, der Astronaut habe
sich im Weltraum wie zuhause gefühlt,
wird durch den Sturz im eigenen Haus
gleichsam der Boden entzogen. Und es
ist kein Trost, dass Badezimmerfabrikanten

ihrerseits dazu übergegangen
sind, ihre hygienischen Anlagen
«Systeme» zu nennen. Der Tücke des
verbesserten Objekts entspricht die
Harmlosigkeit des technisch spezialisierten
Subjekts: Gagarin hat, wir wissen es, im
Weltraum die Abwesenheit eines lieben
Gottes festgetellt, dafür ist der Amerikaner

Irwin als Bekehrter zurückgekommen

und evangelisiert die Lande
mit seinem Weltraum-Damaskus. So
setzten die Apollo- und Sojus-Helden,
ungetrübt durch ihre phantastische
technologische Kompetenz, den
Atheismus-Streit ihrer Urgrossväter fort; vom
Stammtisch ins Weltall: der Schritt der
Menschheit war doch nicht so gross.
Das Lachen kann einem vergehen,
wenn Experten, deren Phantasie die
Dimension eines Comics nicht überschreitet,

deren Freund/Feind-Reflexe
prähistorisch geblieben sind, über den
Verbleib unserer Art, über die Fortsetzung
unserer Geschichte entscheiden sollen.
Das muss eigentlich zum Knall kommen;

die Geduld des Objekts Erde, das
in unserer Hand zum Spielball geworden

ist, muss zur Tücke werden und uns
ins Gesicht springen. Dürrenmatts
schwarzes Wort wird verständlich, uns.
komme nur noch die Komödie bei. Unser

Untergang wäre, gemessen an der
uns mitgegebenen Verheissung, in der
Tat ein schlechter Witz, die Katastrophe

hätte die geistige Dimension der
Panne, ihre Dramaturgie wäre die der
dümmsten denkbaren Möglichkeit.

Selbstgeschaffene Sachzwänge

«Du mecanique plaque sur du vivant»
- wenn das Lebendige vom Mechanischen

überfordert wird, kann uns auch
die technische Sicherheit, welche die
Kernkraftwerkbauer ihren Anlagen
zuschreiben, nicht helfen. Dann müssen
wir, statt den Anlagen, uns selbst
misstrauen, müssen das Zittern lernen vor
unserer hartnäckigen Unberechenbarkeit.

Das menschliche Irren als tödliche -

Hypothek: eigentlich schade drum,

wenn wir bedenken, wieviel wir der
Tatsache verdanken, dass wir
unberechenbar sind und sogenannte Fehler
machen: wieviel spontanes Gefühl,
Geschichte, Erfindungsgeist. Jetzt aber
verlangen unsere eigenen Erfindungen
das Über- und Unmenschliche von uns:
dass wir keine Fehler machen, dass wir
uns selbst überholen. Jetzt sollen wir,
um unseren Werkzeugen zu genügen,
funktionieren wie'sie. Anders ist unsere
Sicherheit nicht zu garantieren; aber
lohnt sie dann noch die Garantie?
Wenn wir, zur Rettung unserer Haut,
einen immer lückenloseren Panzer
benötigen, was hat dann die Haut von
ihrer Rettung? Energie mache frei, hören
wir, aber dafür muss sie uns scheinbar
erst die Freiheit nehmen, die Freiheit,
uns zu bewegen - es darf, angesichts
unserer Atommeiler, Zwischen- und
Endlager, einige tausend Jahre keine
Völkerwanderung mehr geben, keine
politische Instabilität, nicht einmal eine
grössere Demonstration; die bürgerlichen

Freiheiten, für die ein paar hundert

Jahre, nicht immer unblutig,
gekämpft worden ist, wird man rationieren

müssen, sogar die Freiheit, Angst zu
haben, wird sehr ungern gesehen sein,
wie jede destabilisierende Phantasie.
Die Frage: halten wir das aus, ist ebenso
berechtigt wie die technische: schaffen
wir das; die Hauptfrage bleibt aber:
brauchen wir uns das gefallen zu
lassen? Versucht da nicht ein
selbstgeschaffener Sachzwang, sich ins Zentrum
unserer geschichtlichen Existenz zu
setzen? Was ist das für eine Entwicklung,
die uns zum Stillhalten verpflichtet?
Dass die unvernünftige Natur selbst
nicht daran denken darf, Erdbeben
oder Springfluten zu veranstalten, wird
sie sich hoffentlich gesagt sein lassen.

Vom Alltag

Meine Damen und Herren, ich wollte
.heute nicht gross reden, nicht vom
Weltraum oder von A-Werken, sondern
vom Alltag. Ich wollte mit so wenig
kulturkritischem Moralin wie möglich -
das ja billig zu beziehen ist - aus meiner
und anderen Küchen reden, nicht von
Visionen, sondern von Erfährungen.
Ich wollte von einer besonderen Tücke
unserer technischen Objekte reden,
einer unschuldigen gleichsam: der nämlich,

dass sie, in Umkehrung eines
bekannten Faust-Zitats, stets das Gute
wollen, und stets das Böse schaffen -
nicht stets, aber bemerkenswert oft Ich
wollte davon reden, dass unsere
Technologie die eingeborene Neigung zeigt,
mit den Problemen, die sie löst, neue
Probleme zu schaffen - um mich
handelsüblich auszudrücken: eine neue
Generation von Problemen. Dass technische

Lösungen alter Rätsel und Träume
die merkwürdige Eigenschaft haben

können, uns die Träume zu stehlen, das
Träumen abzugewöhnen, im Grenzfall
zu Alpträumen im werden. Ich habe
schon für Bühnen geschrieben, deren
technisch perfekter Apparat das
Theaterspielen unmöglich machte -
jedenfalls das Theater spielen. Für die
Beleuchtung steht ein Steuergerät zur
Verfügung, in das der Regisseur sein ganzes

Licht-Programm einfüttern kann,
nein muss - da das Gerät ja den Sinn
hat, einen teuren Beleuchter einzusparen,

steht er eben nicht zur Verfügung.
Mit der Folge, dass die Produktion dem
Beleuchtungsprogramm nachlaufen
muss - sie wird zum Playback eines
elektronischen Apparats, dessen
Fnrchtbarkeit auf den netten Einfall
zurückzuführen ist, Regisseur Arbeit und
Mühe abzunehmen. Der Konstrukteur
konnte offenbar nicht wissen, dass in
dieser Arbeit und Mühe, in Versuch
und Irrtum, in der Freiheit, wohin man
will, der Sinn des Theaterspielens
besteht. Er hatte es gut gemeint, als er diesen

Sinn wegprogrammierte. Und wenn
es schliesslich gelingen sollte, das teure
Steuergerät abzuschalten, steht es
natürlich als moralischer Vorwurf im
Raum: die Theaterleute sind ihrer
Amortisationspflicht nicht nachgekom-

Auch das nächste Beispiel ist nicht
erfunden: Ich nehme im Studio Zürich an
einer Diskussion teil, die eine deutsche
Rundfunk-Universität veranstaltet, wir
reden in internationaler Konferenz-
Schaltung über ein literaturgeschichtliches

Thema. Plötzlich ist der Ton weg,
ein falsch programmierter Computer
hat mir das Wort abgeschnitten. Ich
weiss nicht, ob das ein Unglück war -
aber in einem primitiveren System wäre
es wohl reversibel gewesen. In diesem
komplexen ist es ein Schicksal. An
einen Eingriff ins Innenleben dieses
elektronischen Gehirns ist innert nützlicher

Frist nicht zu denken. So brauchen
Leute, die sich im Lande Hessen auf
den zweiten Bildungsweg begeben
haben, nicht mitzuschreiben, was ich über
den auktorialen Erzähler zu sagen habe.

- Der verbesserte Kommunikationsapparat
als Verhinderer von Kommunikation:

auch eine beliebte Nummer für
Kabarettisten, denken Sie an Cisar Kei-
sers Probleme mit dem Telephon. Je

sinnreicher unsere technischen Mittel
werden, desto mächtiger ist natürlich
die Nonsense-Kapazität, deren sie
fähig sind. Um solchen Pannen
zuvorzukommen, sind sie gezwungen, ihre
Mitteilungen so weit zu formalisieren, dass
das sogenannte Sendegefäss schliesslich
absolute Priorität vor dem Inhalt hat.
Dass das Medium die Message bis zu
ihrem Verschwinden vorgibt, weiss
jeder, der für Zeitungen oder elektronische

Medien gearbeitet hat. Was dort
zählt, ist am Ende das Zählbare: Minuten

oder Zeilen. Der Rest ist weniger I n-

178



Zeitfragen Schweizer Ingenieur und Architekt 48/80

halt als Präsenz, nominelle Anwesenheit,

ein bisschen Geräusch zur Illustration

Ihres Namens.

Manipulation der Wirklichkeit

Die gesellschaftlich teuersten Mittel
haben die verständliche, aber problematische

Eigenschaft, Pannen dadurch
vorzubeugen, dass sie die Aussenwelt nach
ihren Bedürfnissen modellieren, quasi
technologie-gängig machen. Da der
Apparat sich nicht ändert, muss die
Realität nach seinem Schema verändert
werden. Angenommen, es wird ein
Holzbein erfunden, dessen Vorzüge
gegenüber natürlichen Beinen itas Auge
stechen; angenommen, ich lerne schon
früh, als Kind, dass ich mir mit diesem
Holzbein einen allgemein verbindlichen

Wunsch erfülle, dass der Gewinn
die Amputation meiner Beine aufwiegt.
Angenommen, diese Verbesserung meiner

Fortbewegung komme nur zum
Tragen, wenn holzbeingerechte Gehwege

gebaut werden: dann werden sie
natürlich gebaut werden, ich werde mich
selbst dafür einsetzen, das Holzbein
wird dann überhaupt ein Symbol für
Fortkommen werden. Die natürliche
Topographie braucht dem Sachzwang
Holzbein nur ein wenig angepasst zu
werden, und die Industrie, die Holzbeine

herstellt, und Arbeitsplätze dafür
schafft, wird sich dieser Entwicklung
nicht entgegenstellen. Sie brauchen jetzt
nur noch für Holzbein Automobil zu
sagen, und das Beispiel wäre zur Kennt-
lichkeit entstellt Am Anfang des Autos
stand ein Menschheitsbedürfnis, nach
besserer Mobilität, ein faszinierendes
Spielzeug, dessen Verbesserung nicht
nur Gewinn abwarf, sonder auch Spass
machte. Die wirtschaftliche Vernunft
gab ihren Segen dazu, die Pferde be-
grüssten ihre Entlastung durch mechanische

Pferdestärken. Am Anfang stand
die frische Luft, die man sich um die
Nase wehen Hess, standen, wenn der
Staub sich gelegt hatte, der Neid und
die Bewunderung der Nichtmotorisierten.

Am vorläufigen Ende steht - in der
Tat: steht - die Kolonne, stehen die
Motoren, auch wenn sie laufen, steht ein
See von Abgasen, in den Städten, höher
als Kindernasen; das einzige, was
schneller läuft, ist der gestresste Puls
der Fahrer, die Pferde sind nicht nur
um ihre Plage, sondern auch um ihre
Existenz gebracht, wenn sie nicht, für
eine begünstigte Minderheit, das inzwischen

zu Tode motorisierte Bedürfnis
nach Bewegung bedienen. Die Tücke
des verbesserten objekts: die freie Mobilität,

die das Auto versprochen hat, ist
auf dem Weg ihrer Verbreitung und
Verbesserung ins Gegenteil umgeschlagen,

sagen wir genauen in einen Schein
von Mobilität. Schnell ist das Auto
immer noch auf dem Tachometer und
durch sein Styling, es mag seinem

Zweck nicht mehr dienen, dafür ist es
selbst einer geworden. Wir können es

zur Herstellung von Illusionen nicht
entbehren, es ist notwendig wie das
Morphium für den Süchtigen, es erfüllt
unsere Wünsche nicht, aber es tut mehr:
es repräsentiert sie. Für die vertikale
Mobilität gibt es noch etwas her, als
Gesprächsstoffist die technische Vollkommenheit,

die wir nicht mehr ausschöpfen

können, unersetzlich geblieben. Wir
brauchen es als Kredit- und Potenznachweis,

als zweite Haut, als Isolierzelle, als
Schmuckblech. Sein Fetischcharakter
hat, wie beim Gold, seinen Nutzwert
abgelöst.

Da ich beim Übertreiben bin, fahre ich
gleich so fort: Sehen wir die Küchen an,
diese perfekten Steuergeräte eines
modernen Haushalts, den Wasch- und
Spül- und Trockenautomaten, den Mixer

und Mikrowellengrill. Da wird der
Hausfrau als Service angeboten, was
früher ihr eigenes hartes Tagewerk war,
an Waschtagen musste Personal
zugezogen werden, man war geschafft und
wusste, was man geschafft hatte. Ich
behaupte nicht, dass die technisch ärmere
Hausfrau glücklicher gewesen sei. Ich
stelle nur fest: die Bedienung durch
verbessertes Gerät hat nicht die Folge -
ganz im Gegenteil -, dass die Begünstigte

ihre Stellung als sinnvoller erlebt.
Hausfrau, Nur-Hausfrau ist, sozial
gesprochen, kein ehrlicher Beruf mehr. Es
scheint, dass der Mensch, durch die
Verbesserung seines Werkzeugs, nicht
nur von Arbeit entlastet, sondern auch
um ihren Sinn gebracht werden kann.
Mit der Last verliert sich auch das
Gewicht dieser Arbeit, und damit der
Wert, das Selbstwertgefühl dessen, dem
sie abgenommen wird. Es könnte also
bessere Gründe geben, als die drohende
Energieknappheit, uns wieder zur
intensiveren Mitarbeit an der Befriedigung

unserer Grundbedürfnisse
anzuhalten. Es könnte uns zu denken geben,
dass wir den Schweiss, den der Arbeitsplatz

nicht mehr kostet, auf dem Vita-
Parcours oder im Fitness-Center ver-
giessen, und zwar unbezahlt. Dafür
kaufen wir das Abenteuer, die Strapaze,
die Entbehrung, die uns der Alltag er-
lässt - oder schuldig bleibt -, beim
Reiseunternehmer für teures Geld. Die
anstrengende Freizeit muss den körperlos
gewordenen Job ergänzen: und sie hat
ihrerseits eine Industrie hervorgebracht,

die den offenbar nicht nur
erwünschten Freiraum, das drohende
Vakuum und Sinndefizit ausstatten muss
und in Form von Bastelzeug vorindustrielle

Beschäftigungsformen anbietet.

Zielkonflikte

Verallgemeinern wir diesen
Widerspruch, so begegnen wir einem Zielkon¬

flikt unserer Industriegesellschaft, der
sich besonders scharf als Dilemma der
Arbeitnehmer und ihrer klassischen Po-
stulate äussert. Was wollen sie? Im
neunzehnten Jahrhundert war es klar
einen sicheren Arbeitsplatz, mehr
Lohn, und weniger Arbeitszeit - in dieser

Reihenfolge. Aber die Entwicklung
der Produktivität hat in jedem dieser
drei Wünsche einen Konflikt erweckt,
der es den Arbeiterorganisationen
immer schwerer macht, ihre Interessen zu
vertreten. Die Reduktion der Arbeitszeit

ist dann nicht wünschenswert,
wenn ich meine Arbeit als sinnvoll erlebe

- kein Freiberuflicher wird sich, aus
welchen Gründen immer, eine 36-Stun-
den-Woche verschreiben lassen. Dem
höheren Lohn, an sich immer
wünschenswert, hängt, tief im Bewusstsein
des Forderers, der Geruch heimlicher
Entschädigung für entgangenes Leben
an, also ein Makel von Trostpreis und
Wiedergutmachung; stille Voraussetzung

dieser Forderung ist immer, dass
ich nicht meine, sondern fremde, für
mich wertlose Arbeit leiste, dass ich mir
den Verlust meiner Selbstverwirklichung

bezahlen lasse: der Konsumgewinn,

den ich mir damit erarbeite, kann
schon darum kein reines Glück sein.
Sogar der sichere Arbeitsplatz, die Basis

für schlichte Existenzerhaltung, ist
im Sozialstaat ins Zwielicht geraten:
nicht nur, weil der Arbeitslose zur Not
von der Unterstützung existieren kann,
sondern weil er sich ein anderes, distanziertes

Verhältnis zu Arbeit und
Leistung erworben hat, weil er die
Arbeitslosigkeit also nicht mehr als das Ende
aller Dinge erleben muss. Heute beuten
viele junge Leute lieber sich selbst aus,
als für mehr Lohn ungeliebte Arbeit zu
leisten, sie wenden sich vom Freizeit-
und Leistungsverhalten ihrer Eltern ab,
und lassen sich diese Selbstbestimmung
etwas kosten. Sie sehen den Preis, den
die Leistungsgesellschaft für ihre
Mehrwertschöpfung zahlt, in jedem Fall für
höher, für unmenschlich hoch an. Sie
beginnen durch ihre Praxis die Prognose

sowohl des Kapitalismus wie seines
historischen Kritikers Marx zu widerlegen

(jedenfalls: ihr zuwiderzuhandeln),
wonach das Wohl, oder das Heil der
Gesellschaft vom unaufhörlichen
Wachstum ihres Sozialprodukts
abhängt. Dieses Wachstum selbst ist in
ihren Augen zum Unheil geworden, das
mit seinen Produzenten auch ihre
natürliche Basis zu verschlingen droht.
Die Tücke des verbesserten Objekts ist
zum Warnzeichen geworden: sie zeigt
den Punkt an, wo die Verbesserung
blind wird für ihre gesellschaftlichen
Kosten, wo ein Verkehrsunfall ebenso
als Wachstum des Bruttosozialprodukts
zu Buche schiigt wie der Verschleiss
unersetzlicher Energiequellen oder die
Herstellung eines Massenvernichtungsmittels.

Wenn ich sogar für die Beseitigung

der Umweltschäden, die ich mit

1179



Zeitfragen Schweizer Ingenieur und Architekt 48/80

meinem Wachstum anrichte, das Kapital
der Natur angreifen muss, wenn die

Erschöpfung dieses Kapitals abzusehen
ist, dann ist die verbesserte Technik, mit
der ich diesen Abbau betreibe, im wahrsten

Sinn des Wortes ein Selbstbetrug:
dann werden wir die technische Erfindung

nicht als Hilfsmittel zur Verbesserung

des Lebens, sondern als Beweismittel

für unsere kollektive Lebensunfähigkeit

verwendet haben. Der Untergang

der Saurier, kein Zweifel, war das
Resultat lauter sinnvoller Reaktionen:
für die Riesenhaftigkeit ebenso wie für
die verbesserte Panzerung muss ihnen
die Umwelt gute Gründe geliefert
haben, es war bloss nicht daran gedacht,
dass sie einmal der Boden nicht mehr
tragen würde. In diesem unbedachten
Grund sind sie untergegangen, ein
prähistorisches Tier, disqualifiziert von der
Teilnahme an der weiteren Geschichte
des Lebens.

Sichtbarer Nutzen, fühlbarer
Nachteil

Es gibt heute, in allen Zweigen der
Kulturtechnik, ein schleichendes Gefühl
dafür, dass die Verbesserung der Mittel,
die immer rabiatere Verbesserung, den
Zweck dieser Mittel verfehlt, damit
ihren Sinn verliert. Denken Sie an die
chemische und nukleare Technologie
der Medizin, die eine Reihe klassischer
Krankheitsbilder durch die Vordertür
verdrängen konnte und dabei die
Hintertür für neue, unbekannte geöffnet
hat. Auch wenn man nicht so weit
gehen will wie Ivan Ilich, diese Krankheiten

geradezu iatrogen, also von der
therapeutischen Industrie verursacht zu
sehen, so zeugen sie doch für etwas
Irreparables in unserer Existenz, das sich
gegen jede Verdrängung durchsetzt, sie

zeugen für die Begrenztheit dieser
Existenz, und für die Unentrinnbarkeit des
Todes. Dass wir diese notwendige
Bedingung des Lebens als System fehler
behandeln, den man mit aggressiver
Technik zurechtrücken kann, ist
vielleicht der tiefere Grund für die
hochqualifizierte Unzulänglichkeit unserer
Wissenschaft. Sie versucht eine Wahrheit

zu falsifizieren, die ihrer Bemühungen

spottet, als anerkannte Wahrheit
aber das Leben seiner Mühe wert
machen könnte. In der sogenannten Tücke
des Objekts, das sich gegen den Benutzer

sperrt, begegnet diesem seine eigene
Ahnung, dass es mit Benützen und
Beherrschen nicht getan sein könnte; dass
es seine eigenen Grenzen sind, die ihn
erfinderisch gemacht haben, und dass
erst die Anerkennung dieser Grenzen
ihn zum Menschen im vollen Sinn
macht.
Was wir also die Tücke des Objekts
nennen, könnte eine verkleidete Reaktion

des Subjekts auf seine eigene herr¬

schaftliche Technik sein; ein
Beziehungsproblem zwischen Partnern, welche

die moderne Technik zu ungleichen
Partnern machen will, obwohl sie nur
im gegenseitigen Dienst gemeinsam
überleben können. Dem sfc/ubaren
Nutzen steht heute für viele erst ein
fühlbarer Nachteil gegenüber. Wir sollten

uns Mut machen, unsere Gefühle
ernst zu nehmen, und dabei den Vorwurf
der Irrationalität, des laienhaften
Unverstandes nicht scheuen. Angesichts der
niedagewesenen Entwicklung, welche
die moderne Technik vom Zaun gerissen

hat, und ihrer Folgen für die Kultur
sind wir alle Laien. Der Humanist alter
Schule hat gegen die Finsternis, das
kollektive Nichtwissenwollen, die
Vernunft geltend gemacht. Damit stand er
auf der Seite der Technik, deren
Rationalität ein Akt der Vernunft, der freudigen

und fröhlichen Vernunft war. Heute

muss er die Vernunft gegen die
irrational gewordene Rationalität in Schutz
nehmen; gegen die zum Fetisch gewordene

Unvernunft des Machbaren eine
Vernunft des Gefühls.

Naturgeheimnis

Es scheint eine Indiskretion gegenüber
den Gegenständen zu geben, die
zurückschlägt auf die Kultur. Anders
gesagt: es scheint dem Menschen nicht
gegeben, sich unbeschränkt zum Herrn
über die Kreatur aufzuschwingen, ohne
selbst zum Sklaven seines Herrschaftsinteresses

und am Ende einfach ein
schlechter, zerstörerischer Herrscher zu
werden. Herrschaft und Ausbeutung
sind offenbar nicht die geforderte
Umgangsform im Reich der Natur. Goethe
hatte etwas gegen Ferngläser, sogar
gegen Brillenträger, es war eine instinktive

Vernunft, die ihm sagte, dass zur
Wahrnehmung der Natur nicht jedes
Mittel recht sei. Der Gegenstand selbst,
dessen Eigenwille respektiert, dessen
eigene Bildung wahrgenommen werden
muss, gibt dem Betrachter zu verstehen,
wie er betrachtet sein will: unter Wahrung

seiner Persönlichkeit, ja seiner
Ganzheit. Der Gegenstand soll - daran
bemisst sich die Produktivität der
Forschung - im Betachter ein neues Organ
aufschliessen. Dazu ist aber nötig, dass
sich auch dieser Betrachter auf seine
natürliche Begabtheit, seine persönliche
Wachstumsanlage verlässt. Ein Ganzer,
der Mensch, soll einem Ganzen, der
Natur, partnerschaftlich gegenübertreten,

seine natürlichen Eigenschaften
würdigen und, wo möglich und
angebracht, nützen. Der Mensch bildet die
Natur nur, indem und insofern er sich
von ihr bilden lässt. In einer so
verwandtschaftlichen Beziehung ist für
mechanische Tricks so wenig Raum wie
in der Liebe; sie unterbrechen den Kon¬

takt und damit den Fluss der Erkenntnis.

Der berühmte Satz, wonach das
Auge sonnenhaft sein müsse, um die
Sonne erblicken zu können, schliesst
die Erfahrung ein - im «Faust» wird sie
poetisch geschildert -, dass das Auge
die Sonne ohne Schaden nicht direkt
erblicken kann: «Am farbigen Abglanz
haben wir das Leben.» Das heisst, die
Sonne gibt die richtige, erkenntnismächtige

Umgangsform mit sich selbst
dem Betrachter vor. Die Farbe ist die
uns zugedachte Forschungsbasis für das
Licht, die Farbenlehre ist der Knigge
dieser Forschung: die gegenstandsgerechte,

menschenwürdige Beschreibung
der «Taten und Leiden des Lichts».
Natürlich können wir das Auge, wenn wir
die Sonne unmittelbar haben wollen,
mit Instrumenten bewaffnen oder
durch Instrumente ersetzen. Daran,
dass unser Blick durch diese Praxis
blind oder verblendet wird - wenn auch
noch nicht physisch erblindet -, ändert
sich nach Goethes Überzeugung nichts.
Natürlich können wir - wie Newton es

getan hat - einen Lichtstrahl durch ein
Loch in einen dunkeln Raum leiten, in
einem Prisma brechen, in Spektralfarben

zerlegen und glauben, sogar beweisen,

dass das reine Licht aus diesen Farben

zusammengesetzt sei. Wir mögen
dabei - auch wenn Goethe es bestreitet -
ein Naturgesetz entdecken, aber, daher
Goethes skurril erscheinende Abwehr,
ein minderwertiges, niedriges, die Fülle,

die erscheinende Wahrheit des
Gegenstands beugendes Naturgesetz; ein,
das nicht der Sonne gleicht, sondern
unserem eigenen fragmentarischen,
zählenden, rechnenden Bedürfnis.

Wir können, wenn wir die sinnliche
Erscheinung einer Sache nicht für ihre
Wahrheit halten, den Vorwitz noch viel
weiter treiben. Das neunzehnte und
zwanzigste Jahrhundert haben es, erst
triumphal, dann angsterregend, bewiesen.

Wir können die Natur so weit
erforschen, bis sie unserer forschenden
Unzufriedenheit gleicht; bis ihre
Antworten zu unseren Fragen stimmen und
sie sich dem Anspruch des Habens, mit
dem wir in sie eindringen, scheinbar
unterwirft. Wir können mit diesem
Verfahren unerhörte Kräfte entfesseln, das
ist bewiesen; wir können dabei auf den
Punkt kommen, wo unsere Herrschaftstechnik

selbst unbeherrschbar wird -
technisch beherrschbar vielleicht, aber
sozial, politisch, psychologisch nicht
mehr beherrschbar -, auch diese Tatsache

beginnt uns zu dämpfen. Goethe,
der von alter Naturweisheit auch etwas
verstand, wusste ahnungsvoll (und
machte sich schon lächerlich damit),
dass es Geheimnisse der Natur gibt, in
die wir nicht dringen sollen. Sie sind
nicht für uns bestimmt, weil wir ihnen
nicht gewachsen sind - oder nur
technisch gewachsen, was in seinen Augen
dasselbe ist. Naturforschung bedeutet

1180



Zeitfragen Schweizer Ingenieur und Architekt 48/80

nicht: über den Gegenstand verfügen,
das ist Zauberlehrlingswerk; es bedeutet:

ihn auf die rechte Weise erscheinen
und sein lassen; seine Geschichte, sein
Eigenleben respektieren; die Wirkflögy;
erfahren, die er uns zuwendet. Für eine
Mentalität, die Zudringlichkeit mit Tiefe

verwechselt, ist das eine oberflächliche

Wissenschaft. Aber Goethe hatte,
als Künstler, ein Gefühl dafür, dass
Oberflächen unverletzlich sein müssen;
denn sie sind von innen gebildet, sie
sind die Form, mit denen ein Inneres -
eines Steins, eines Tiers^eines
Menschen - physiognomisch mit dem Aussen

kommuniziert, sie sind die Sprache
einer Sache. Mit dieser Sprache in einen
verbindlichen Dialog zu treten: das war
für Goethe Naturwissenschaft. Er war
für weiche Technik, «zarte Empirie»,
ein schonendes Verfahren, small is be-
autiful, denn im Kleinen zeigen sich die
grossen Gesetze. Das höchste Gesetz
aber, die wissenschaftliche Forderung
par excellence, das ethische Prinzip der
Forschung, ist das Prinzip Verwandtschaft,

will sagen: die Angemessenheit,
die Höflichkeit, die offene Begegnung
von Subjekt und Objekt, die Bereitschaft

zu einer gemeinsamen Geschichte.
Goethes Wissenschaft ist Gastrecht

bei der Natur. Ihr Ethos ist die Begrenzung;

gegeben durch die Grenze des
Gegenstandes, ebenso aber durch die Grenze

der eigenen Existenz. Im Bewusstsein
unserer Sterblichkeit treten wir dem
ebenfalls Vergänglichen, nur
vergleichsweise Dauernden entgegen. Die
Zeit, in der wir ihm mit wachem Sjjfe:
entgegenkommen,bevor wir selber wieder

ins Nichtsein zurücktreten, ist
gemessen, aber nicht durch die Zahl messbar,

sondern durch das Gefühl der
Würde. Sie hat Anspruch, diese Begegnung,

auf Rücksicht, Freude, Neugier
und Festlichkeit. Goethe spürte sogar in
Brillen und Ferngläsern ein Defizit,
eine mit unfairen Mitteln kompensierte
Mangelhaftigkeit des Subjekts, eine
Wertverminderung des Objek& kurz:
ein Verfahren gegen die Natur. Meine
Phantasie reicht zur Vorstellung nicht
aus, was er beispielsweise zu Versuchen
sagen würde, die Tiere, berechtigte
Mitgeschöpfe also, zu Trägem organischer
Substanz zu degradieren, an denen wir
die Wirksamkeit chemischer Therapien
für den Menschen erproben, und zwar
in gesetzlich vorgeschriebenen
Massentötungen. Wer Tiere als Wegwerfobjekte

behandelt, hätte in seinen Augen
wohl nicht nur den Anspruch auf
Heilung verwirkt, sondern seine Unheil-
barkeit bestätigt und seine eigene
Menschlichkeit ins Gesicht geschlagen.
Mich verfolgt die Phantasie, andere
Zeiten könnten die unsere messen an
unseren Formen der Tierhaltung, der
industriellen Ausschlachtung unersetzlichen,

auf unseren Schutz angewiesenen

Lebens, und sie könnten dabei
Wörter wie «Auschwitz» denken.

Was dürfen wir tun?

Auch ohne solche Phantasien scheint
mir die Annahme realistisch, dass unsere

Umgangsformen flp der Natur ein
treuer Spiegel sind unserer Umgangsformen

mit unseresgleichen und mit uns
selbst; denn auch wir sind Natur; eine
Natur, in der die Schöpfung, so haben
es die Philosophen gesehen, zum
Bewusstsein ihrer selbst gelangen, Geist
werden will. Ich fürchte, dass dieses
Bewusstsein zum Zerrspiegel seiner
Gegenstände geworden ist; dass das Bild
der Indiskretion, das er einfängt, zur
Karikatur unserer eigenen Menschlichkeit

gewordeii ist. Wir sind tief in die
Materie eingedrungen und haben
entdeckt, was zu entdecken uns nicht
bestimmt war; das Kriterium dafür ist der
Gebrauch, den wir davon machen, ein
unbeherrschter, in der Tendenz tödlicher

Gebrauch. Die Spaltbarkeit der
Materie: sie ist die Antwort auf eine
Frage, die ein gespaltenes Wesen an sie

gestellt hat, gespalten zwischen Kopf
und Gefühl, unsicher in dem, was es

will, sicher nur, dass es immer mehr
will: diese Sucht hat es sich angewöhnt,
Fortschritt zu nennen, und es muss ihn
zählen und messen können, da es ihn
offensichtlich nicht erleben und gemessen

kann. Es ist, meine ich, ein zugleich
schlauer und unempfindlicher, ein, an
der möglichen Grammatik der
Beziehungen gemessen, ahnungsloser und
analphabetischer Zugriff auf den
Gegenstand, diese Naturwissenschaft, von
der Heidegger gesagt hat, dass sie sich
selbst das Unüberwindliche sei. Es

muss uns zu denken geben, dass die
kleinsten von uns festgestellten Objekte
- und wohl auch die grossten - nicht
mehr Objekt im klassischen Sinn sein
wollen; dass sie sich unserer Beobachtung

einfach darum entziehen, weil unser

Objfijrtiv sie nicht fassen kann, ohne
sie zu verändern. Hier stösst die Technik

der Vergegenständlichung an ihre
Grenze: als ob das, was uns interessiert,
sich weigerte, nach unseren Bräuchen
Gegenstand zu werden; als ob die
Tatsache, dass wir im Kernbereich der
Materie nur noch Gewalt entfesseln kön-
nen, uns vor Augen führen wollte, wir
hätten die adäquate Distanz zu diesen
Gegenständen versäumt; jene
Brüderlichkeit, von der Faust im Monolog
«Wald und Höhle» spricht, die sich
daraus ergibt, dass wir die Dinge sprechen

lassen, dass wir sie hören können.
Die Wissenschaft ist in Gefahr, taub
und blind zu werden gegen den einzigen
Zweck, den sie nach der Überzeugung
der Aufklärer hätte haben dürfen: den
Menschen instand zu stellen, für nichts
und niemand Mittel zu sein; frei zu werden

für die Bestimmung seiner selbst.
Die alte optimistische Konvergenz-
Theorie - Wissenschaft sei per se
befreiend, verbesserte Technik immer

schon Verbesserung des menschlichen
Lebens - ist überholt; überholt durch
eben das, was wir immer noch
Fortschritt nennen. Der wichtigste
Forschungsgegenstand einer Hochschule
dürfte nicht mehr sein: Was können wir
machen? sondern: Was dürfen wir tun?
Wie sollen wir handeln? Technik muss
wieder Praxis im Sinn des Aristoteles
werden: Wählbarkeit unseres
Handelns; Ablösung der Sachzwänge durch
Einsicht in das, was not tut, in das
Notwendige im eigentlichen Sinn des Wortes.

Technik für uns

Kürzlich habe ich, nach einer Reise
durch Deutschland, ein Radiofeuilleton
gegen das deutsche Panoramafenster
verfasst: jenes kippbare pflegeleichte
blitzende Loch in der Fassade, das ein
altes Haus optisch in eine billige Normkiste

verwandelt, das in seiner Massierung

ganze Strassen- und Ortsbilder
erblinden lässt, das Gesicht eines Ortes
zerstört. Ich habe selten auf eine Äusserung

ein ähnliches Echo erhalten - eine
tiefgehende Reaktion von Leuten, die
angefangen haben, sich gegen die
fortgeschrittene Hässlichkeit ihrer
Lebensumstände zu wehren. Diese Fenster, las
ich, seien so, «als ob sich einer die Nase
waagrecht ins Gesicht dreht». - «Sicher
ist eine Glatze pflegeleichter», fand
eine scheinbar entlastete Hausfrau,
«lasse ich mir deshalb meine Locken
scheren?» «Vor drei Tagen erst habe
ich die Riesenscheiben geputzt, all meine

Blumentöpfe beiseite geräumt Und
dann wäre mir das Ungetüm beim Kippen

fast auf den Kopf gefallen. Jetzt
ärgert mich schon wieder der viele Staub
und die Ränder der Tropfen. Das alles
hätte ich bei den alten Sprossenfenstern
übersehen. Da stört der Schmutz lange
nicht so, der verspielt sich. Das ist so
wie mit einem hochglanz-plastikbe-
schichteten Tisch, Sie sehen jeden Makel.

Sie wischen kürzer, aber öfter. Und
das läppert sich mit der Zeit. Hochglanz
will immerauf Hochglanz sein. Mit dieser

lästigen Forderung ärgert er mich
wie ein tropfender Wasserhahn.»

Eine Kleinigkeit? Es gibt in der Kultur
nichts Kleines - oder anders gesagt:
Kultur ist, wenn es nichts Kleines gibt.
Ich rede von einem Symptom, meine
Damen und Herren, einem Verbesse-

rungs- und Entlastungszeugnis, das die
Bautechnik sich und dem Verbraucher
ausgestellt hat und das, wenn
gebraucht, zum Armutszeugnis wird. Die
Tücke des verbesserten Objekts besteht
darin, dass es, gedankenlos «verbessert»,

den verbesserten Gegenstand
entwertet. Man kann ihn vorzeigen, aber
nicht mehr lieben. Die Verbesserung
erweist sich als Schein in jedem Sinn. Ge¬

ll



Zeitfragen Schweizer Ingenieur und Architekt 48/80

gen die Behebung materieller Not redet
niemand. Wenn mehr Leute länger
leben und besser wohnen, wenn weniger
Leute hungern und frieren, hat die
Technik etwas erreicht - mehr, als sie
bis heute erreicht hat. Aber sie wird zum
Unglück, wenn sie uns von unserer
Kreativität entlastet, wenn sie uns das
Bedürfnis - ja die Fähigkeit -
abgewöhnt, mit Sachen lust- und liebevoll
statt wegwerfend umzugehen, Anhänglichkeit

und Treue zu ihnen zu entwik-
keln. Die Technik ist aus dem Mut und
der Lust zur Veränderung und Verbesserung

hervorgegangen. Es wäre ein
Hohn, wenn sie uns zu böser Letzt die
Lust zur Veränderung und Verbesserung

abgeschnitten hätte. Wozu verbessern

wir die Dinge? Darauf gibt es eine
schlichte Antwort, die in der Praxis sehr
schwierig geworden ist Für uns. Eine
Technik, die uns Mühe, Sorge und Not
abnimmt, ist nicht zu verachten, aber
auch nicht zu vergöttern. Denn eine
Technik, die den Menschen ersetzt - die
uns die Arbeit an uns selbst abzunehmen

verspricht -, ist eine tödliche Ver-
heissung, und ein unmenschlicher
Fortschritt.

Ich bin kein Techniken ich kann nicht
fachmännisch aus dieser Schule plaudern.

Aber ich rede auch nicht gegen
sie, sondern für ihre Menschlichkeit.
Die Maschinen, die hier stehen, sollen
nicht gestürmt werden, sondern
gebraucht: aber wir, nicht sie, sollen
bestimmen, wozu gebraucht. Kein Wissen,

das in der Welt ist, kann zurückgenommen

werden; aber damit es uns
dazu diene, unsere eigene Zurücknahme

zu verhindern, müssen wir lernen,
unser Wissen zu verantworten. Die
Technik kann uns nicht sagen, was wir
brauchen. Sie weiss nicht, wo sie ihren
guten Sinn verliert, wenn wir es nicht
wissen. Die Fragen: Was wollen wir?
Was dürfen wir wollen? Und wieviel
wenden wir dafür auf? Sind keine
technischen Fragen. Die Technik kann zu
ihrer Lösung beitragen. Aber sie darf
sich nicht an die Stelle einer Antwort
setzen. Wir sind nicht mehr, weil wir
mehr machen können. Wie wird's
gemacht? ist nie eine Frage nach dem
richtigen Leben gewesen.

Entwicklung?

Zu den Gefahren der technischen
Zivilisation gehört der ungeheure Abstand,

den sie zwischen unseren Kulturen und
völlig anderen aufgerissen hat. Viele
von uns haben aufgehört, diesen
Abstand mit «Entwicklung» gleichzusetzen.

Mit ebensoviel oder mehr Grund
lässt sich behaupten, dass uns diese

Entwicklung von Informationen
abgeschnitten hat, die bescheidene Kulturen,

ja, die die Tiere besitzen -
lebenswichtige, lebenserhaltende,
lebensfreundliche Informationen. Bei Licht
besehen, ist es der technologischen
Zivilisation nicht gelungen, ein einziges
Grundbedürfnis zu befriedigen - sie hat
nur den Unzufriedenheitspunkt zu
verschieben vermocht. Und dafür hat sie
den hohen Preis bezahlt, andere
Grundbedürfnisse zu ignorieren oder zu
disqualifizieren: das Grundbedürfnis nach
Spiel, nach jeder Art von zweckfreiem
Verhalten, nach Spontanität, nach
Körpernähe, sozialem Experiment, nach
Phantasie und freundlicher Verrücktheit.

Hat eine Schule wie die ETH
keinen Raum für solche Bedürfnisse?
Dann wird die Qualifikation, die sie
ihren Studenten bieten kann, mit der Zeit
keine Verlockung mehr bedeuten. Ein
Sachzwang, der Herrschaft über die
Dinge nur um den Preis eigener Unfreiheit

vermittelt, wird unannehmbar sein.
Damit die Schule dem Leben diene, wie
das lateinische Sprüchlein besagt, muss
sie ein Stück Leben verkörpern und
dadurch Leben verbreiten. Naturwissenschaft:

der Begriff verkörpert eine
Spannung - Natur entzieht sich dem
System, die Wissenschaft verlangt es.
Für Goethe war dieses SpannungsVerhältnis

eine Herausforderung des ganzen

Menschen, eine Anweisung zum
Lebendigen, zu einem kunstgerechten
Umgang mit dem Gegenstand. Im
historischen Teil seiner Farbenlehre lesen
wir:

«Da im Wissen sowohl als in der Reflexion

kein Ganzes zusammengebracht werden

kann, weil jenem das Innere, dieser
das Äussere fehlt, so müssen wir uns die
Wissenschaft notwendig als Kunst denken,

wenn wir von ihr irgendeine Art von
Ganzheit erwarten. Und zwar haben wir
diese nicht im Allgemeinen, im
Überschwenglichen zu suchen, sondern wie die
Kunst sich immer ganz in jedem einzelnen
Kunstwerk darstellt, so sollte die Wissenschaft

sich auch jedesmal ganz in jedem
einzelnen Behandelten erweisen. Um aber
einer solchen Forderung sich zu nähern,
musste man keine der menschlichen Kräfte

bei wissenschaftlicher Tätigkeit aus-
schliessen.»

Goethe nennt solche unentbehrlichen
Kräfte:

«Die Abgründe der Ahndung, ein sicheres
Anschauen der Gegenwart, mathematische

Tiefe, physische Genauigkeit Höhe
der Vernunft, Schärfe des Verstandes,
bewegliche, sehnsuchtsvolle Phantasie,
liebevolle Freude am Sinnlichen.»

Ich denke, wir müssen hinzufügen, was
für Goethe selbstverständlich war oder
noch nicht zur Debatte stand: soziale
und politische Verantwortung, Sorge
für die Würde, ja die Existenz des
Gegenstandes, für die nicht mehr
unerschöpfliche Natur selbst. Was diesem
Leitbild nicht genügt, was nicht lege ar-
tis getan wird - und würde es noch so
schlau getan -, ist ein Kunstfehler, bei
dem wir die Grundlagen unserer Arbeit
aufs Spiel setzen - nach den humanen
Grundlagen die faktischen. «Ironie» hat
Goethe - mit einem von ihm selbst
«gewagt» genannten Wort, die
wissenschaftliche Haltung bezeichnet, die im
Einzelnen das Ganze bedenkt, im
Spezialisierten auf das Allgemeine, im
System auf die Natur verweist.

Damit schliesst sich der Kreis unseres
Themas. Denn dieser Ironie, dieser
höheren Umsicht wäre es gegeben, die
Tücke des Objekts zu entkräften. Denn
es hätte dann keine Tücke mehr nötig,
um seine Unberechenbarkeit gegen unser

Kalkül geltend zu machen: seine
Körperlichkeit gegen unsere Abstraktion,

oder umgekehrt: seine physikalische

Natur gegen unsere Gedankenlosigkeit

In dieser Ironie verbirgt sich
Demut und Dank gegenüber dem
Objekt, das zum Erzieher des Subjekts
wird, wenn dieses seine Gesetzgebung
an ihm versucht Am Anfang der Weisheit,

und keineswegs am Ende der
Wissenschaft, stünde die Einsicht, dass wir
alles, was wir an der Kreatur, dem
Mitgeschaffenen tun oder versäumen, an
uns selber tun oder versäumen: dass wir
also kein stärkeres Interesse haben, und
uns an dieser Schule keine höhere
Qualifikation erwerben können, als diejenige

zur Sympathie - zur Sympathie mit
den Sachen, aus Mitleid mit uns selbst

Auszeichnungen und Zwischentitel von der Redaktion

Adresse des Verfassers: Prof. Dr. A. Muschg,
Professor für deutsche Sprache und Literatur, Eidg.
Technische Hochschule Zürich. 8092 Zürich

1182


	Die Tücke des verbesserten Objekts, oder, Wovon erleichtert uns Technik, und wozu?

