Zeitschrift: Schweizer Ingenieur und Architekt
Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 98 (1980)

Heft: 48

Artikel: Die Tucke des verbesserten Objekts, oder, Wovon erleichtert uns
Technik, und wozu?

Autor: Muschg, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-74255

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-74255
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zeitfragen

Schweizer Ingenieur und Architekt  48/80

Die Tiicke des verbesserten Objekts, oder:
wovon erleichtert uns Technik, und wozu?

Von Adolf Muschg, Ziirich

Im Rahmen der 125-Jahr-Feier der ETH Ziirich hat im vergangenen Sommersemester ein Vor-
tragszyklus zum Thema «Technik wozu und wohin?» stattgefunden. Der folgende Beitrag von
Adolf Muschg ist in dieser Reihe am 8. Mai gehalten worden. Wir veréffentlichen den Wortlaut
des Vortrags, weil es uns wichtig erscheint, die Meinung eines Schriftstellers, engagierten
Staatsbiirgers und Professors, zu erfahren, der seit vielen Jahren an der ETH Ziirich deutsche

Sprache und Literatur lehrt.

Die Tiicke des Objekts ist eine urspriing-
liche Quelle der Komik. Jede Clown-
Nummer im Zirkus, jeder alte Chaplin-
Film lebt davon. Da wendet sich ein
Dachdecker auf der Strasse nach einer
schonen Frau um und vergisst dabei
nur, dass er eine Leiter tragt; die Leiter
gehorcht ausschwenkend ihrem physi-
kalischen Gesetz, womdglich auf Ko-
sten eines Herrn mit Zylinder, noch lie-
ber eines ganzen Porzellanladens. Oder:
da will sich einer in die Sonne legen,
aber der Liegestuhl will nicht so, wie er
wohl will, legt sich erst einmal mit ihm
flach, und stellt sich dann hartnéckig
dumm gegen jederlei Versuch, sein Ge-
stinge ordnungsgemdiss zu befestigen.
Das Lachen tiber eine Absicht, die nicht
aufgeht, am Objekt scheitert, oder am
technischen Ungeschick, der Gedan-
kenlosigkeit des Subjekts, dieses La-
chen kommt von Herzen, aus dem wir
eine kleine Mordergrube machen. Der
Kerl fillt uns zu Recht hinein, und doch
lachen wir auch verstdndnisvoll; sein
Fall mit dem Liegestuhl ist ja unser Fall:
dass sich die Sachen unseren Wiinschen
nicht fiigen, dass sie Widerstédnde ent-
wickeln, in denen wir keine Physik
mehr wahrnehmen, nur noch Boswillig-
keit und Eigensinn. Das verflixte Ding
macht sich lustig {iber den Zweck, den
wir ihm zugedacht haben, und gewinnt
zugleich, wenn es uns Streiche spielt,
einen Augenblick die Wiirde des
Zwecklosen: es spielt mit uns. Dieser
Augenblick der Beschdmung fiir den
Beniitzer konnte einer der Besinnung
sein, denn das Objekt will sich offenbar
nicht nurbeniitzen lassen. Es spottet des
gedankenlosen Anspruchs, dem wir es
unterwerfen, mit dem wir Gebrauchsge-
genstdnde behandeln: dass sie nichts fiir
sich sein sollen, nur etwas fiir mich. Zu-
gleich dimmert die Erinnerung an Zei-
ten auf, wo die Sachen in der Tat als le-
bendige Begleiter unseres Alltags ver-
ehrt werden wollten, wo wir sie darum
bitten mussten, dass sie uns nicht auf

den Kopf fielen. Da ist die Tiicke des
Objekts dann eine Mahnung an seinen
magischen Ursprung, an die Tatsache,
dass die Dinge, die uns umgeben, weil
wir uns mit ihnen umgeben haben, le-
ben. In japanischen Tempeln wird noch
jedes Jahr das Fest der alten Hiite ge-
feiert, oder das Fest der verlorenen
Nihnadeln. Die Annahme ist vielleicht
nicht ganz ahnungslos, dass die Dinge,
die wir verbrauchen, unsern Dank be-
notigen, nicht um ihrer, sondern um
unserer Wirde willen; dass wir dem
verlorenen Gedéchtnis schulden, wenn
wir uns vor grosserem Verlust bewah-
ren wollen. Im Slapstick, wo das Objekt
uns seine sogenannte Tiicke beweist,
macht es uns auf ein kleines Bezie-
hungsdelikt aufmerksam: wir haben es
nicht so behandelt, als wir es ein Stiick
von uns; wenn es das aber wire? Dann
wire das Lachen der Wiedererkennung
so geheuer nicht, es wire ein Lachen, in
dem sich ein Problem versteckt. Es la-
chert uns, wenn jemand unzureichend
ist. Aber unzureichend bedeutet auch:
dass in der Hand, die da zureichte,
nicht das rechte Gefiihl war, dass ihr
der Kontakt zu den Sachen abgeht, die
sie besorgen will, und die sie selbst ge-
schaffen hat. Dass wir tber Objekte
stolpern, ist ein Gag im Film; es kdnnte,
in der Kultur, fatal sein.

Das Lebendige in der Miihle des
Mechanischen

Lachen sei, lesen wir bei Bergson, der
Effekt, den Mechanisches bei uns aus-
16se, wenn es auf Lebendiges gestossen
werde: du mécanique plaqué sur du vi-
vant. Es kann auch umgekehrt sein: Das
Lebendige kann in die Miihle des Me-
chanischen geraten, wie Charlot in Mo-
dern Times in die Abfiitterungsmaschi-
ne, die das Bediirfnis, das sie rationeller
zu befriedigen vorgibt, verhohnt - da

bleibt uns freilich das Lachen im Halse
stecken. Es ist nicht mehr der Verdacht,
das Objekt lebe, was uns mit boser Hei-
terkeit erschiittert, es ist das bestimmte
Gefiihl, das Herrschaftsverhéltnis habe
sich umgekehrt; der Mensch werde von
der Maschine dazu hergerichtet, mit sei-
nen Bediirfnissen sie zu bedienen, sie
habe in der Tat ein nicht mehr be-
herrschbares, mechanisches Leben an-
genommen. Dass wir am Ende von den
Geschopfen abhéngen, die wir machen,
dieses Apercu des Mephisto ist ja langst
zur Erfahrung im Alltag geworden. Wir
haben keine Science-fiction notig, sie
zu illustrieren, eine vollautomatische
Kiiche geniigt vollauf. Die Autonomie
der Werkzeugsysteme, die wir zur Er-
fullung unserer Bediirfnisse notig ha-
ben - oder dessen, was uns diese Syste-
me an Bediirfnissen vorschreiben -,
kann so weit gehen, dass wir auf das
Versagen dieser Systeme wie auf etwas
Menschliches warten. Als Norman Mai-
ler iiber die erste amerikanische Mond-
landung «Auf dem Mond ein Feuer»
schrieb, suchte er nach dem «Glitch»,
nach der Fehlleistung in der Leistung -
nicht aus Schaden- oder gar Katastro-
phenfreude, sondern im Bediirfnis nach
Sinnlichkeit, Hautndhe, dem nicht ra-
tionalisierten Rest, dem leiblichen
Abenteuer. Er suchte nach der Signatur
des Menschen, der, in dem von ihm
selbst geschaffenen Apparat gesichts-
und korperlos, eine anonyme Grosse zu
werden drohte. Er suchte in dem Sy-
stem, das nicht fehlgehen durfte, die
Spur des Inkalkulablen, ohne die fiir
ihn das Unternehmen todlich gewesen
ware, auch bei perfekter Abwicklung.
Er lauerte auf eine unkontrollierte Aus-
serung der Kontrolleure in Houston,
auf einen Fluch, eine Obszonitdt der
Astronauten, wie auf eine Erldsung.
Das Haufchen noch nie beriihrten, aber
beriihrbaren Mondgesteins, das die
Kapsel zuriickbrachte, feierte er als ma-
gisches Beweismittel gegen die Unge-
genstdndlichkeit der Expedition, die er
als bosartiges Wachstum der asepti-
schen, gefiihls- und geschmacklosen
WASP-Kultur empfand - als wissen-
schaftlichen Versuch, den Menschen
bei lebendigem Leib in seiner Funktion
verschwinden zu lassen.

Mechanisches, dem Lebendigen aufge-
setzt - wenn die Mechanik die hochent-
wickelte einer Rakete ist, wenn sie das
Lebendige auf bedingte Reflexe redu-
ziert hat, dann kann das Lachen schon
bang werden. Es hat nichts mit Scha-
denfreude zu tun, denn der Schade wiir-
de ja auf uns zurtickfallen. Eher hor-
chen wir auf Lebenszeichen in der zivi-

1177




Zeitfragen

Schweizer Ingenieur und Architekt 48/80

lisatorischen Grube, die wir uns selbst
gegraben haben. Der Astronaut Glenn
kommt wohlbehalten aus dem Welt-
raum zuriick, rutscht in seinem Bade-
zimmer aus und holt sich einen Schi-
delbruch: dariiber ist nicht zu lachen:
und doch vernehmen wir in der Gegen-
iiberstellung  Weltraum/Badezimmer
ein unbehagliches Kichern: der banale,
aber fast todliche Fall im Badezimmer
deckt das Unbewiltigte unseres Kom-
forts auf, auf den der Astronaut in sei-
ner Kapsel nicht weniger Anspruch er-
hebt als in seiner Intimsphdre. Dem
hochgemuten Satz, der Astronaut habe
sich im Weltraum wie zuhause gefiihlt,
wird durch den Sturz im eigenen Haus
gleichsam der Boden entzogen. Und es
ist kein Trost, dass Badezimmerfabri-
kanten ihrerseits dazu iibergegangen
sind, ihre hygienischen Anlagen «Sy-
steme» zu nennen. Der Tiicke des ver-
besserten Objekts entspricht die Harm-
losigkeit des technisch spezialisierten
Subjekts: Gagarin hat, wir wissen es, im
Weltraum die Abwesenheit eines lieben
Gottes festgetellt, dafiir ist der Ameri-
kaner Irwin als Bekehrter zuruckge-
kommen und evangelisiert die Lande
mit seinem Weltraum-Damaskus. So
setzten die Apollo- und Sojus-Helden,
ungetriibt durch ihre phantastische
technologische Kompetenz, den Atheis-
mus-Streit ihrer Urgrossvéter fort; vom
Stammtisch ins Weltall: der Schritt der
Menschheit war doch nicht so gross.
Das Lachen kann einem vergehen,
wenn Experten, deren Phantasie die Di-
mension eines Comics nicht tiberschrei-
tet, deren Freund/Feind-Reflexe prahi-
storisch geblieben sind, tiber den Ver-
bleib unserer Art, iiber die Fortsetzung
unserer Geschichte entscheiden sollen.
Das muss eigentlich zum Knall kom-
men; die Geduld des Objekts Erde, das
in unserer Hand zum Spielball gewor-
den ist, muss zur Tiicke werden und uns
ins Gesicht springen. Diirrenmatts
schwarzes Wort wird verstdndlich, uns

komme nur noch die Komddie bei. Un--

ser Untergang wire, gemessen an der
uns mitgegebenen Verheissung, in der
Tat ein schlechter Witz, die Katastro-
phe hitte die geistige Dimension der
Panne, ihre Dramaturgie wire die der
diimmsten denkbaren Moglichkeit.

Selbstgeschaffene Sachzwinge

«Du mécanique plaqué sur du vivant»
- wenn das Lebendige vom Mechani-
schen tiberfordert wird, kann uns auch
die technische Sicherheit, welche die
Kernkraftwerkbauer ihren Anlagen zu-
schreiben, nicht helfen. Dann miissen
wir, statt den Anlagen, uns selbst miss-
trauen, miissen das Zittern lernen vor
unserer hartnéckigen Unberechenbar-

keit. Das menschliche Irren als todliche -

Hypothek: eigentlich schade drum,

1178

wenn wir bedenken, wieviel wir der
Tatsache verdanken, dass wir unbere-
chenbar sind und sogenannte Fehler
machen: wieviel spontanes Gefiihl, Ge-
schichte, Erfindungsgeist. Jetzt aber
verlangen unsere eigenen Erfindungen
das Uber- und Unmenschliche von uns:
dass wir keine Fehler machen, dass wir
uns selbst liberholen. Jetzt sollen wir,
um unseren Werkzeugen zu geniigen,
funktionieren wie sie. Anders ist unsere
Sicherheit nicht zu garantieren; aber
lohnt sie dann noch die Garantie?
Wenn wir, zur Rettung unserer Haut,
einen immer liickenloseren Panzer be-
notigen, was hat dann die Haut von ih-
rer Rettung? Energie mache frei, horen
wir, aber dafiir muss sie uns scheinbar
erst die Freiheit nehmen, die Freiheit,
uns zu bewegen - es darf, angesichts un-
serer Atommeiler, Zwischen- und End-
lager, einige tausend Jahre keine Vol-
kerwanderung mehr geben, keine poli-
tische Instabilitdt, nicht einmal eine
grossere Demonstration; die biirgerli-
chen Freiheiten, fiir die ein paar hun-
dert Jahre, nicht immer unblutig, ge-
kdmpft worden ist, wird man rationie-
ren missen, sogar die Freiheit, Angst zu
haben, wird sehr ungern gesehen sein,
wie jede destabilisierende Phantasie.
Die Frage: halten wir das aus, ist ebenso
berechtigt wie die technische: schaffen
wir das; die Hauptfrage bleibt aber:
brauchen wir uns das gefallen zu las-
sen? Versucht da nicht ein selbstge-
schaffener Sachzwang, sich ins Zentrum
unserer geschichtlichen Existenz zu set-
zen? Was ist das fiir eine Entwicklung,
die uns zum Stillhalten verpflichtet?
Dass die unverniinftige Natur selbst
nicht daran denken darf, Erdbeben
oder Springfluten zu veranstalten, wird
sie sich hoffentlich gesagt sein lassen.

Vom Alltag

Meine Damen und Herren, ich wollte
heute nicht gross reden, nicht vom
Weltraum oder von A-Werken, sondern
vom Alltag. Ich wollte mit so wenig kul-
turkritischem Moralin wie moglich -
das ja billig zu beziehen ist - aus meiner
und anderen Kiichen reden, nicht von
Visionen, sondern von Erfahrungen.
Ich wollte von einer besonderen Tiicke
unserer technischen Objekte reden,
einer unschuldigen gleichsam: der ndm-
lich, dass sie, in Umkehrung eines be-
kannten Faust-Zitats, stets das Gute
wollen, und stets das Bose schaffen -
nicht stets, aber bemerkenswert oft. Ich
wollte davon reden, dass unsere Tech-
nologie die eingeborene Neigung zeigt,
mit den Problemen, die sie 13st, neue
Probleme zu schaffen - um mich han-
delstiblich auszudriicken: eine neue Ge-
neration von Problemen. Dass techni-
sche Losungen alter Rétsel und Triume
die merkwiirdige Eigenschaft haben

koénnen, uns die Trdume zu stehlen, das
Trdumen abzugewGhnen, im Grenzfall
zu Alptrdumen zu werden. Ich habe
schon fiir Bithnen geschrieben, deren
technisch  perfekter ~Apparat das
Theaterspielen unmoglich machte - je-
denfalls das Theater spielen. Fiir die Be-
leuchtung steht ein Steuergerit zur Ver-
fiigung, in das der Regisseur sein gan-
zes Licht-Programm einfiittern kann,
nein muss - da das Gerit ja den Sinn
hat, einen teuren Beleuchter einzuspa-
ren, steht er eben nicht zur Verfiigung.
Mit der Folge, dass die Produktion dem
Beleuchtungsprogramm nachlaufen
muss - sie wird zum Playback eines
elektronischen Apparats, dessen
Furchtbarkeit auf den netten Einfall zu-
riickzufiihren ist, Regisseur Arbeit und
Miihe abzunehmen. Der Konstrukteur
konnte offenbar nicht wissen, dass in
dieser Arbeit und Miihe, in Versuch
und Irrtum, in der Freiheit, wohin man
will, der Sinn des Theaterspielens be-
steht. Er hatte es gut gemeint, als er die-
sen Sinn wegprogrammierte. Und wenn
es schliesslich gelingen sollte, das teure
Steuergerdt abzuschalten, steht es na-
tirlich als moralischer Vorwurf im
Raum: die Theaterleute sind ihrer
Amortisationspflicht nicht nachgekom-
men.

Auch das néchste Beispiel ist nicht er-
funden: Ich nehme im Studio Ziirich an
einer Diskussion teil, die eine deutsche
Rundfunk-Universitdt veranstaltet, wir
reden in internationaler Konferenz-
Schaltung iiber ein literaturgeschichtli-
ches Thema. Plotzlich ist der Ton weg,
ein falsch programmierter Computer
hat mir das Wort abgeschnitten. Ich
weiss nicht, ob das ein Ungliick war -
aber in einem primitiveren System wéire
es wohl reversibel gewesen. In diesem
komplexen ist es ein Schicksal. An
einen Eingriff ins Innenleben dieses
elektronischen Gehirns ist innert niitzli-
cher Frist nicht zu denken. So brauchen
Leute, die sich im Lande Hessen auf
den zweiten Bildungsweg begeben ha-
ben, nicht mitzuschreiben, was ich iiber
den auktorialen Erzdhler zu sagen habe.
- Der verbesserte Kommunikationsap-
parat als Verhinderer von Kommunika-
tion: auch eine beliebte Nummer fir
Kabarettisten, denken Sie an César Kei-
sers Probleme mit dem Telephon. Je
sinnreicher unsere technischen Mittel
werden, desto mdichtiger ist natiirlich
die Nonsense-Kapazitit, deren sie fa-
hig sind. Um solchen Pannen zuvorzu-
kommen, sind sie gezwungen, ihre Mit-
teilungen so weit zu formalisieren, dass
das sogenannte Sendegefiss schliesslich
absolute Prioritdt vor dem Inhalt hat.
Dass das Medium die Message bis zu
threm Verschwinden vorgibt, weiss je-
der, der fiir Zeitungen oder elektroni-
sche Medien gearbeitet hat. Was dort
zdhlt, ist am Ende das Zdhlbare: Minu-
ten oder Zeilen. Der Rest ist weniger In-




Zeitfragen

Schweizer Ingenieur und Architekt 48/80

halt als Prdsenz, nominelle Anwesen-
heit, ein bisschen Gerdusch zur Illustra-
tion IThres Namens.

Manipulation der Wirklichkeit

Die gesellschaftlich teuersten Mittel ha-
ben die verstindliche, aber problemati-
sche Eigenschaft, Pannen dadurch vor-
zubeugen, dass sie die Aussenwelt nach
ihren Bediirfnissen modellieren, quasi
technologie-gdngig machen. Da der
Apparat sich nicht dndert, muss die
Realitdt nach seinem Schema verdndert
werden. Angenommen, es wird ein
Holzbein erfunden, dessen Vorziige ge-
geniiber natiirlichen Beinen ins Auge
stechen; angenommen, ich lerne schon
friih, als Kind, dass ich mir mit diesem
Holzbein einen allgemein verbindli-
chen Wunsch erfiille, dass der Gewinn
die Amputation meiner Beine aufwiegt.
Angenommen, diese Verbesserung mei-
ner Fortbewegung komme nur zum
Tragen, wenn holzbeingerechte Gehwe-
ge gebaut werden: dann werden sie na-
tiirlich gebaut werden, ich werde mich
selbst dafiir einsetzen, das Holzbein
wird dann iiberhaupt ein Symbol fiir
Fortkommen werden. Die natiirliche
Topographie braucht dem Sachzwang
Holzbein nur ein wenig angepasst zu
werden, und die Industrie, die Holzbei-
ne herstellt, und Arbeitspldtze dafiir
schafft, wird sich dieser Entwicklung
nicht entgegenstellen. Sie brauchen jetzt
nur noch fiir Holzbein Automobil zu
sagen, und das Beispiel wére zur Kennt-
lichkeit entstellt. Am Anfang des Autos
stand ein Menschheitsbediirfnis, nach
besserer Mobilitdt, ein faszinierendes
Spielzeug, dessen Verbesserung nicht
nur Gewinn abwarf, sonder auch Spass
machte. Die wirtschaftliche Vernunft
gab ihren Segen dazu, die Pferde be-
griissten ihre Entlastung durch mecha-
nische Pferdestidrken. Am Anfang stand
die frische Luft, die man sich um die
Nase wehen liess, standen, wenn der
Staub sich gelegt hatte, der Neid und
die Bewunderung der Nichtmotorisier-
ten. Am vorldufigen Ende steht - in der
Tat: steht - die Kolonne, stehen die Mo-
toren, auch wenn sie laufen, steht ein
See von Abgasen in den Stddten, hoher
als Kindernasen; das einzige, was
schneller lduft, ist der gestresste Puls
der Fahrer, die Pferde sind nicht nur
um ihre Plage, sondern auch um ihre
Existenz gebracht, wenn sie nicht, fir
eine begiinstigte Minderheit, das inzwi-
schen zu Tode motorisierte Bediirfnis
nach Bewegung bedienen. Die Tiicke
des verbesserten objekts: die freie Mobi-
litat, die das Auto versprochen hat, ist
auf dem Weg ihrer Verbreitung und
Verbesserung ins Gegenteil umgeschla-
gen, sagen wir genauer: in einen Schein
von Mobilitdt. Schnell ist das Auto im-
mer noch auf dem Tachometer und
durch sein Styling, es mag seinem

Zweck nicht mehr dienen, dafiir ist es
selbst einer geworden. Wir kdnnen es
zur Herstellung von Illusionen nicht
entbehren, es ist notwendig wie das
Morphium fiir den Stichtigen, es erfiillt
unsere Wiinsche nicht, aber es tut mehr:
es reprdsentiert sie. Fiir die vertikale
Mobilitét gibt es noch etwas her, als Ge-
spréachsstoff ist die technische Vollkom-
menheit, die wir nicht mehr ausschop-
fen kdnnen, unersetzlich geblieben. Wir
brauchen es als Kredit- und Potenznach-
weis, als zweite Haut, als Isolierzelle, als
Schmuckblech. Sein Fetischcharakter
hat, wie beim Gold, seinen Nutzwert
abgel0st.

Da ich beim Ubertreiben bin, fahre ich
gleich so fort: Sehen wir die Kiichen an,
diese perfekten Steuergerdte eines mo-
dernen Haushalts, den Wasch- und
Spiil- und Trockenautomaten, den Mi-
xer und Mikrowellengrill. Da wird der
Hausfrau als Service angeboten, was
friher ihr eigenes hartes Tagewerk war,
an Waschtagen musste Personal zuge-
zogen werden, man war geschafft und
wusste, was man geschafft hatte. Ich be-
haupte nicht, dass die technisch drmere
Hausfrau gliicklicher gewesen sei. Ich
stelle nur fest: die Bedienung durch ver-
bessertes Gerdt hat nicht die Folge -
ganz im Gegenteil -, dass die Begiin-
stigte ihre Stellung als sinnvoller erlebt.
Hausfrau, Nur-Hausfrau ist, sozial ge-
sprochen, kein ehrlicher Beruf mehr. Es
scheint, dass der Mensch, durch die
Verbesserung seines Werkzeugs, nicht
nur von Arbeit entlastet, sondern auch
um ihren Sinn gebracht werden kann.
Mit der Last verliert sich auch das Ge-
wicht dieser Arbeit, und damit der
Wert, das Selbstwertgefiihl dessen, dem
sie abgenommen wird. Es konnte also
bessere Griinde geben, als die drohende
Energieknappheit, uns wieder zur in-
tensiveren Mitarbeit an der Befriedi-
gung unserer Grundbediirfnisse anzu-
halten. Es konnte uns zu denken geben,
dass wir den Schweiss, den der Arbeits-
platz nicht mehr kostet, auf dem Vita-
Parcours oder im Fitness-Center ver-
giessen, und zwar unbezahlt. Dafir
kaufen wir das Abenteuer, die Strapaze,
die Entbehrung, die uns der Alltag er-
lasst - oder schuldig bleibt -, beim Rei-
seunternehmer fiir teures Geld. Die an-
strengende Freizeit muss den korperlos
gewordenen Job ergénzen: und sie hat
ihrerseits eine Industrie hervorge-
bracht, die den offenbar nicht nur er-
wiinschten Freiraum, das drohende Va-
kuum und Sinndefizit ausstatten muss
und in Form von Bastelzeug vorindu-
strielle Beschiéftigungsformen anbietet.

Zielkonflikte

Verallgemeinern wir diesen Wider-
spruch, so begegnen wir einem Zielkon-

flikt unserer Industriegesellschaft, der
sich besonders scharf als Dilemma der
Arbeitnehmer und ihrer klassischen Po-
stulate dussert. Was wollen sie? Im
neunzehnten Jahrhundert war es klar:
einen sicheren Arbeitsplatz, mehr
Lohn, und weniger Arbeitszeit - in die-
ser Reihenfolge. Aber die Entwicklung
der Produktivitdt hat in jedem dieser
drei Wiinsche einen Konflikt erweckt,
der es den Arbeiterorganisationen im-
mer schwerer macht, ihre Interessen zu
vertreten. Die Reduktion der Arbeits-
zeit ist dann nicht wiinschenswert,
wenn ich meine Arbeit als sinnvoll erle-
be - kein Freiberuflicher wird sich, aus
welchen Griinden immer, eine 36-Stun-
den-Woche verschreiben lassen. Dem
hoheren Lohn, an sich immer wiin-
schenswert, hiangt, tief im Bewusstsein
des Forderers, der Geruch heimlicher
Entschddigung fiir entgangenes Leben
an, also ein Makel von Trostpreis und
Wiedergutmachung; stille Vorausset-
zung dieser Forderung ist immer, dass
ich nicht meine, sondern fremde, fir
mich wertlose Arbeit leiste, dass ich mir
den Verlust meiner Selbstverwirkli-
chung bezahlen lasse: der Konsumge-
winn, den ich mir damit erarbeite, kann
schon darum kein reines Gliick sein.
Sogar der sichere Arbeitsplatz, die Ba-
sis fiir schlichte Existenzerhaltung, ist
im Sozialstaat ins Zwielicht geraten:
nicht nur, weil der Arbeitslose zur Not
von der Unterstiitzung existieren kann,
sondern weil er sich ein anderes, distan-
ziertes Verhdltnis zu Arbeit und Lei-
stung erworben hat, weil er die Arbeits-
losigkeit also nicht mehr als das Ende
aller Dinge erleben muss. Heute beuten
viele junge Leute lieber sich selbst aus,
als fiir mehr Lohn ungeliebte Arbeit zu
leisten, sie wenden sich vom Freizeit-
und Leistungsverhalten ihrer Eltern ab,
und lassen sich diese Selbstbestimmung
etwas kosten. Sie sehen den Preis, den
die Leistungsgesellschaft fiir ihre Mehr-
wertschopfung zahlt, in jedem Fall fiir
hoher, fiir unmenschlich hoch an. Sie
beginnen durch ihre Praxis die Progno-
se sowohl des Kapitalismus wie seines
historischen Kritikers Marx zu widerle-
gen (jedenfalls: ihr zuwiderzuhandeln),
wonach das Wohl, oder das Heil der
Gesellschaft vom  unaufhdrlichen
Wachstum ihres Sozialprodukts ab-
hdngt. Dieses Wachstum selbst ist in ih-
ren Augen zum Unheil geworden, das
mit seinen Produzenten auch ihre na-
tiirliche Basis zu verschlingen droht.
Die Tiicke des verbesserten Objekts ist
zum Warnzeichen geworden: sie zeigt
den Punkt an, wo die Verbesserung
blind wird fiir ihre gesellschaftlichen
Kosten, wo ein Verkehrsunfall ebenso
als Wachstum des Bruttosozialprodukts
zu Buche schlidgt wie der Verschleiss un-
ersetzlicher Energiequellen oder die
Herstellung eines Massenvernichtungs-
mittels. Wenn ich sogar fiir die Beseiti-
gung der Umweltschdden, die ich mit

1179




Zeitfragen

Schweizer Ingenieur und Architekt 48/80

meinem Wachstum anrichte, das Kapi-
tal der Natur angreifen muss, wenn die
Erschépfung dieses Kapitals abzusehen
ist, dann ist die verbesserte Technik, mit
der ich diesen Abbau betreibe, im wahr-
sten Sinn des Wortes ein Selbstbetrug:
dann werden wir die technische Erfin-
dung nicht als Hilfsmittel zur Verbesse-
rung des Lebens, sondern als Beweis-
mittel fiir unsere kollektive Lebensun-
fahigkeit verwendet haben. Der Unter-
gang der Saurier, kein Zweifel, war das
Resultat lauter sinnvoller Reaktionen:
fiir die Riesenhaftigkeit ebenso wie fiir
die verbesserte Panzerung muss ihnen
die Umwelt gute Griinde geliefert ha-
ben, es war bloss nicht daran gedacht,
dass sie einmal der Boden nicht mehr
tragen wiirde. In diesem unbedachten
Grund sind sie untergegangen, ein pri-
historisches Tier, disqualifiziert von der
Teilnahme an der weiteren Geschichte
des Lebens.

Sichtbarer Nutzen, fiihlbarer
Nachteil

Es gibt heute, in allen Zweigen der Kul-
turtechnik, ein schleichendes Gefiihl
dafiir, dass die Verbesserung der Mittel,
die immer rabiatere Verbesserung, den
Zweck dieser Mittel verfehlt, damit ih-
ren Sinn verliert. Denken Sie an die
chemische und nukleare Technologie
der Medizin, die eine Reihe klassischer
Krankheitsbilder durch die Vordertiir
verdridngen konnte und dabei die Hin-
tertiir fiir neue, unbekannte gedffnet
hat. Auch wenn man nicht so weit ge-
hen will wie Ivan Ilich, diese Krankhei-
ten geradezu iatrogen, also von der the-
rapeutischen Industrie verursacht zu se-
hen, so zeugen sie doch fiir etwas Irre-
parables in unserer Existenz, das sich
gegen jede Verdriangung durchsetzt, sie
zeugen fiir die Begrenztheit dieser Exi-
stenz, und fiir die Unentrinnbarkeit des
Todes. Dass wir diese notwendige Be-
dingung des Lebens als System fehler
behandeln, den man mit aggressiver
Technik zurechtriicken kann, ist viel-
leicht der tiefere Grund fiir die hoch-
qualifizierte Unzuldnglichkeit unserer
Wissenschaft. Sie versucht eine Wahr-
heit zu falsifizieren, die ihrer Bemiihun-
gen spottet, als anerkannte Wahrheit
aber das Leben seiner Miihe wert ma-
chen konnte. In der sogenannten Tiicke
des Objekts, das sich gegen den Beniit-
zer sperrt, begegnet diesem seine eigene
Ahnung, dass es mit Beniitzen und Be-
herrschen nicht getan sein kdnnte; dass
es seine eigenen Grenzen sind, die ihn
erfinderisch gemacht haben, und dass
erst die Anerkennung dieser Grenzen
ihn zum Menschen im vollen Sinn
macht.

Was wir also die Tiicke des Objekts
nennen, konnte eine verkleidete Reak-
tion des Subjekts auf seine eigene herr-

1180

schaftliche Technik sein; ein Bezie-
hungsproblem zwischen Partnern, wel-
che die moderne Technik zu ungleichen
Partnern machen will, obwohl sie nur
im gegenseitigen Dienst gemeinsam
iberleben konnen. Dem sichtbaren
Nutzen steht heute fiir viele erst ein
fithlbarer Nachteil gegeniiber. Wir soll-
ten uns Mut machen, unsere Gefiihle
ernst zu nehmen, und dabei den Vorwurf
der Irrationalitit, des laienhaften Un-
verstandes nicht scheuen. Angesichts der
niedagewesenen Entwicklung, welche
die moderne Technik vom Zaun geris-
sen hat, und ihrer Folgen fiir die Kultur
sind wir alle Laien. Der Humanist alter
Schule hat gegen die Finsternis, das kol-
lektive Nichtwissenwollen, die Ver-
nunft geltend gemacht. Damit stand er
auf der Seite der Technik, deren Ratio-
nalitédt ein Akt der Vernunft, der freudi-
gen und frohlichen Vernunft war. Heu-
te muss er die Vernunft gegen die irra-
tional gewordene Rationalitit in Schutz
nehmen; gegen die zum Fetisch gewor-
dene Unvernunft des Machbaren eine
Vernunft des Gefiihls.

Naturgeheimnis

Es scheint eine Indiskretion gegeniiber
den Gegenstdnden zu geben, die zu-
riickschldgt auf die Kultur. Anders ge-
sagt: es scheint dem Menschen nicht ge-
geben, sich unbeschrdnkt zum Herrn
iiber die Kreatur aufzuschwingen, ohne
selbst zum Sklaven seines Herrschafts-
interesses und am Ende einfach ein
schlechter, zerstorerischer Herrscher zu
werden. Herrschaft und Ausbeutung
sind offenbar nicht die geforderte Um-
gangsform im Reich der Natur. Goethe
hatte etwas gegen Fernglédser, sogar ge-
gen Brillentréger, es war eine instinkti-
ve Vernunft, die ihm sagte, dass zur
Wahrnehmung der Natur nicht jedes
Mittel recht sei. Der Gegenstand selbst,
dessen Eigenwille respektiert, dessen
eigene Bildung wahrgenommen werden
muss, gibt dem Betrachter zu verstehen,
wie er betrachtet sein will: unter Wah-
rung seiner Personlichkeit, ja seiner
Ganzheit. Der Gegenstand soll - daran
bemisst sich die Produktivitit der For-
schung - im Betachter ein neues Organ
aufschliessen. Dazu ist aber nétig, dass
sich auch dieser Betrachter auf seine na-
tiirliche Begabtheit, seine personliche
Wachstumsanlage verldsst. Ein Ganzer,
der Mensch, soll einem Ganzen, der
Natur, partnerschaftlich gegeniibertre-
ten, seine natiirlichen Eigenschaften
wiirdigen und, wo méglich und ange-
bracht, niitzen. Der Mensch bildet die
Natur nur, indem und insofern er sich
von ihr bilden ldsst. In einer so ver-
wandtschaftlichen Beziehung ist fiir
mechanische Tricks so wenig Raum wie
in der Liebe; sie unterbrechen den Kon-

takt und damit den Fluss der Erkennt-
nis. Der beriihmte Satz, wonach das
Auge sonnenhaft sein miisse, um die
Sonne erblicken zu kdnnen, schliesst
die Erfahrung ein - im «Faust» wird sie
poetisch geschildert -, dass das Auge
die Sonne ohne Schaden nicht direkt er-
blicken kann: «Am farbigen Abglanz
haben wir das Leben.» Das heisst, die
Sonne gibt die richtige, erkenntnis-
méchtige Umgangsform mit sich selbst
dem Betrachter vor. Die Farbe ist die
uns zugedachte Forschungsbasis fiir das
Licht, die Farbenlehre ist der Knigge
dieser Forschung: die gegenstandsge-
rechte, menschenwiirdige Beschreibung
der «Taten und Leiden des Lichts». Na-
tiirlich kénnen wir das Auge, wenn wir
die Sonne unmittelbar haben wollen,
mit Instrumenten bewaffnen oder
durch Instrumente ersetzen. Daran,
dass unser Blick durch diese Praxis
blind oder verblendet wird - wenn auch
noch nicht physisch erblindet -, dndert
sich nach Goethes Uberzeugung nichts.
Natiirlich kdnnen wir - wie Newton es
getan hat - einen Lichtstrahl durch ein
Loch in einen dunkeln Raum leiten, in
einem Prisma brechen, in Spektralfar-
ben zerlegen und glauben, sogar bewei-
sen, dass das reine Licht aus diesen Far-
ben zusammengesetzt sei. Wir mdgen
dabei - auch wenn Goethe es bestreitet —
ein Naturgesetz entdecken, aber, daher
Goethes skurril erscheinende Abwehr,
ein minderwertiges, niedriges, die Fiil-
le, die erscheinende Wahrheit des Ge-
genstands beugendes Naturgesetz; ein,
das nicht der Sonne gleicht, sondern
unserem eigenen fragmentarischen,
zéhlenden, rechnenden Bediirfnis.

Wir kénnen, wenn wir die sinnliche Er-
scheinung einer Sache nicht fiir ihre
Wabhrheit halten, den Vorwitz noch viel
weiter treiben. Das neunzehnte und
zwanzigste Jahrhundert haben es, erst
triumphal, dann angsterregend, bewie-
sen. Wir konnen die Natur so weit er-
forschen, bis sie unserer forschenden
Unzufriedenheit gleicht; bis ihre Ant-
worten zu unseren Fragen stimmen und
sie sich dem Anspruch des Habens, mit
dem wir in sie eindringen, scheinbar
unterwirft. Wir kdnnen mit diesem Ver-
fahren unerhorte Krifte entfesseln, das
ist bewiesen; wir kdnnen dabei auf den
Punkt kommen, wo unsere Herrschafts-
technik selbst unbeherrschbar wird -
technisch beherrschbar vielleicht, aber
sozial, politisch, psychologisch nicht
mehr beherrschbar -, auch diese Tatsa-
che beginnt uns zu ddmpfen. Goethe,
der von alter Naturweisheit auch etwas
verstand, wusste ahnungsvoll (und
machte sich schon lacherlich damit),
dass es Geheimnisse der Natur gibt, in
die wir nicht dringen sollen. Sie sind
nicht fiir uns bestimmt, weil wir ihnen
nicht gewachsen sind - oder nur tech-
nisch gewachsen, was in seinen Augen
dasselbe ist. Naturforschung bedeutet




Zeitfragen

Schweizer Ingenieur und Architekt  48/80

nicht: iber den Gegenstand verfiigen,
das ist Zauberlehrlingswerk; es bedeu-
tet: ihn auf die rechte Weise erscheinen
und sein lassen; seine Geschichte, sein
Eigenleben respektieren; die Wirkung
erfahren, die er uns zuwendet. Fiir eine
Mentalitit, die Zudringlichkeit mit Tie-
fe verwechselt, ist das eine oberfldchli-
che Wissenschaft. Aber Goethe hatte,
als Kiinstler, ein Gefiihl dafiir, dass
Oberflachen unverletzlich sein miissen;
denn sie sind von innen gebildet, sie
sind die Form, mit denen ein Inneres -
eines Steins, eines Tiers, eines Men-
schen - physiognomisch mit dem Aus-
sen kommuniziert, sie sind die Sprache
einer Sache. Mit dieser Sprache in einen
verbindlichen Dialog zu treten: das war
fir Goethe Naturwissenschaft. Er war
fir weiche Technik, «zarte Empirie»,
ein schonendes Verfahren, small is be-
autiful, denn im Kleinen zeigen sich die
grossen Gesetze. Das hochste Gesetz
aber, die wissenschaftliche Forderung
par excellence, das ethische Prinzip der
Forschung, ist das Prinzip Verwandt-
schaft, will sagen: die Angemessenheit,
die Hoflichkeit, die offene Begegnung
von Subjekt und Objekt, die Bereit-
schaft zu einer gemeinsamen Geschich-
te. Goethes Wissenschaft ist Gastrecht
bei der Natur. Ihr Ethos ist die Begren-
zung; gegeben durch die Grenze des Ge-
genstandes, ebenso aber durch die Gren-
ze der eigenen Existenz. Im Bewusstsein
unserer Sterblichkeit treten wir dem
ebenfalls Vergdnglichen, nur ver-
gleichsweise Dauernden entgegen. Die
Zeit, in der wir ihm mit wachem Sinn
entgegenkommen,bevor wir selber wie-
der ins Nichtsein zuriicktreten, ist ge-
messen, aber nicht durch die Zahl mess-
bar, sondern durch das Gefiihl der
Wiirde. Sie hat Anspruch, diese Begeg-
nung, auf Riicksicht, Freude, Neugier
und Festlichkeit. Goethe splirte sogar in
Brillen und Ferngldsern ein Defizit,
eine mit unfairen Mitteln kompensierte
Mangelhaftigkeit des Subjekts, eine
Wertverminderung des Objekts, kurz:
ein Verfahren gegen die Natur. Meine
Phantasie reicht zur Vorstellung nicht
aus, was er beispielsweise zu Versuchen
sagen wiirde, die Tiere, berechtigte Mit-
geschopfe also, zu Trédgern organischer
Substanz zu degradieren, an denen wir
die Wirksamkeit chemischer Therapien
fir den Menschen erproben, und zwar
in gesetzlich vorgeschriebenen Massen-
totungen. Wer Tiere als Wegwerfobjek-
te behandelt, hétte in seinen Augen
wohl nicht nur den Anspruch auf Hei-
lung verwirkt, sondern seine Unheil-
barkeit bestdtigt und seine eigene
Menschlichkeit ins Gesicht geschlagen.
Mich verfolgt die Phantasie, andere
Zeiten konnten die unsere messen an
unseren Formen der Tierhaltung, der
industriellen Ausschlachtung unersetz-
lichen, auf unseren Schutz angewiese-
nen Lebens, und sie konnten dabei
Worter wie «Auschwitz» denken.

Was diirfen wir tun?

Auch ohne solche Phantasien scheint
mir die Annahme realistisch, dass unse-
re Umgangsformen mit der Natur ein
treuer Spiegel sind unserer Umgangsfor-
men mit unseresgleichen und mit uns
selbst; denn auch wir sind Natur; eine
Natur, in der die Schopfung, so haben
es die Philosophen gesehen, zum Be-
wusstsein ihrer selbst gelangen, Geist
werden will. Ich fiirchte, dass dieses Be-
wusstsein zum Zerrspiegel seiner Ge-
genstdnde geworden ist; dass das Bild
der Indiskretion, das er einfidngt, zur
Karikatur unserer eigenen Menschlich-
keit geworden ist. Wir sind tief in die
Materie eingedrungen und haben ent-
deckt, was zu entdecken uns nicht be-
stimmt war; das Kriterium dafir ist der
Gebrauch, den wir davon machen, ein
unbeherrschter, in der Tendenz todli-
cher Gebrauch. Die Spaltbarkeit der
Materie: sie ist die Antwort auf eine
Frage, die ein gespaltenes Wesen an sie
gestellt hat, gespalten zwischen Kopf
und Gefiihl, unsicher in dem, was es
will, sicher nur, dass es immer mehr
will: diese Sucht hat es sich angewdhnt,
Fortschritt zu nennen, und es muss ihn
zihlen und messen konnen, da es ihn
offensichtlich nicht erleben und genies-
sen kann. Es ist, meine ich, ein zugleich
schlauer und unempfindlicher, ein, an
der moglichen Grammatik der Bezie-
hungen gemessen, ahnungsloser und
analphabetischer Zugriff auf den Ge-
genstand, diese Naturwissenschaft, von
der Heidegger gesagt hat, dass sie sich
selbst das Uniiberwindliche sei. Es
muss uns zu denken geben, dass die
kleinsten von uns festgestellten Objekte
- und wohl auch die grdssten - nicht
mehr Objekt im klassischen Sinn sein
wollen; dass sie sich unserer Beobach-
tung einfach darum entziehen, weil un-
ser Objektiv sie nicht fassen kann, ohne
sie zu verdndern. Hier stdsst die Tech-
nik der Vergegenstidndlichung an ihre
Grenze: als ob das, was uns interessiert,
sich weigerte, nach unseren Brduchen
Gegenstand zu werden; als ob die Tat-
sache, dass wir im Kernbereich der Ma-
terie nur noch Gewalt entfesseln kon-
nen, uns vor Augen fiithren wollte, wir
hdtten die addquate Distanz zu diesen
Gegenstdnden versdumt; jene Briider-
lichkeit, von der Faust im Monolog
«Wald und Hohle» spricht, die sich
daraus ergibt, dass wir die Dinge spre-
chen lassen, dass wir sie horen konnen.
Die Wissenschaft ist in Gefahr, taub
und blind zu werden gegen den einzigen
Zweck, den sie nach der Uberzeugung
der Aufkldrer hitte haben diirfen: den
Menschen instand zu stellen, fiir nichts
und niemand Mittel zu sein; frei zu wer-
den fiir die Bestimmung seiner selbst.
Die alte optimistische Konvergenz-
Theorie - Wissenschaft sei per se be-
freiend, verbesserte Technik immer

schon Verbesserung des menschlichen
Lebens - ist iiberholt; iiberholt durch
eben das, was wir immer noch Fort-
schritt nennen. Der wichtigste For-
schungsgegenstand einer Hochschule
diirfte nicht mehr sein: Was kénnen wir
machen? sondern: Was diirfen wir tun?
Wie sollen wir handeln? Technik muss
wieder Praxis im Sinn des Aristoteles
werden: Wihlbarkeit unseres Han-
delns; Ablosung der Sachzwinge durch
Einsicht in das, was not tut, in das Not-
wendige im eigentlichen Sinn des Wor-
tes.

Technik fiir uns

Kiirzlich habe ich, nach einer Reise
durch Deutschland, ein Radiofeuilleton
gegen das deutsche Panoramafenster
verfasst: jenes kippbare pflegeleichte
blitzende Loch in der Fassade, das ein
altes Haus optisch in eine billige Norm-
kiste verwandelt, das in seiner Massie-
rung ganze Strassen- und Ortsbilder er-
blinden ldsst, das Gesicht eines Ortes
zerstort. Ich habe selten auf eine Ausse-
rung ein dhnliches Echo erhalten - eine
tiefgehende Reaktion von Leuten, die
angefangen haben, sich gegen die fort-
geschrittene Hasslichkeit ihrer Lebens-
umstinde zu wehren. Diese Fenster, las
ich, seien so, «als ob sich einer die Nase
waagrecht ins Gesicht dreht». - «Sicher
ist eine Glatze pflegeleichter», fand
eine scheinbar entlastete Hausfrau,
«lasse ich mir deshalb meine Locken
scheren?» «Vor drei Tagen erst habe
ich die Riesenscheiben geputzt, all mei-
ne Blumentopfe beiseite gerdumt. Und
dann wire mir das Ungetiim beim Kip-
pen fast auf den Kopf gefallen. Jetzt ar-
gert mich schon wieder der viele Staub
und die Rédnder der Tropfen. Das alles
hitte ich bei den alten Sprossenfenstern
iibersehen. Da stort der Schmutz lange
nicht so, der verspielt sich. Das ist so
wie mit einem hochglanz-plastikbe-
schichteten Tisch, Sie sehen jeden Ma-
kel. Sie wischen kiirzer, aber ofter. Und
das ldppert sich mit der Zeit. Hochglanz
will immer auf Hochglanz sein. Mit die-
ser lastigen Forderung drgert er mich
wie ein tropfender Wasserhahn.»

Eine Kleinigkeit? Es gibt in der Kultur
nichts Kleines - oder anders gesagt:
Kultur ist, wenn es nichts Kleines gibt.
Ich rede von einem Symptom, meine
Damen und Herren, einem Verbesse-
rungs- und Entlastungszeugnis, das die
Bautechnik sich und dem Verbraucher
ausgestellt hat und das, wenn ge-
braucht, zum Armutszeugnis wird. Die
Tiicke des verbesserten Objekts besteht
darin, dass es, gedankenlos «verbes-
sert», den verbesserten Gegenstand ent-
wertet. Man kann ihn vorzeigen, aber
nicht mehr lieben. Die Verbesserung er-
weist sich als Schein in jedem Sinn. Ge-

1181




Zeitfragen

Schweizer Ingenieur und Architekt  48/80

gen die Behebung materieller Not redet
niemand. Wenn mehr Leute ldnger le-
ben und besser wohnen, wenn weniger
Leute hungern und frieren, hat die
Technik etwas erreicht — mehr, als sie
bis heute erreicht hat. Aber sie wird zum
Ungliick, wenn sie uns von unserer
Kreativitdt entlastet, wenn sie uns das
Bediirfnis - ja die Fdhigkeit - abge-
wohnt, mit Sachen lust- und liebevoll
statt wegwerfend umzugehen, Anhdng-
lichkeit und Treue zu ihnen zu entwik-
keln. Die Technik ist aus dem Mut und
der Lust zur Verdnderung und Verbes-
serung hervorgegangen. Es wire ein
Hohn, wenn sie uns zu boser Letzt die
Lust zur Verdnderung und Verbesse-
rung abgeschnitten hétte. Wozu verbes-
sern wir die Dinge? Darauf gibt es eine
schlichte Antwort, die in der Praxis sehr
schwierig geworden ist: Fiir uns. Eine
Technik, die uns Miihe, Sorge und Not
abnimmt, ist nicht zu verachten, aber
auch nicht zu vergéttern. Denn eine
Technik, die den Menschen ersetzt - die
uns die Arbeit an uns selbst abzuneh-
men verspricht -, ist eine todliche Ver-
heissung, und ein unmenschlicher Fort-
schritt.

Ich bin kein Techniker: ich kann nicht
fachménnisch aus dieser Schule plau-
dern. Aber ich rede auch nicht gegen
sie, sondern fiir ihre Menschlichkeit.
Die Maschinen, die hier stehen, sollen
nicht gestiirmt werden, sondern ge-
braucht: aber wir, nicht sie, sollen be-
stimmen, wozu gebraucht. Kein Wis-
sen, das in der Welt ist, kann zuriickge-
nommen werden; aber damit es uns
dazu diene, unsere eigene Zuriicknah-
me zu verhindern, miissen wir lernen,
unser Wissen zu verantworten. Die
Technik kann uns nicht sagen, was wir
brauchen. Sie weiss nicht, wo sie ihren
guten Sinn verliert, wenn wir es nicht
wissen. Die Fragen: Was wollen wir?
Was diirfen wir wollen? Und wieviel
wenden wir dafiir auf? Sind keine tech-
nischen Fragen. Die Technik kann zu
ihrer Losung beitragen. Aber sie darf
sich nicht an die Stelle einer Antwort
setzen. Wir sind nicht mehr, weil wir
mehr machen konnen. Wie wird’s ge-
macht? ist nie eine Frage nach dem
richtigen Leben gewesen.

Entwicklung?

Zu den Gefahren der technischen Zivi-
lisation gehort der ungeheure Abstand,

1182

den sie zwischen unseren Kulturen und
vollig anderen aufgerissen hat. Viele
von uns haben aufgehort, diesen Ab-
stand mit «Entwicklung» gleichzuset-
zen. Mit ebensoviel oder mehr Grund
lasst sich behaupten, dass uns diese
Entwicklung von Informationen abge-
schnitten hat, die bescheidene Kultu-
ren, ja, die die Tiere besitzen - lebens-
wichtige, lebenserhaltende, lebens-
freundliche Informationen. Bei Licht
besehen, ist es der technologischen Zivi-
lisation nicht gelungen, ein einziges
Grundbediirfnis zu befriedigen - sie hat
nur den Unzufriedenheitspunkt zu ver-
schieben vermocht. Und dafiir hat sie
den hohen Preis bezahlt, andere Grund-
bediirfnisse zu ignorieren oder zu dis-
qualifizieren: das Grundbediirfnis nach
Spiel, nach jeder Art von zweckfreiem
Verhalten, nach Spontanitédt, nach Kor-
perndhe, sozialem Experiment, nach
Phantasie und freundlicher Verriickt-
heit. Hat eine Schule wie die ETH kei-
nen Raum fiir solche Bediirfnisse?
Dann wird die Qualifikation, die sie ih-
ren Studenten bieten kann, mit der Zeit
keine Verlockung mehr bedeuten. Ein
Sachzwang, der Herrschaft iiber die
Dinge nur um den Preis eigener Unfrei-
heit vermittelt, wird unannehmbar sein.
Damit die Schule dem Leben diene, wie
das lateinische Spriichlein besagt, muss
sie ein Stiick Leben verkorpern und da-
durch Leben verbreiten. Naturwissen-
schaft: der Begriff verkorpert eine
Spannung - Natur entzieht sich dem
System, die Wissenschaft verlangt es.
Fir Goethe war dieses Spannungsver-
héltnis eine Herausforderung des gan-
zen Menschen, eine Anweisung zum
Lebendigen, zu einem kunstgerechten
Umgang mit dem Gegenstand. Im hi-
storischen Teil seiner Farbenlehre lesen
wir:

«Da im Wissen sowohl als in der Refle-
xion kein Ganzes zusammengebracht wer-
den kann, weil jenem das Innere, dieser
das Aussere fehlt, so miissen wir uns die
Wissenschaft notwendig als Kunst den-
ken, wenn wir von ihr irgendeine Art von
Ganzheit erwarten. Und zwar haben wir
diese nicht im Allgemeinen, im Uber-
schwenglichen zu suchen, sondern wie die
Kunst sich immer ganz in jedem einzelnen
Kunstwerk darstellt, so sollte die Wissen-
schaft sich auch jedesmal ganz in jedem
einzelnen Behandelten erweisen. Um aber
einer solchen Forderung sich zu néhern,
miisste man keine der menschlichen Krif-
te bei wissenschaftlicher Titigkeit aus-
schliessen.»

Goethe nennt solche unentbehrlichen
Krifte:

«Die Abgriinde der Ahndung, ein sicheres
Anschauen der Gegenwart, mathemati-
sche Tiefe, physische Genauigkeit, Hohe
der Vernunft, Schérfe des Verstandes, be-
wegliche, sehnsuchtsvolle Phantasie, lie-
bevolle Freude am Sinnlichen.»

Ich denke, wir miissen hinzufiigen, was
fiir Goethe selbstverstindlich war oder
noch nicht zur Debatte stand: soziale
und politische Verantwortung, Sorge
fiir die Wiirde, ja die Existenz des Ge-
genstandes, fir die nicht mehr uner-
schopfliche Natur selbst. Was diesem
Leitbild nicht gentigt, was nicht lege ar-
tis getan wird - und wiirde es noch so
schlau getan -, ist ein Kunstfehler, bei
dem wir die Grundlagen unserer Arbeit
aufs Spiel setzen - nach den humanen
Grundlagen die faktischen. «Ironie» hat
Goethe - mit einem von ihm selbst «ge-
wagt» genannten Wort, die wissen-
schaftliche Haltung bezeichnet, die im
Einzelnen das Ganze bedenkt, im Spe-
zialisierten auf das Allgemeine, im Sy-
stem auf die Natur verweist.

Damit schliesst sich der Kreis unseres
Themas. Denn dieser Ironie, dieser ho-
heren Umsicht wire es gegeben, die
Tiicke des Objekts zu entkrédften. Denn
es hitte dann keine Tiicke mehr notig,
um seine Unberechenbarkeit gegen un-
ser Kalkil geltend zu machen: seine
Korperlichkeit gegen unsere Abstrak-
tion, oder umgekehrt: seine physikali-
sche Natur gegen unsere Gedankenlo-
sigkeit. In dieser Ironie verbirgt sich
Demut und Dank gegeniiber dem Ob-
jekt, das zum Erzieher des Subjekts
wird, wenn dieses seine Gesetzgebung
an ihm versucht. Am Anfang der Weis-
heit, und keineswegs am Ende der Wis-
senschaft, stiinde die Einsicht, dass wir
alles, was wir an der Kreatur, dem Mit-
geschaffenen tun oder versdumen, an
uns selber tun oder versdumen: dass wir
also kein stdrkeres Interesse haben, und
uns an dieser Schule keine hdhere Qua-
lifikation erwerben kdnnen, als diejeni-
ge zur Sympathie - zur Sympathie mit
den Sachen, aus Mitleid mit uns selbst.

Auszeichnungen und Zwischentitel von der Redak-
tion

Adresse des Verfassers: Prof. Dr. 4. Muschg, Pro-
fessor fiir deutsche Sprache und Literatur, Eidg.
Technische Hochschule Ziirich, 8092 Ziirich




	Die Tücke des verbesserten Objekts, oder, Wovon erleichtert uns Technik, und wozu?

