
Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 92 (1974)

Heft: 1

Artikel: Über akademische Bildung

Autor: Ostertag, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-72210

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-72210
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


'—"—

92.Jahrgang Heft 1 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 3. Januar 1 974

HERAUSGEGEBEN VON DER VERLAGS-AKTIENGESEL. LSCH AFT DER AKADEMISCHEN TECHNISCHEN VEREINE, 8021 ZÜRICH, POSTFACH 630

Mit Zuversicht ins neue Jahr

Das abgelaufene Jahr hat dem Herausgeber der «Schweizerischen

Bauzeitung», der Verlags-AG der akademischen technischen

Vereine, wichtige Veränderungen gebracht. Das «Bulletin
technique de la Suisse romande», das auf eine fast hundertjährige
Geschichte als geschätztes technisches Informationsorgan
französischer Sprache zurückblicken kann, wurde in die Verlags-AG
integriert und gleichzeitig ist die Aktienmehrheit unserer Gesellschaft

an den Zentralverein des SIA übergegangen. Durch diese
Zusammenfassung der Kräfte erfüllen sich jahrelange Bestrebungen

des SIA und der mit ihm verbundenen Trägervereine, die
Information zwischen Vereinsleitung, Generalsekretariat, Sektionen,

Fachgruppen und Mitgliedern durch eigene Organe in der
deutschen und französischen Schweiz zu koordinieren und zu
verbessern. Leider war es dem um die Gründung und Führung
der Verlags-AG sowie die Vorbereitungen zur Übernahme des
Bulletin technique hochverdienten Präsidenten O. A.Lardelli
nicht mehr vergönnt, den bedeutsamen Schritt in die Zukunft
selbst mitzumachen.

Der Herausgeber unterhält nun je eine Redaktion in Zürich
für die Belange der deutschsprachigen Bauzeitung und in
Lausanne für das weiterhin vierzehntäglich in französischer Sprache
erscheinende Bulletin technique. Eine gemeinsame Geschäftsleitung,

in der beide Redaktionen vertreten sind, ist für eine enge
Koordination der Arbeiten besorgt. Der nunmehr zwölf
Mitglieder umfassende Verwaltungsrat hat die Ziele für die künftige
Tätigkeit der Zeitschriften gesetzt. Sie umfassen einen stetigen
Ausbau zu hochstehenden technisch-wissenschaftlichen
Informationsorganen nationaler Bedeutung auf den von den Mitgliedern
der Trägervereine vertretenen Fach- und interdisziplinären
Gebieten unter langfristiger Sicherstellung der Eigenwirtschaftlichkeit.

Sie sollen zum unentbehrlichen Organ der in den
Fachgebieten tätigen Berufsleute, Verwaltungen und Unternehmungen
werden. Als Fachgebiete gelten das gesamte Bauwesen, die Pla¬

nung und Umwelttechnik, die Land- und Forstwirtschaft sowie
die Kultur, Maschinen-, Elektro- und Verfahrenstechnik. Schwerpunkte

sollen im Bauwesen, in der Maschinentechnik und auf
Problemen, die mehrere Disziplinen betreffen, gesetzt werden.

Es ist keineswegs beabsichtigt, die Bauzeitung zu einem
billigen Vereinsblatt absinken zu lassen. Das traditionelle hohe
Niveau wird unter gewissen Anpassungen an die Erfordernisse
der Zeit auch inskünftig gewahrt bleiben. Neben dem
technischwissenschaftlichen Hauptteil von bleibendem dokumentarischem
Wert ist ein Ausbau des aktuellen Teils vorgesehen, der in Form
von Kurzmitteilungen laufend über das Geschehen in den
Fachgebieten informieren soll. Dazu ist der Aufbau eines Netzes von
redaktionellen Mitarbeitern und Korrespondenten notwendig.
Über das Wettbewerbswesen, das die Architekten besonders
interessiert, soll regelmässig und umfassend orientiert werden. Die
eigentliche SIA-Vereinsinformation wird inskünftig ausserhalb
des Verantwortungsbereiches der Redaktionen vom General
Sekretariat bearbeitet und den Zeitschriften druckfertig redigiert
zur Verfügung gestellt.

Alle diese Neuerungen können nur schrittweise eingeführt
werden. Von den Redaktionen werden sie den vollen persönlichen

Einsatz, zum Teil auch die Aufgabe der einen oder andern
im Laufe von Jahrzehnten zur Tradition gewordenen Gewohnheit,

verlangen. Die knappe Ablehnung des obligatorischen
Abonnements durch die SIA-Mitglieder ist für uns eine
Verpflichtung, der sachlichen Kritik Rechnung zu tragen. Dank dem
guten Willen unseres durch tüchtige Kräfte verjüngten
Mitarbeiterstabes in den Redaktionen glauben wir zuversichtlich,
das gesetzte Ziel in absehbarer Zeit zu erreichen und die
Zeitschriften für alle Lesergruppen noch attraktiver zu gestalten.

Mit diesem Ausblick verbinden wir unseren Dank für die
gehaltene Treue und wünschen Ihnen, liebe Kollegen und Leser,
einen guten Start ins neue Jahr.

VERLAGS-AG der akademischen technischen Vereine
Der Präsident: R. Schlaginhaufen

Über akademische Bildung
Von A. Ostertag, Zürich

1. Warum dieses Thema?

Es bestehen zwei Gründe, ein allgemeiner und ein besonderer.

Der erste liegt in der dringenden Notwendigkeit, das

Bildungswesen neu aufzubauen. Diese ergibt sich aus den

tiefgreifenden Umbrüchen, die gegenwärtig auf allen menschlichen

Lebensbereichen im Gange sind und deren Bewältigung

an jedermann, vor allem aber an die führenden Eliten,
aussergewöhnliche Anforderungen stellt. So erstaunt es nicht,
dass die Fragen über Bildung, Hochschulwesen und
Forschung schon seit vielen Jahren weiteste Kreise in zunehmendem

Masse beschäftigen. Und zwar trifft das für die ganze
abendländische Kulturgemeinschaft zu.

In der Schweiz erreichten die diesbezüglichen
Auseinandersetzungen mit der Eidgenössischen Volksabstimmung vom
1. Juni 1969 betreffend das Bundesgesetz über die Eidgenössischen

Technischen Hochschulen einen ersten und mit jener
vom 4. März 1973 betreffend die Bildungsartikel der
Bundesverfassung einen zweiten Höhepunkt. Bekanntlich wurden
beide Vorlagen abgelehnt. Seither gehen die Gespräche
unvermindert weiter. So ist heute eine Kommission daran, ein
neues Bundesgesetz auszuarbeiten, und zugleich steht ein
neues Hochschulförderungsgesetz zur Debatte. Bemerkenswert

ist dabei, dass immer wieder nach verbindlichen Grundsätzen

und Zielen gefragt wird, worüber offenbar einheitliche
Auffassungen noch fehlen. Es ist somit notwendig und dring-

DK 1 37.031

lieh, das Fehlende zu erarbeiten. Dieser Aufgabe dürfen sich
die am Hochschulwesen interessierten Einzelnen und Vereine
nicht entziehen. Aufgerufen sind ganz besonders die Partnervereine

der Verlagsgesellschaft, welche die Schweizerische
Bauzeitung (SBZ) herausgibt, sowie deren Mitglieder.

Bei dieser Bearbeitung, die von grundlegender Art sein
musste, wäre der Umstand zu berücksichtigen, dass die in der
Öffentlichkeit über Bildungsfragen geäusserten Meinungen
nicht nur widersprüchlich und wenig bedacht, sondern auch
durch eine eigentümliche Doppelwertigkeit gekennzeichnet
sind. In der Tiefe ist ein echtes Bedürfnis nach wahrer
Bildung des Menschen durchaus feststellbar, ein Verlangen
nach jener Formung der Bildungsbedürftigen, die diese bereit
macht und befähigt, nicht nur wirklichkeitsgemässe Grundsätze

und Ziele des Verhaltens zu erarbeiten, sondern ihnen
auch die Kraft gibt, sich in den alltäglichen Entscheidungen
an das Erarbeitete zu halten.

Nun wird aber, was da aus den Tiefen nach Klärung
und Gestaltung drängt, von der Begierde nach jenem Wissen
vielfach überlagert, das sich als Macht gebrauchen lässt,
nämlich als Macht über verfügbare Güter, worunter namentlich

auch Rohstoffe und Rohenergien der Natur zu zählen
sind, weiter über Verhältnisse und Beziehungen und schliesslich

ganz besonders über Menschen und Gesamtheiten. Solche

Macht geht in hohem Masse aus jenem heute besonders

Schwelzerische Bauzeitung ¦ 92. Jahrgang Heft 1 - 3. Januar 1974 1



stark geförderten, auf Anwendung, Nutzung und Indienst-
nahme ausgehenden Wissen hervor, das in Form
wissenschaftlicher Theorien und praktischer Erfahrungen vorliegt.

Nicht dass solches Wissen gering zu schätzen wäre. Wir
bedürfen seiner, um leben zu können. Und überdies liefert
seine sinngemässe Anwendung auf das Bearbeiten der Aufgaben,

welche uns das Leben stellt, einen höchst bedeutsamen
Beitrag zur Personwerdung. Wenn aber dieses praktische
Wissen sich nicht an die Richtmasse hält, die ihm das
Nachdenken über grundsätzliche Lebensfragen zur Verfügung
stellt, sondern sich eigenmächtig als eine sich selbst genügende

Instanz durchsetzt, da wird es unweigerlich zu jener
Macht an sich, von der es nach einem bekannten Wort von
Jacob Burckhardt [1] heisst, sie sei böse. Und wahrlich, die
Geschichte unseres Jahrhunderts liefert hiefür zahlreiche
Beispiele von erschütternder Eindrücklichkeit. Wir haben also
allen Grund, uns auf jene übergeordneten geistigen Kräfte zu
besinnen, die uns befähigen, die dem praktischen Wissen
innewohnenden Mächte nach sinnvollen Richtmassen zu führen.

Genau dieses Fähig- und Bereitmachen ist eines der
Hauptziele akademischer Bildung.

Der zweite Grund, das im Titel angedeutete Thema
gerade an dieser Stelle zu bearbeiten, ist im Namen unserer
Verlagsgesellschaft begründet1). Mit dem Wort
«akademisch», das darin vorkommt, verpflichten sich nämlich die
Partnervereine, nicht nur dafür zu sorgen, dass ihr Organ
dementsprechend geführt werde, sondern sie und ihre
Mitglieder sind auch gehalten, sich akademisch zu benehmen.
Daher müssen sie sich klar werden, was mit diesem Wort
gemeint ist. Indem wir hierauf zu antworten versuchen,
setzen wir in gewissem Sinne das Gespräch fort, das wir mit
dem Aufsatz «Grundsätzliches zum Bundesgesetz über die
Eidgenössischen Technischen Hochschulen» in [4] begonnen
hatten und das sich auf die bereits oben erwähnte
Volksabstimmung vom 1. Juni 1969 bezog.

2. Verpflichtung zu geistiger Führerschaft

Mit der Wahl des Wortes «akademisch» beabsichtigten
die Gründer der Verlagsgesellschaft offensichtlich, jedermann
die Tatsache kundzutun, dass die Mitglieder der beteiligten
Vereine über eine abgeschlossene Hochschulbildung verfügen.
Dass einer solchen Abgrenzung so grosses Gewicht beigemessen

wird, ist in unserem Lande, das doch politisch wohl als

Ktö^'älteste und fast einzige direkte Demokratie des Abendlandes

gelten darf, nicht ohne weiteres verständlich. Denn ähnliche
Fachvereine in anderen Kulturländern, so beispielsweise der
Verein Deutscher Ingenieure (VDI), zählen auch Absolventen
von Mittelschulen (Ingenieurschulen) zu ihren Mitgliedern.

Nun mag aber bei uns gerade die stärkere, über mehrere
Generationen sich erstreckende Anteilnahme von im
Erwerbsleben führenden Persönlichkeiten am politischen Leben
sowie die dabei gewonnenen Erfahrungen jene Einsicht
gestärkt haben, wonach die menschliche Gesellschaft ihrem
Wesen nach hierarchisch strukturiert ist, wonach es also auch
in einem demokratischen Staatswesen und bei voller
Anerkennung des Grundsatzes, dass alle Bürger gleiche Rechte
haben, richtunggebende und geistig führende Eliten geben muss
und wonach lebenswichtige Grundaufgaben menschlichen
Seins nur durch gemeinsame Anstrengungen solcher Eliten,
also durch akademische Vereine, den jeweils vorliegenden
Sachlagen entsprechend und im Blick aufs Ganze menschlichen

Seins richtig gelöst werden können. Das gilt in besonderem

Masse auch für Vereinigungen von Absolventen technischer

Hochschulen, deren Mitglieder, dank ihrer umfassenden

Bildung sowie ihrer genaueren Sach- und Menschen-

Dieser Name lautet: Verlags-Aktiengesellschaft der akademischen
technischen Vereine.

kenntnis zum Bekleiden führender Stellungen berufen sind,
und zwar nicht nur auf ihrem engeren Fachgebiet, sondern
auch in anderen Lebensbereichen wie etwa in Wirtschaft,
Gesellschaft, Politik, Kultur und Staat.

Es ist also das in reicher Lebenserfahrung gereifte Wissen

um höhere Pflichten und Verantwortlichkeiten gegenüber
der Allgemeinheit sowie die Bereitschaft, diesem gewissenhaft
zu entsprechen, was die Abgrenzung gegenüber anderen
Fachvereinen rechtfertigt, nicht aber der eher überhebliche
Wunsch, die Zugehörigkeit zu einem «höheren» Stande
hervorzuheben, was ohnehin guter Schweizerart widerspräche,

auch nicht ein versteckter Anspruch auf irgendwelche
Vorteile oder Erleichterungen, von einem solchen auf grössere
Macht oder besonderes Ansehen ganz zu schweigen.

Damit die Hochschulabsolventen diese Verpflichtungen
erfüllen können, bedürfen sie einerseits eines Rückhaltes in
ihren Fachvereinen, in unserem Falle also vor allem im
Schweizerischen Ingenieur- und Architektenverein (SIA) und
in der Gesellschaft ehemaliger Studierender der Eidgenössischen

Technischen Hochschulen (GEP), was bedeutet, dass in
diesen Vereinen berufliche und allgemein menschliche
Gegenwartsfragen auf akademische Weise, also von übergeordneten
Blickpunkten aus, zu bearbeiten wären. Nur insofern das
geschieht, rechtfertigt sich die Auszeichnung «akademisch».
Anderseits sind die Vereinsmitglieder gehalten, ihren persönlichen

Lebensstil wie auch die Ziele und die Weise ihres
Arbeitens den hohen Anforderungen anzupassen, die an sie
als Akademiker gestellt werden müssen; und zwar nicht nur,
um nach aussen glaubwürdig zu sein, sondern auch um jene
Müsse zu gewinnen, welche die erforderliche Befassung mit
brennenden Grundfragen sowie die eigene Weiterbildung erst
ermöglicht. Dabei geht es weitgehend um die straffe Ausrichtung

des denkerischen Bemühens auf das Wesentliche,
Zugrundeliegende sowie auf die grossen Zusammenhänge, was den
Verzicht auf Nebensächliches und auf den Genuss von Zer-sreut
ungen einschliesst. Auch diese diszipliniertere Ordnung
rechtfertigt eine gewisse Abgrenzung gegenüber jenen Vielen, die
nicht zur Betreuung von Führungsaufgaben berufen sind.

Hier ist nun aber mit Nachdruck hervorzuheben, dass
solche Berufung und die Auszeichnung «akademisch»
keineswegs an den Besitz eines Hochschuldiploms oder eines
gleichwertigen Ausweises gebunden sind. «Wir sind im
Gegenteil davon überzeugt, dass der schlichte, volkstümliche
Mensch, solange er seine Schlichtheit wirklich zu bewahren
vermag, eine ^Sondere Weise hat, sich betrachtend und
<feiernd> dem Ganzen der Welt zuzuwenden, worin gerade
das Beste und Eigentliche der akademischen Haltung gleichfalls

verwirklicht ist.» [6], S. 40, 41. Wer je Gelegenheit
hatte, mit Industriearbeitern, Monteuren, Handwerkern oder
Bauern näher ins Gespräch 2x1 kommen, wird bald da, bald
dort die Richtigkeit dieser Überzeugung oft in erstaunlichem
Ausmass bestätigt finden. Das dürfte uns veranlassen, die in
Rede stehende Abgrenzung sinngemäss und nicht formalistisch

vorzunehmen.
Und nun zur Kernfrage:

3. Was heisst «akademisch»?

Es läge nahe und entspräche auch landesüblichem
Verständnis, diese Frage durch das zu beantworten, was ein
Hochschuldiplom beinhaltet2): Es bescheinigt, dass sein Träger

zu selbständigem, wissenschaftlichem und technischem
Arbeiten, in gewissem Sinne also zu schöpferischem Gestalten,

fähig sei. Dabei bezieht sich aber diese Aussage auf eine
bestimmte Einzelwissenschaft oder ein entsprechendes
Fachgebiet, ist also eng begrenzt. Diese Beschränkung ist nötig,
um in der knapp bemessenen Studienzeit von meist nur acht

2) Tatsächlich berechtigt dieses Dokument zum Eintritt in den SIA.

Schweizerische Bauzeitung * 92. Jahrgang Heft 1 • 3. Januar 1974



Semestern einerseits die theoretischen Grundlagen eines ganzen

Fachgebietes vermitteln und anderseits zum wissenschaftlichen

Bearbeiten neuartiger Probleme vordringen zu können.
Gewiss besteht dabei die Gefahr, in Einseitigkeiten und
fachliche Enge abzugleiten. Ihr suchen denn auch unsere
technischen Hochschulen durch das Anberaumen allgemeinbildender

Vorlesungen und anderer Veranstaltungen
entgegenzuwirken. Das mag in ruhigen Zeiten genügen. Unser
Jahrhundert stellt jedoch ungleich höhere Anforderungen,
nicht nur intellektueller, sondern namentlich auch sittlicher
Art. Es ist daher zu überlegen, wie ihnen entsprochen werden
kann. Vielleicht ergeben sich bei der Behandlung unseres
Themas hierfür brauchbare Ansätze.

Die Frage «Was heisst akademisch» hat Josef Pieper im
Zusammenhang mit der Krise der Universitäten in einer
ungewöhnlich eingehenden und umfassenden Untersuchung
beantwortet [6]. Seine Darstellung ist bestens geeignet, allen
denen, die sich mit Bildungs- und Hochschulfragen befassen,
als tragende und richtungweisende Grundlage zu dienen. Wir
halten uns im folgenden weitgehend an sie, beschränken uns
dabei aber auf die Erörterung einiger uns besonders wichtig
erscheinender Sachverhalte.

Das Wort «akademisch» leitet sich von jener einzigartigen

Lebensgemeinschaft ab, deren Angehörige unter der
Führung Piatons über die Geheimnisse menschlichen Seins,
über Dinge also nachdachten und sich besprachen, die
gemeinhin als selbstverständlich hingenommen werden. Ihnen
ging es um ein Erkennen dessen, was den sichtbaren Dingen
zu Grunde liegt, was sie unsichtbar begründet, was ihr
Wesen, ihre «Idee» ausmacht, wie sie innerlich zusammenhängen

und in welchen Beziehungen sie zum unsichtbaren
Ursprung allen Seins stehen. Der Ort, wo das geschah,
grenzte an den Hain, in welchem der athenische Stadt-Heros
Akädemos verehrt wurde. Dank diesem Zufall erhielt Piatons
Schule den Namen Akademie.

Wesentlich ist nun aber, dass diese Gründung für alle
Hochschulen beispielhaft wurde, die später im christlichen
Abendland, aber auch anderswo, entstanden sind: Auch sie
haben je und eh als ihre Aufgabe die liebende Suche nach der
Wahrheit angesehen. Es geht also bei ihnen um jene besondere

Weise der Weltbetrachtung, die von jeher als die philosophische

bezeichnet wurde. Damit ist beileibe nicht das schulische

Erlernen einer abgeschlossenen Disziplin oder eines
einmal festgelegten Systems von Lehrmeinungen über
allgemeingültige Grundverhältnisse des Lebens gemeint, sondern
das aus innerstem Bedürfnis immer wieder neue Bedenken
der Frage nach Wesen und Sinn menschlichen Seins.

Solches Fragen ist insofern frei, als es die Wirklichkeit
im Ganzen zum Gegenstand hat, als es diese unter jedem
denkbaren Gesichtspunkt betrachtet, als es ihm ausschliesslich
und allein um die Erkenntnis der Wahrheit zu tun ist. Genau
hierin besteht die akademische Freiheit: Das Suchen und
Fragen schliesst nichts aus, es lässt sich nicht durch irgendwelche

Zwecke einschränken, durch nichts und niemanden in
Dienst nehmen.

Diese Freiheit muss durch eine entsprechende
Rechtsordnung geschützt werden, eine Ordnung, die nicht nur die
Institution sichert, in der philosophiert wird, sondern auch
das Recht, uneingeschränkt zu fragen und die erarbeiteten
Antworten in Wort und Schrift bekanntzumachen. Hiefür
haben die Universitäten und ihre Absolventen einzustehen.
Aber schliesslich ist es immer der Staat, der mit seinen
Machtmitteln das Einhalten dieser Ordnung durchsetzen
muss. Und zwar hat er es auch dann zu tun, wenn die
Wahrheitserkenntnisse, welche an den Universitäten oder
anderswo gewonnen und verkündet werden, seiner Machtpolitik

entgegenstehen. Beschneidet er die akademische Freiheit,

so hören die Hochschulen auf, Akademien zu sein.

Wer sich um Erkenntnis der Wahrheit bemüht, weiss,
dass ihm keine abschliessende, völlig befriedigende Antwort
zuteil werden kann, dass sein Fragen auf Hoffnung angelegt
ist, auf eine letzte, endgültige Erfüllung in überirdischen
Bereichen, dass er sich in dieser Welt mit stückweisen und
vorläufigen Auskünften begnügen muss. Dennoch kann er
nicht anders, als immer wieder neu zu fragen, weil ihn seine
innere Natur dazu drängt, weil er nur so Einblick in die
eigentliche Wirklichkeit und in das gewinnt, was er selber,
seinem Wesen nach, ist, weil sich ihm in solchem Suchen und
Erkennen der wahre Sinn seines Lebens offenbart und sich die
tiefste, echteste Sehnsucht seines Herzens erfüllt.

Philosophisches Fragen zielt darauf ab, das Ganze des
Seins zu erkennen; es hat universalen Charakter. Von dieser
Universalität leitet sich der Name der Bildungsanstalten ab:
Diese sind Universitäten, insofern sie die an ihnen gelehrten
Einzelwissenschaften philosophisch betreiben, insofern sie also

die einzelnen Fachprobleme nicht in ihrer wissenschaftlichen

Abgegrenztheit, sondern aus ihren wesensgemässen
Zusammenhängen mit dem Ganzen der Welt verstehen und
auch dementsprechend zur Darstellung bringen. Wohl noch
nie war es so schwer, dieser Forderung zu genügen, wie in
unserer so sehr von einseitigem Streben nach Weltverbesserung

und äusserem Wohlstand bestimmten Zeit. Aber
zugleich war im Grunde das Bedürfnis nach einer Rückbesinnung

auf die Grundlagen und nach einer Stärkung der
aufbauenden, in der Wahrheit gründenden Kräfte noch nie
so gross wie gerade heute.

4. Philosophieren als vernehmendes Empfangen

Der Begriff der akademischen Freiheit bezieht sich nicht
nur auf die freie Wahl der Gegenstände, nach denen gefragt
wird, auch nicht nur auf die äusseren Umstände, die ein
solches Fragen überhaupt zulassen, sondern auch auf die
besondere Art des Fragens selbst, die ein hohes Mass innerer
Gelöstheit und Offenheit voraussetzt. Erfahrungsgemäss lässt
sich nämlich die Wahrheit durch blosse Willensanstrengung
weder fassen noch zueigen machen, wie etwa die Rezepte für
technische Nutzungsverfahren (know-how) oder der Inhalt
von schulischem Wissen. Sie verschliesst sich vielmehr dem
aggressiv angreifenden und selbstherrlich besitzergreifenden
Verstand. Dagegen offenbart sie sich dem, der sich ihr
ehrfürchtig staunend öffnet. Allerdings tut sie das nur in
kleinen Stücken, nur schrittweise, nach Massgabe des innern
Wachsens und Reifens dessen, der nach ihr fragt. Und
überdies antwortet sie in einer besonderen Sprache, die
vorwiegend innerpsychische und somit unanschauliche
Sachverhalte in der Gestalt symbolischer Bilder und Begebenheiten

ausdrückt. In allem bewahrt sie aber ihr unergründliches
Geheimnis, so dass unser Fragen, wie schon bemerkt, kein
Ende findet.

Eigentlich ist philosophische Besinnung ein vernehmendes

Empfangen, ein der Vernunft - nicht dem Verstand - zugehöriges

Geschehen3), das sich zuträgt, wenn völlige Stille eingekehrt,

sich restlose Offenheit für das Zu-vernehmende eingestellt

hat. Allerdings muss dieser auf Vernehmen ausgerichteten

Haltung eine intensive Befassung mit dem jeweils nach
Bewusstwerdung drängenden Fragekreis vorausgehen. Und
ebenso muss das Vernommene in disziplinierter Denkanstrengung

zutreffend gedeutet, geordnet und in sinnvollen
Zusammenhang mit allem schon Erfahrenen und Erkannten
gebracht werden. Das alles sind nicht nur Vorgänge blosser
Wissenserweiterung, sondern Schritte auf dem Wege der

3) «Der Verstand versteht; er ist männlich, und sein Verstehen ist
ein handelndes Be-Greifen und Er-Fassen. Die Vernunft vernimmt; sie

ist weiblich, ihr Vernehmen ist ein empfangendes, erduldendes Hören,
das das nachklingend Vernommene nachdenkt.» Aus: Kleiner Exkurs
über Verstand und Vernunft in [2], S. 14-18.

Schweizerische Bauzeitung * 92, Jahrgang Heft 1 • 3. Januar 1974 3



Personwerdung. Da sie der nach Wahrheitserkenntnis Dürstende

in ihren entscheidenden Phasen als ein Beschenktwerden

durch jenes Gut erlebt, das seinen Durst zu stillen
vermag, verbindet sich mit ihnen ein Gefühl beglückender
Sättigung und zugleich einer schlechthin nicht abzutragenden
Dankesschuld. Im spannungsvollen Erlebnis solcher befreiender

Sättigung und bindender Schuld durch Wahrheitserkenntnis
erfährt der Mensch die letzte Steigerung seines Wirklichseins

in dieser Welt4).
Es dürfte hier der Ort sein, den Begriff von der vertikalen

Dimension des Philosophierens einzuführen. Damit soll
die höhere Wirklichkeitsordnung hervorgehoben werden, die
diesem gegenüber dem der Horizontalebene zugehörigen
Bereich verstandesmässig fassbarer und vom Willen des bewuss-
ten Ichs erreichbarer Dinge sowie gegenüber dem linearen
Fortschrittsstreben zukommt. Hierüber hat wohl erstmals
Karl Schmid in seiner Rektoratsrede vom 14. November 1953

unter dem Titel «Die Vertikalität als Denkrichtung» grundlegend

berichtet [7] und damit sowie mit seinen übrigen
Reden und Aufsätzen beispielhaft deutlich gemacht, wie sich
akademische Haltung an einer technischen Hochschule
vertreten lässt.

Die eine Richtung der Vertikalen weist nach unten, in
die nicht auslotbaren Tiefen des Unbewussten, die in unserem

Jahrhundert vor allem durch Sigmund Freud und
C G. Jung sowie anschliessend durch eine beträchtliche Zahl
weiterer Forscher erhellt und unserem Verständnis zugänglich
gemacht wurden. Heute besteht hierüber ein umfangreiches
Schrifttum. Davon sei lediglich auf den zusammenfassenden
Aufsatz von Willy Obrist «Die vergessene Seite der Wirklichkeit»

[3] hingewiesen.
Für uns höchst bedeutsam ist darin die Feststellung,

dass das bewusste Ich keineswegs jene souveräne Beschlusskraft

und Verfügungsvollmacht inne hat, die wir ihm
üblicherweise zubilligen, sondern dass ihm eine innerpsychische
Führungsinstanz (das «Selbst», in gewissem Sinne auch das

«Gewissen») übergeordnet ist, der es sich, oft genug gegen
seinen Willen, fügen muss. Diese vorwiegend im kollektiven
Unbewussten beheimatete Instanz verarbeitet nicht nur
Eindrücke, die ihr von den Sinnesorganen übermittelt werden, zu
einem Gesamtbild der äusseren Welt, sondern zum weit
grösseren Teil innerpsychische Sachverhalte, zum Beispiel
Einwirkungen Suhlsbetonter Komplexe auf das Ich,
Tendenzen zur Entfaltung und Wandlung der Person, Vorgänge
zwischen dem Unbewussten und dem Ich usw. Dank dieser
unbewussten geistigen Verarbeitung vermag sie auf Fragen,
namentlich auch auf solche philosophischer Art, zu antworten,

die das bewusste Ich sich stellt; weiter zeigt sie diesem

Entwicklungsri^Mchkeiten, trägt ihm Einfälle und Impulse
für Forschung und schöpferische Tätigkeit zu, erteilt ihm
auch Befehle und tönt das Lebensgefühl. Von besonderer
Bedeutung ist ihre Fähigkeit, das Erlebnisgut früherer
Generationen bis zurück zu den Weisheitslehren der alten Kulturen

in Form archetypischer Strukturen zu bewahren, weshalb
vernehmendes Empfangen im Grunde als ein Sicherinnern an
etwas Wesentliches erlebt wird, das in der Tiefe schon immer
da war und zu gegebener Zeit nach Bewusstwerden drängt5).

4) Im Johannesevangelium finden sich zwei Jesus zugeschriebene
Aussprüche (Joh. 14. 6. und 17. 3), welche, beide zusammengenommen,
diese äusserste Steigerung des Wirklichseins durch Wahrheitserkenntnis
höchst wirksam ausdrücken; der erste lautet: «Ich bin der Weg und
die Wahrheit und das Leben», der zweite: «Das aber ist das ewige
Leben, dass sie dich, den allein wahren Gott, und den du gesandt hast,
Jesus Christus, erkennen.»

5) So sagt beispielsweise Jean Gebser in [2], S. 10: «Wenn aber
Evolution vom Ursprung aus gesehen hiesig ein Nachvollzug ist, dann
ist sie von uns aus gesehen ,dort\ im Unsichtbaren, vorentschieden...
Mit anderen Worten: Grundlage der Evolution ist, dass sie im

Uns ist aufgegeben, die Symbolsprache dieser innerpsy-
chischen Führungsinstanz zu deuten, mit der sie uns in
Träumen, Phantasien, Visionen, Evidenzerlebnissen und
seelischen Erschütterungen anspricht, ihre Weisungen zu befolgen
und das Bild, das wir uns von der Welt und von uns selbst
machen, durch die Auskünfte zu ergänzen und zu berichtigen,

die sie uns zukommen lässt. Diese Aufgabe ist nicht
abzuschliessen; sie hält uns dauernd in Atem. Aber indem
wir uns um ihre Bearbeitung bemühen, reifen wir dem
entgegen, das wir unserem Wesen nach sind, und verhalten
uns damit akademisch.

Nun hat aber die Dimension der Vertikalen auch eine
nach oben, in die Bereiche des Gottesglaubens weisende
Richtung. Schon die Akademie Piatons war unter anderem
ein im strengen Sinn kultischer Verband. Und seither gehört
zu jeder Universität als Grundbestand neben der philosophischen

auch eine theologische Fakultät. Diese Zuordnung
gründet in den Aufgaben, die jeder der beiden Fakultäten
gestellt sind. Sie vermag aber nur dann das innere Wesen der
universitas auszudrücken, wenn es zu offenen, straff geordneten

Gesprächen zwischen ihnen sowie mit allen anderen
Fachrichtungen kommt, die naturwissenschaftlichen, technischen

und wirtschaftswissenschaftlichen eingeschlossen.
Dass die liebende Hinwendung zum Ganzen des Seins

vor den Welten des Glaubens nicht haltmachen kann, dürfte
wohl jedermann einleuchten. Dabei ist sie aber ganz und gar
auf vernehmendes Empfangen, auf Offenbarung von ihrem
Wesen nach unanschaulichen Wirklichkeiten angewiesen, und
sie muss überdies von der Überzeugung erfüllt sein, dass der
offenbarenden Instanz höchste Autorität, Weisheit und
Allmacht zukommt. Indem sie sich der Führung durch die nur
im Glauben zu fassenden, spendenden und beschützenden
Kundgebungen aus dem Ursprung demütig unterzieht,
erfährt sie die höchste Verwirklichung der akademischen Freiheit

und zugleich die äusserste Antwort auf die Frage: Was
heisst akademisch?

Wo Fragen des Gottesglaubens in Rede stehen, ist
erfahrungsgemäss mit allerstärksten Widerständen,
hauptsächlich von seiten vieler Intellektueller zu rechnen. Es sind
jene, die ihre Geborgenheit in wissenschaftlich gesicherten
Tatsachen suchen und sich nicht auf «bloss» geoffenbarte,
also nicht beweisbare Wahrheiten einlassen wollen. Man wird
ihnen zugutehalten müssen, dass sie von den Verkündern
solcher Glaubensgüter im Verlauf einer langen Religionsund

KirchengeSichte genug erfahren mussten, wie fragwürdig

und unchristlich deren Geltungsansprüche, Lehren und
Praktiken oft waren. Nun wäre aber doch zu bedenken, dass

die Männer der Kirchen durch die ihnen überbundenen
Aufgaben auf unmenschliche Weise überfordert sind, dass sie
überdies als schwache, irrende und suchende Menschen, wie
wir andere alle auch, in einer abgrundtiefen geistigen Krise
stecken, und dass wir trotz allem Vorgefallenen und Trennenden

nichts Besseres tun können, als uns mit ihnen zusammenzufinden,

um neue, unserer Lage gemässe Möglichkeiten
vernehmenden Empfangens von Wahrheitselementen zu
suchen und zu verwirklichen.

Es ist nun höchst bedeutungsvoll, dass hiefür verheis-
sungsvolle Ansätze in den ursprungsnahen Forschungsgebieten

der Atomkernphysik und der Tiefenpsychologie zu finden
sind, ja dass als geradezu rückständig und verknöchert
erscheinen muss, wer die hier konkret vorliegenden Hilfen
nicht wahrnimmt, um sein Weltbild neu zu bedenken, sich

Unsichtbaren vorentschieden ist; diesen Vorentscheid im Sichtbaren
nachvollziehend zu verwirklichen ist unsere Lebensaufgabe.» Dabei
darf Evolution nicht mit «Fortschritt» gleichgesetzt werden; vielmehr
bedeutet dieses Wort die Entfaltung und fortschreitende Verwirklichung

der im einzelnen Menschen wie auch in Gesamtheiten angelegten
Entwicklungsmöglichkeiten.

Schweizerische Bauzeitung ¦ 92. Jahrgang Heft 1 • 3. Januar f974



seines Gegründetseins im Ursprung wieder bewusst zu werden

und daraus zukunftsträchtige Möglichkeiten sinnvollen
eigenen Verhaltens abzuleiten. Es ist hier nicht der Ort, näher
auszuführen, wie sehr kernphysikalische und tiefenpsychologische

Erkenntnisse sich fruchtbar auf Glaubenserlebnisse
auswirken können. Uns genüge der Hinweis auf diesbezügliche

Stellungnahmen namhafter Physiker, Psychotherapeuten,
Ärzte, Philosophen und Theologen. Einige Andeutungen
hierüber finden sich auch in [5]. Gewiss, der Weg, der da
gezeigt wird, ist steil und nicht leicht zu finden. Wer sich
aber diesen Pionieren anschliesst, spürt ihre liebende Hingabe,

die uns begleitet, uns vor Vereinsamung und Verhärtung
bewahrt und uns dem Ziel näherbringt.

5. Theoretiker und Praktiker

Philosphische Besinnung setzt, wie wir sagten, ein hohes
Mass an innerer Freiheit voraus. Dazu gehört, dass sich der
Fragende von jeglicher Absicht auf Nutzung oder Anwendung

der Einsichten freizumachen vermag, die ihm durch
solche Besinnung allenfalls zuteil werden können, dass er auf
das Erfüllen praktischer Zwecke verzichtet, dass eigener oder
fremder Wille schweige und dass schliesslich keine Wünsche,
Begierden, Interessen, Verpflichtungen, wesensfremde
Gebundenheiten und dergleichen Dinge das Offensein für die Wahrheit

beeinträchtigen. Es ist diese vorbehaltlose, wenn auch
zeitlich auf besondere Feierstunden begrenzte Absage an die
von uns so hoch bewertete und so stark vorangetriebene
Anwendung unseres Wissens auf praktische Zwecke, welche
die besinnliche Hinwendung zum Insgesamt der wahren
Wirklichkeit erst ermöglicht. Genau das ist es auch, was dem
aufgeklärten, auf Leistung und Erfolg ausgreifenden Abendländer

so ausserordentlich schwer fällt, was sich so gar nicht
mit seinem Welt- und Selbstverständnis verträgt und dem er
deshalb allerstärkste Abwehrkräfte entgegenstellt. Der Konflikt,

der sich hieraus ergibt, ist folgenschwer und verdient,
etwas näher betrachtet zu werden.

Dazu soll, unserem Thema gemäss, vom Philosophieren,
also von jenem Verhalten zur Welt ausgegangen werden, dem
es einzig darum zu tun ist, dass die Dinge sich so zeigen, wie
sie wirklich und tatsächlich sind, von einer Haltung also, die
auf Wahrheit gerichtet ist und auf nichts sonst. Mit diesen
Wendungen ist das Wesen dessen umschrieben, was das Wort
«theoria» im ursprünglichen Sinne meint. Sogleich fällt die
enge Verwandtschaft von «theoretisch» mit «philosophisch»
und «akademisch» auf: Was bisher über diese beiden gesagt
wurde, gilt weitgehend auch für die theoretische
Betrachtungsweise.

Aber auch der Gegensatz zu «praktisch» kommt in
Sicht. In etwas zugespitzter Form Hesse sich sagen, das Ziel
des theoretischen Wissens sei die Wahrheit, das Ziel des

praktischen die Verwirklichung von Zwecken. Das Unvermögen,

diese beiden Ziele in eine höhere Ordnung einzubeziehen
und so den Gegensatz zu überwinden, der zwischen ihnen
besteht, hat von jeher zum Streit zwischen Theoretikern und
Praktikern geführt und grosses Unheil angerichtet.

Dieser Streit gründet, wohlverstanden, nicht in der Natur

der Sache, sondern in der Enge, Voreingenommenheit
und Gespaltenheit des Denkens, und zwar sowohl auf seiten
der Theoretiker wie auf der der Praktiker. Er zeigt an, dass
bei beiden die wesensgemässe Einheit der Person in
gegensätzliche Teilstücke aufgespaltet ist, von denen dann das eine,
bevorzugte Stück zu einem Ganzen aufgewertet, während das
andere entweder als unnötig oder unwirklich verdrängt oder
als schädlich oder gefährlich bekämpft wird. Solche
Verabsolutierungen von Teilaspekten kommen heute überall vor. Sie
machen deutlich, wie sehr es unserer Zeit an wirklichkeitsge-
mässen Grundlagen, sinnvollen Zielsetzungen und jener
Bereitschaft fehlt, das theoretisch als richtig Erkannte gegen die

ichhaften Ansprüche einzelner oder von Gesamtheiten
durchzusetzen.

Um den Gegensatz zu überwinden, mussten vor allem
die Theoretiker einsehen, dass sie mit ihrer Missachtung der
auf Nutzung und Welterschliessung abzielenden Wirksamkeiten

gegen das Grundgebot philosophischer Betrachtungsweise,
den Blick auf das Ganze der Welt auszurichten, Verstössen.

Nicht nur bedürfen sie der aufbauenden Arbeit der
Praktiker, um leben zu können, sondern sie müssen sich
selber landbaulich, handwerklich, technisch, kaufmännisch,
politisch, im ganzen also praktisch betätigen, um sich nicht
in wirklichkeitsfremdem Spekulieren zu verlieren, sondern in
wahrem Sinne philosophieren zu können. Ausserdem hätten
sie die menschenbildende Wirkung wissenschaftlichen For-
schens und technischen Schaffens zu beachten: die Nötigung
zu Objektivität und kritischer Sachlichkeit; die Disziplinierung

alles unverbindlich schweifenden Spekulierens; die
Ausrichtung auf den Dienst am Gemeinwohl.

Die Praktiker hätten sich einzugestehen, dass ihr Planen
und Leisten nur sinnvoll sein kann, wenn sie sich an jene
grundlegenden Richtmasse halten, die dem Wesen menschlichen

Seins gemäss sind, dass es zu einer einseitigen,
unbegrenzt anwachsenden Fortschritts- und Wohlstandsflut kommen

muss, die das eigentlich Menschliche verkümmern lässt
und gefährliche aggressive Reaktionen auslöst, wenn nicht
Erkenntnisse aus der philosophischen Weltbetrachtung
richtungweisend, führend und begrenzend eingreifen, dass sie
also selber immer auch philosophieren mussten, um solche
Erkenntnisse zu gewinnen und sich in ihrer Praxis durch sie
leiten zu lassen.

Im Grunde bilden der Theoretiker und der Praktiker
polar aufeinander bezogene Urbilder menschlicher Wesensart.

In uns allen sind beide wirksam. Es kennzeichnet die
geistige Krise unserer Zeit, dass wir der polaren Spannung
nicht standzuhalten vermögen, die von diesen Bildern
ausgeht, dass mit dem einseitigen Überhandnehmen des rationalen,

sich auf das Sichtbare beschränkenden und auf Nutzung
und Machtgewinn abzielenden Denkens der Praktiker in uns
überbewertet, hochgezüchtet und zur führenden Instanz erhoben

wird, während wir dem Theoretiker weder Verständnis
entgegenbringen noch Entfaltungs- und Wirkraum gewähren.
Nicht nur verbauen wir uns damit den Zugang zu den

beglückenden Erlebnissen sinnerfüllender Wahrheitserkenntnis,

was wir durch masslosen Genuss minderwertigen Ersatzes,

der nicht sättigt, kompensieren, sondern wir vermögen
auch nicht unsere praktische Tätigkeit auf sinnvolle Ziele
auszurichten, ihr zukunftsträchtige Richtlinien zu geben und
sie auf das zu begrenzen, was unserer wahren Natur gemäss
ist und uns natürlicherweise zusteht. Was not tut, ist, sich
wieder auf das Bild des wahren, ganzen Menschen zu besinnen,

auf jenen «philosophierenden Praktiker», der mit beiden
Füssen auf dem Boden der Wirklichkeit steht und sich da

bewährt, weil er dank der besinnlichen Verarbeitung seiner

praktischen Erfahrungen und seiner Wahrheitserkenntnis in
sich selbst einen tragfähigen und nährenden Wurzelgrund
erschlossen hat.

6. Beziehungen zu den Wissenschaften

Es sind vor allem zwei Gründe, die uns veranlassen, nun
auch noch die Beziehungen zwischen philosophischer
Wirklichkeitsbefragung und wissenschaftlichem Forschen zu
klären. Der erste ist die bestehende Unklarheit im allgemeinen
Urteil: Die meisten Praktiker (auch solche mit Hochschuldiplomen

empfinden beide Tätigkeiten als theoretisch, was für
sie gleichbedeutend ist mit «unpraktisch». Daher scheiden
sie beide aus den Bereichen ihres Denkens aus, was denn
auch bei allerlei Gelegenheiten, so zum Beispiel bei
Volksabstimmungen über Hochschulfragen, zum Ausdruck kommt.

Schweizerische Bauzeitung * 92. Jahrgang Heft 1 • 3 Januar 1974



ftfrasiTüHfiO^f*^

Der zweite Grund ist die überraschende Tatsache, dass sich
neuerdings Wissenschaftler, vor allem wiederum Tiefenpsychologen

und Atomphysiker, gezwungen sahen,
erkenntnistheoretische und philosophische Grundfragen neu zu bedenken,

um ihre Erkenntnisse auf angemessene Grundlagen
stellen zu können.

Josef Pieper hat in [6], wie schon oben bemerkt, diese
Klärung im Hinblick auf die Aufgaben der Universität
vorgenommen. Über die besondere Problematik der technischen

Hochschulen sprach Karl Schmid am akademischen
Festakt innerhalb der Feiern zum hundertjährigen Bestehen
der Eidgenössischen Technischen Hochschule [8], S. 76-86.
Die in Rede stehenden Beziehungen bestehen aber nicht nur
an den Hochschulen, sondern auch in andern Lebensbereichen.

Es möge uns hier genügen, sie dadurch anzudeuten,
dass wir Gemeinsames und Unterscheidendes einander
gegenüberstellen.

Gemeinsam sind hauptsächlich drei Dinge, nämlich:
erstens die liebende Suche nach der Wahrheit über die
wirklich vorliegenden Sachverhalte, zweitens die demütig
schweigende Grundhaltung vernehmenden Empfangens, mit
der sich, wie wir sahen, ein hohes Mass von diszipliniertem
denkerischem Bemühen verbindet, und drittens die vorbehaltlose

Anerkennimg der empfangenen Erkenntnisse als gültige
und verpflichtende Wahrheitselemente.

Es sei hier nachdrücklich hervorgehoben, dass diese
Gemeinsamkeiten mit dem Philosophieren keineswegs nur
den Geisteswissenschaften, also jenen Disziplinen eigen sind,
die von jeher an den Universitäten gelehrt wurden, sondern
mindestens ebensosehr den Natur- und den technischen
Wissenschaften, ja weitgehend auch dem technischen Schaffen.
Das ergibt sich daraus, dass sie eine unerlässliche Voraussetzung

für schöpferisches Gestalten bilden. So sagt Karl Schmid
in [8], S. 77/78, indem er als ein entscheidendes Merkmal
technischer Hochschulen deren Technizität bezeichnet: «An
die Seite des auf die Natur gerichteten Erkenntniswillens tritt
der technische .Wille, der Wille nämlich, auf Grund des in der
Natur Erkannten über das in der Natur Vorgefundene hinaus
Neues zu schaffen. Dinglich zu schaffen, was es in der
vorhandenen Natur nicht gibtj^i

Schöpferisches Gestalten geschieht - welcher praktisch
tätige Ingenieur sollte das nicht hundertfach erfahren haben!
- in drei Schritten: erstens in eingehender Befassung mit der
gestellten Aufgabe, zweitens in intuitivem Schauen der
Lösung bei entspanntem, vernehmend empfangendem Zustand
(Spaziergang, Traum, Gespräch), drittens im Verarbeiten des
Geschauten zu konstruktiven, verwirklichbaren Entwürfen,
die der gestellten Aufgabe entsprechen. Es trägt sich aber
auch zu beim Ausarbeiten von Theorien über die physikalischen,

chemischen und biologischen Vorgänge in Maschinen,
Apparaten, Bauwerken, Böden, Gewässern, Luftschichten
usw. oder bei wissenschaftlichen Untersuchungen oder bei
der Lösung praktischer Aufgaben der Daseinsbewältigung.

Worin sich wissenschaftliches Forschen vom Philosophieren

unterscheidet, ist die grundsätzliche Art der
Fragestellung: Während dieses das Ganze des Seins zum Gegenstand

hat, nach der letztgründigen Bedeutung von Welt und
Dasein fragt und sich sein Fragen letztlich nicht beantworten
lässt, begrenzen sich die Wissenschaften auf das genau Wissbare,

Einzelne und Konkrete. Dafür gelangen sie zu verlässlichen,

nachprüfbaren Ergebnissen und vor allem zu nachweisbaren

Fortschritten. Ausserdem lassen sich die Ergebnisse zur
Lösung der mannigfachen Aufgaben anwenden, die uns die
rasch wachsende und anspruchsvoller werdende Menschheit
stellt. Und schliesslich sei nochmals hervorgehoben, dass die
wissenschaftliche Betätigung, wie übrigens jede andere, mit
liebender Hingabe verrichtete Arbeit, indem sie sich selbst zu
Klarheit -und Disziplin des Denkens, zu Sachlichkeit, Nüch¬

ternheit und Unbestechlichkeit zwingt, auf eine durch nichts
anderes zu ersetzende Weise den Menschen zu formen
vermag. Dank dieser strengen Wirklichkeitsgemässheit, die
namentlich den exakten Naturwissenschaften eignet, war es
diesen möglich, theologische Lehren und philosophische
Systeme, die über viele Jahrhunderte als verbindlich galten, als
Verirrungen zu entlarven und das Denken in diesen Bereichen

auf die ihnen gemässe Bahnen zurückzuführen. Beispiele
hiefür sind: das bestirnte Himmelsgewölbe als Wohnung
Gottes, die ptolemäische Himmelmechanik, die Sätze Aristoteles'

von der Eindeutigkeit und Stetigkeit der Naturvorgänge,
die Grundgesetze der Kausalität und der Determiniertheit,

die Festsetzung von Raum und Zeit als a priori gültige
Grundgrössen, die cartesische Unterscheidung von Geistesund

Naturwissenschaften.
Die Beziehungen zwischen beiden Arten denkerischen

Bemühens, des philosophischen und des wissenschaftlichen,
wurden von jeher und werden auch noch heute immer wieder
durch Rangstreitigkeiten getrübt. Diese ergeben sich aus der
logisch nicht zu bewältigenden Schwierigkeit, die voneinander
grundsätzlich verschiedenen Fragestellungen und die daraus
hervorgehenden gegensätzlichen Denkweisen als menschlicher
Wesensart gemäss und daher als berechtigt und voll gültig
anzuerkennen.

Nun weist der vom dänischen Atomphysiker Niels Bohr
eingeführte Begriff der Komplementarität einen gangbaren
Weg, der über diese Schwierigkeit hinwegführt6). Demnach
lässt sich sagen, dass je nach der Art, wie der zu untersuchende

Gegenstand befragt wird, die Weisen des Vorgehens
und die Antworten das eine Mal philosophischen, das andere
Mal wissenschaftlichen Charakter haben. Diese Antworten
sind grundsätzlich voneinander verschieden und völlig
unvereinbar; aber beide, sowohl die philosophischen als auch die
wissenschaftlichen, sind legitim, richtig und verbindlich. Man
muss sich dabei darüber klar sein, dass die komplementäre
Art der Wirklichkeitsbetrachtung die uns vertrauten Spiekegeln

rationalen Denkens durchbricht und daher von denen,
die an diesen festhalten, nicht verstanden wird, dass sie aber
zu tiefst der Wesensart des nach Wahrheit dürstenden
Menschen entspricht.

7. Folgerungen

Die Mitglieder der an der Verlagsgesellschaft beteiligten
Vereine, unter ihnen ganz besonders jene, die den führenden
Gremien angehören, werden die schon eingangs gestellte
Frage zu bedenken haben, wie sie der Forderung nach
akademischer Haltung zu genügen vermögen. Aus unseren
bisherigen Erörterungen dürfte hervorgegangen sein, worauf
es dabei ankommt, ebenso aber auch, dass es sich um eine
schwierige, immer wieder neu zu bearbeitende Aufgabe handelt.

Tatsächlich erfordert deren Lösung hohe sittliche
Personwerte und überdies ein fortwährendes, weit vorausschauendes

und die grossen Zusammenhänge berücksichtigendes
Überdenken der Gesamtlage mit den sich da stellenden
Problemen. Wie das einzelne Mitglied damit zurechtkommt,
wird es sich selbst zu überlegen haben. Für das Verhalten der

6) Der Begriff der Komplementarität bezieht sich auf das Verhalten
von Elementarkörperchen (Protonen, Neutronen, Elektronen). Diese
zeigen je nach der Versuchsanordnung das eine Mal die Merkmale von
Korpuskeln, das andere Mal die von Wellen. Die Feststellung dieser in
der Natur der Sache gründenden Gegensätzlichkeit durchbricht die seit
Aristoteles gelehrte und von der klassischen Physik übernommene
Vorstellung von der Eindeutigkeit des Naturgeschehens, wonach ein
Vorgang entweder in einer ihm eigentümlichen Weise erfolgt oder nicht
erfolgt, wonach es aber ein Drittes nicht gebe. Schon Niels Bohr selber
und mit ihm andere Pioniere der Kernphysik haben die Meinung
vertreten, den komplementären Weisen, in denen sich mikrophysikalische

Vorgänge uns zeigen, entsprächen komplementären Weisen der
Bewusstseinsvorgänge. (Hierüber siehe auch [8], S. 64-73.)

6 Schweizerische Bauzeitung • 92. Jahrgang Heft 1 • 3. Januar 1974



Vereine seien abschliessend in aller Kürze einige Möglichkeiten
angedeutet.
Zunächst sei daran erinnert, dass sich nur der einzelne

Mensch akademisch zu benehmen vermag, dass Körperschaften,
Institutionen und Organisationen das nicht tun können.

Wohl aber dürfte es zu ihren Aufgaben gehören, ihre Mitglieder

im Bemühen um das Vertreten einer entsprechenden
Haltung zu unterstützen. Es läge nahe, hiefür einen Katalog
berufsethischer Verhaltensregeln aufzustellen, der angibt, was
erwünscht, was noch eben zulässig, was verwerflich ist.
Tatsächlich gibt es derartige Verzeichnisse7). Wir halten die
Versuche, das Benehmen anderer auf solche Weise 2m kanalisieren,

nicht nur für wenig wirksam sondern auch für
ungehörig. Denn sie bevormunden, machen misstrauisch, hemmen
die freie Entfaltung des Urteilsvermögens, schmälern die
Kraft zu sittlicher Entscheidung und bedeuten überdies eine,
wenn auch gut gemeinte, so doch durch nichts zu rechtfertigende

Anmassung von Verfügungsgewalt; im Ganzen sind sie
alles andere als akademisch. Überdies lastet auf ihnen jene
ängstliche Besorgtheit, die fordert, dass vor allem der Friede
gewahrt werde, keine Fehlleistungen und Spannungen auftreten,

das Leben in allen Bereichen störungsfrei ablaufe, die
aber blind macht für die wirklichen Zustände, die unerlässli-
chen geistigen Auseinandersetzungen und die tiefsitzenden
seelischen Konflikte in der Welt von heute, blind auch für die
unerbittliche Notwendigkeit, die Prüfungen zu bestehen und
an ihnen zu reifen, die aus diesen Gegebenheiten hervorgehen.

Wir sehen die in Rede stehenden Hilfeleistungen zugunsten

der Mitglieder vielmehr im Schaffen eines institutionellen

Rahmens, der die Bearbeitung aktueller Lebensfragen auf
akademische Weise ermöglichen soll. Eine hiefür beliebte
Form ist die Vortrags- und Gesprächstagung. Eine solche
hatte der SIA am 8./9. März 1958 in Zürich unter dem Titel
«Der Ingenieur als Mensch vor dem Problem Technik»
durchgeführt8).

Eine Fortführung wäre sehr erwünscht, bedürfte aber
einer vorgängigen Klärung der zu verfolgenden Richtlinien
und Ziele sowie der zu behandelnden Fragen. Da es sich im
ganzen um ein umfassendes Bildungswerk handelt, das sorg-

Biäffig vorbereitet werden muss, wird man nicht darum
herumkommen, die sich dabei stellenden Aufgaben einer ständigen

Kommission zur Bearbeitung zu übergeben. Diese könnte
nach dem Vorbild der VDI-Hauptgruppe «Mensch und
Technik» gebildet werden. Dabei wären ausser Vereinsmitgliedern

auch Vertreter anderer Fachrichtungen zur Mitarbeit
einzuladen, so zum Beispiel Physiker, Biologen,
Wirtschaftswissenschaftler, Politiker, Soziologen, Psychologen, Ärzte,
Philosophen und Theologen, soweit sie für die in Rede
stehenden Probleme aufgeschlossen sind. Dieses Gremium
hätte in regelmässSn, gut vorbereiteten Gesprächen die
Grundsatzfragen zu klären, zu den Geschehnissen unserer
Zeit sowie den da sich abzeichnenden geistigen Strömungen
und seelischen Konflikten Stellung zu nehmen und die
Beziehungen mit andern kulturellen Kreisen sowie mit ähnlichen
Körperschaften des Auslandes zu pflegen. Die Partnervereine
würden dadurch zugleich diesen Vereinigungen und einer
weiteren Öffentlichkeit die kulturelle und allgemein menschliche

Bedeutung ihrer Tätigkeiten und des durch sie vertretenen

Berufsstandes vor Augen führen.
Eine hervorragende Möglichkeit, das akademische

Gespräch zu pflegen, bietet die Vereinszeitschrift. Die «Bauzeitung»

hat sich seit ihrer Gründung bemüht, dieser hohen

7) So hat der VDI einige Jahre nach Kriegsende Richtlinien für das
berufsethische Verhalten seiner Mitglieder herausgegeben.

8) Die an dieser Tagung gehaltenen Vorträge wurden in der
«Schweizerischen Bauzfjmg» 76 (1958), H. 18, S. 259-281, vollinhaltlich

veröffentlicht.

und keineswegs leichten Aufgabe zu genügen. Mögen ihr die
Voraussetzungen, in solcher Weise wirken zu können, auch
in Zukunft erhalten bleiben!

Wir sind von der Feststellung ausgegangen, dass eine
vertiefte Bildung unseres Volkes und namentlich seiner
führenden Eliten unerlässlich ist, um die Aufgaben bewältigen
zu können, die sich uns schon heute stellen, namentlich aber
auch jene ungleich schwierigeren, die in naher Zukunft auf
uns zukommen werden. Bei diesem Bildungswerk geht es

weniger um fachliche Ertüchtigung als um das Erkennen, was
wahr, dauerhaft, dem Wesen des Menschen gemäss ist, um
die Fähigkeit also, die eigene Tätigkeit, vor allem auch die
berufliche, auf sinnvolle Grundlagen zu stellen und ihr wirk-
lichkeitsgemässe Ziele zu setzen. Genau das meint der
Ausdruck «akademische Bildung». Die uns damit gestellte Aufgabe

besteht, wie mit unserer Betrachtung zu zeigen versucht
wurde, vor allem darin, die Alleinherrschaft des Verstandes
über die Vernunft, des Praktikers Äer den Theoretiker, des
nach Nutzung und Macht ausgreifenden Willens über den
die Wahrheit liebend suchenden Geist zu brechen, damit der
Mensch wieder zur ursprangsgemässen Ganzheit und Einheit
seiner Person komme und so seiner höheren Bestimmung
gemäss leben könne. Nur da, wo diese innere Wandlung des
Einzelnen im Gange ist, wird akademische Bildung auch
nach aussen wirksam, nur da ist dieser hohe Name gerechtfertigt.

Literatur

[1] Jacob Burckhardt: Weltgeschichtliche Betrachtungen. 7. Auflage,
Stuttgart 1949, Alfred Kröner (S. 36).

[2] Jean Gebser: Der unsichtbare Ursprung. Ölten und Freiburg im
Breisgau 1970, Walter-Verlag. Vgl. auch unsere Besprechung in
SBZ 89 (1971), H. 51, S. 1291-1296.

[3] Willy Obrist: Die vergessene Wirklichkeit. «Schweizer Monatshefte»

53 (1973), H. 6, S. 399-408.

[4] A. Ostertag: Grundsätzliches zum Bundesgesetz über die Eidgenössischen

Technischen Hochschulen. SBZ 87 (1969), H. 9, S. 147-151.

[5] A. Ostertag: Grundfragen der Weiterbildung. SBZ 90 (1972), H. 13,
S. 297-305.

[6] Josef Pieper: Was heisst akademisch? Zwei Versuche über die
Chance der Universität "heute. Zweite Auflage. München 1964,
Kösel-Verlag. (Vgl. auch vom gleichen Verfasser und im gleichen
Verlag: Was heisst philosophieren?)

[l]Karl Schmid: Vertikalität als Denkrichtung. Heft 87 der Kultur-
und Staatswissenschaftlichen Schriften der Eidgenössischen
Technischen Hochschule. Zürich 1954, Polygraphischer Verlag.

[8] Karl Schmid: Zeitspuren, Aufsätze und Reden, II. Band. Zürich
1967, Artemis-Verlag.

Eidg. Technische Hochschule Zürich

Neuwahlen und Beförderungen 1973

Ordentliche Professoren DK 378.692

Dr. med. Karl Bättig, für vergleichende Physiologie und
Verhaltensbiologie, bisher a.o. Prof. für Hygiene und
Arbeitsphysiologie; Dr. scnat. Rudolf Braun, für Abfallbeseiti-

gunrapsher a.o. Prof. und Leiter der Sektion Müllforschung
und -beratung bei der EAWAG; Hans Ess, für zeichnerisches

und farbiges Gestalten, bisher a.o. Prof.; Dr.sc.techn., Titu-
larprofessor Walter Guggenbühl, für elektronische Schaltungstechnik;

dipl. Arch. Benedikt Huber, für Architektur und
Raumplanung; Dr. Rudolf Emil Kaiman, für mathematische

Systemtheorie, bisher Graduate Research Professor an der

Universität Florida, USA; Dr. sc.techn. Ernst Robert Keller,

Schweizerische Bauzeitung • 92. Jahrgang Heft 1 • 3. Januar 1974


	Über akademische Bildung

