
Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 92 (1974)

Heft: 51/52

Artikel: Über Zusammenhänge zwischen Machbarkeit und Zerstörung

Autor: Schmid, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-72532

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-72532
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


92.Jahrgang Heft 51/52 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 20. Dezember 1974

HERAUSGEGEBEN VON DER VERLAGS-AKTIENGESELLSCHAFT DER AKADEMISCHEN TECHNISCHEN VEREINE. 8021 ZÜRICH, POSTFACH 630

Über Zusammenhänge zwischen Machbarkeit und Zerstörung
Von Prof. Dr. Karl Schmidt, Bassersdorf1) DK 130.1

Vor längerem schon hatte Prof. Karl Schmid unserem
Wunsche zugestimmt, den nachstehenden Vortrag in der
«Schweiz. Bauzeitung» nachdrucken zu dürfen. Noch bevor
es dazu gekommen ist, hat der Tod den auch in unserem
Leserkreis hochgeschätzten Karl Schmid abberufen - zu
früh, wie vielen mit uns bewusst geworden ist. Waren wir
seinerzeit schon glücklich, seine Zustimmung erhalten zu
haben, so waren wir es in noch höherem Masse, als wir
wenige Wochen später Einsicht in sein Manuskript nehmen
konnten.

Was Karl Schmid darin in gesellschaftskritischer Sicht
zum Ungeist in der Überbewertung der Leistung als solcher
offenbart, der das Sensorium nicht nur für das Gemachte,
sondern auch für das Gewordene und das Geschaffene zum

Opfer fällt, ist nun zu seinem in der Sorge um uns
Menschen gegebenen Vermächtnis geworden.

Wenn seitdem, innert erstaunlich kurzer Zeit, eine
wirtschaftlich und sozialpolitisch einschneidende, die Kurz-
schlüssigkeit rein rationalen Nützlichkeitsdenkens drastisch

vor Augen führende Rezession mit vielen und vielfach noch
unabsehbaren Auswirkungen gefolgt ist, so erweist sich darin,

wie geradezu prophetisch Karl Schmid die Absurdiamm
einer Wegwerfzeit in ihrer ganzen Tragweite realistisch
vorausgesehen hat: «Es geht... nicht nur um den Umgang mit
Dingen, wesentlich ist die Verwandlung des Menschen.»

Wir glauben, dass auf eben dieses Wesentliche - das

(wieder) Menschsein - wir uns beim Ausklang dieses Jahres
besinnen mussten. M. K.

Um unsere Gesellschaft von derjenigen des 19. oder
früherer Jahrhunderte, geschweige derjenigen des Mittelalters,
zu unterscheiden, braucht man Ausdrücke wie «industrielle
Gesellschaft», «Konsumgesellschaft», «Leistungsgesellschaft».

Nicht der primäre Sektor, die Urproduktion ist

wichtig; es ist der sekundäre, gewerblich-industrielle Sektor,
der unserer Zeit den Stempel aufdrückt, und immer mehr der

M||tiäre Sektor der sogenannten Dienstleistungen. Merkmale
dieser unserer Gesellschaft - und das gilt nicht nur für
Westeuropa, sondern auch für Nordamerika und zu einem grossen
Teil für die kommunistischen Staaten - sind die Mobilität
der Menschen, das Leistungsdenken und die Intellektualität.
Wer sein ganzes Leben am gleichen Wohnort verbringt und
seinen Arbeitsplatz, pne berufliche Tätigkeit nie wechselt,!!®
immer mehr eine Ausnahme. Irrationale Beweggründe, die
solcher Mobilität entgegenwirken könnten, kommen nicht auf
gegen ein Denken, das die Gestaltung des Lebens als eiften

völlig rationalen Prozess versteht. Auch Bildung und
Ausbildung werden zunehmend rational gestaltet; der intellektuelle

Mensch ist frei und mobil. Wenn er sich aus rationalen
Gründen für etwas Neues entscheidet, trennt er sich ohne

jede Sentimentalität vom Alten.
Es entzieht sich meiner Kenntnis, wer erstmals den

Ausdruck «Wegwerfkultur» verwendet hat. Er ist ebenso
erschreckend wie treffend. Wahrscheinlich ist dabei zunächst

nur an Flaschen und Büchsen gedacht worden, aber
«Wegwerfenkönnen» bezeichnet weit darüber hinaus tatsächlich die

Festvortrag, gehalten anlässlich des 4. Internationalen
Brandschutzseminars am 18. Oktober 1973 in Zürich und veröffentlicht mit
freundlicher Genehmigung des Brand-Verhütungs-Dienstes für Industrie

und Gewerbe, Zürich.

Mentalität, welche in der mobilen, intellektuellen und
utilitaristischen Gesellschaft herrscht.

Wer mobil sein will, lebt nicht im Umkreis von Dingen,
die er übernommen hat und iSlht verlieren möchte. Er hängt
nicht an ihm zugehörenden Dingen; er will nicht in einer

Umwelt wohnen, die Anbruch auf seine Treue erhebt. Er ist

auf eine apparative Umgebung ermeht, die ihm alle Leistungen

erbringt, deren er bedarf. Er schickt seine Kinder in
Schulen, wo sie nicht etwa sich aneignen sollten, was sie

unverlierbar durchs ganze Leben begleitet; künftiger Mobilität

dient nicht solches Gepäck, nur intellektuelle Leistungsfähigkeit.

Denn der Mensch ist keine Pflanze, die verwurzelt
sein muss, sondern ein Raubtier, das nach den einkömm-
lichsten Jagdgründen unterwegs ist.

Theoretisch könnte eine solche Mentalität, für welche alle
Beziehungen vorläufig, auf Zeit und kündbar sind, «huma-

gl||tisch» und geradezu asketisch sein; der stolze Satz «Omnia
mea mecum porto» stammt von keinem Geringeren als von
Cicero. Aber wir wollen uns nicht täuschen: diese scheinbar

unmaterialistische, sMeinbar ideale Bereitschaft, sich von dem

zu befreien, wessen man nicht mehr bedarf, ist über das

«träge Besitzbürgertum» nicht so erhaben, wie sie sich fühlt.
Denn es ist nicht Unabhängigkeit von Bedürfnissen und vom
Verbrauch, was da im Spiele ist, sondern das Gegenteil: eine

muntere, bedenkenlose Bereitschaft, möglichst viel Welt und
Umwelt als pures Verbrauchsmaterial einzustufen. Ungezählte

heutige Menschen müssen sich ihre Zeitgemässheit
durch die Leichtigkeit beweisen, mit der sie sich vom sie

Umgebenden trennen, es wegwerfen, um nach Neuem zu greifen.
Das ist die schwierige Kehrseite der Konsumgesellschaft,

wo das Verbrauchen dessen, was man braucht, in den
Verschleiss übergeffl Wir brauchen immer mehr Dinge, und wir
haben zu iSner weniger Dingen ein Verhältnis, das nicht nur

Schweizerische Bauzeitung • 92. Jahrgang Heft 51 52 • 20. Dezember 1974 1105



dasjenige des Verbrauchers zu einer Ware ist. Theoretisch
geht es bei all dem nur um Dinge der äusseren Welt. In Tat
und Wahrheit aber geht es, indem es sich um unser Verhalten
den Dingen gegenüber handelt, auch um uns selber.

II.
Immer mehr Dinge haben für uns nur noch den Rang

von Verbrauchsmaterial, von Ware. Immer mehr solche Waren

werden maschinell und industriell hergestellt, das heisst
in beliebiger Menge. Wie, wo und durch wen das geschieht,
beschäftigt den Normalverbraucher nicht. Er kauft die Ware,
gebraucht und verbraucht sie; nur daran ist er interessiert.
Dann wird sie weggetan und kommt aus den Augen. Irgendwo

gemacht werden, kurze Zeit gebraucht werden, irgend-
wohiMveggeworfen werden: das ist der triste heutige Lebens-

Bjjjjjlfl der meisten Sachen, die wir benötigen.
Ökonomen, Politiker, Futurologen machen sich über die

Grenzen des Machens und des Konsums und über die
komplexen technischen Probleme der Entfernung und Vernichtung
des Abfalls Gedanken; den normalen Zeitgenossen kümmert
das wenig. Mögen sich andere Sorgen machen über die
Endlichkeit der Grundstoffe und die Vergiftung der Umwelt -
eindrücklicher als der Zeitungsartikel über die Grenzen des
unseligen Wachstums ist der Inseratenteil, wo dem Käufer
und Konsumenten vor Augen geführt wird, was ihm zur
Seligkeit noch fehlt.

Uns beschäftigt hier weder das Machen der Dinge, noch
das Vernichten des Gemachten, wohl aber die Mentalität
des Gebrauchens und Verbrauchens. Kennzeichnend für das
heutige Verhältnis des Menschen zu den Dingen ist, dass man
sie nur um bestimmter Miktionen willen schätzt. Sie werden
zu einem bestMgpiten Zwecke angeschafft, sie haben etwas
Bestimmtes zu leisten; darin, und in nichts anderem liegt ihr
Sinn. Ob man etwas braucht oder als sinnlos wegwirft,
darüber wird nach dem Gesichtspunkt der Nützlichkeit entschieden.

Man hat einer kapitalistischen Ausbeutermentalität
vorgeworfen, dass sie den Arbeiter nur nach seiner Leistung
einstufe und ihn ohne jede Treue und ohne Verantwortungsgefühl

entlasse, wenn er§§än Soll nicht mehr erfülle. Diese
Herrenposition gegenüber dem, was man für sich arbeiten
lässt: «Wenn du nicht mehr leistest, was ich von dir erwarte,
trenne ich mich von dir» nimmt heute jeder ein - gewiss nicht
mehr gegenüber Sklaven oder leibeigenen Bauern, aber gegenüber

den Dingen, die für ihn etwa das tun, was früher
die Leibeigenen und die Sklaven getan haben. Die Dinge suggi
wie Sklaven, anonym und austauschbar; sie sind ihrem
Besitzer ausgeliefert, er verbraucht sie.

Das bisschen Schutz von besonders schönen Baudenkmälern

oder eines Weihers oder eines Auenwalds - diese
seltenen kulturellen Referenzen vor der Würde des Seiendj|||
und der unwiederbringlichen Dinge sind nicht mehr als der
Groschen, den man an der Kirchentür in die Büchse wirft.
Auch die härtesten Tyrannen haben gelegentlich besonders
schöne Sklavinnen von der Feldarbeit befreit und zu Schmuck
und Vergnügen in ihr Schloss geholt.

Wegwerfenkönnen ist heute ein Statussymbol, das wenigen

versagt ist. Es verschafft das Lustgefühl der Macht über
die Dinge. Die Ausbeutungslust ist des Prestigedenkens liebstes
Kind. In alten Geschichtenbüchern lesen wir von skrupellosen
Vögten, die durch die Gerstenfelder reiten und sie in den
Boden treten. Zu blosser Lust etwas zerstören, ohne irgendein

Gejuhl für den Wert der Sache und der Arbeit, die in ihr
steckt, galt in der Vergangenheit als Frevel. Der Verschleiss,
der unser heutiges Leben durchzieht, belastet das Gewissen
nicht. Solches Verbrauchen und Ersetzen hält die Wirtschaft
im Gang; der Gedanke des unersetzlichen Verlustes kommt
nicht auf, wo man von der Machbarkeit der Dinge überzeugt
ist.

Das eben Gesagte würde missverstanden, wenn man
dahinter Wachstumsfeindlichkeit und Verketzerung des
industriellen Zeitalfjgs vermutete. §Es geht uns hier nur um das
innere Verhältmm des Menschen zu dem, womflar umgeht
und wovon er umgeben ist, wobei eben der Verdacht sich
meldet, es könnten differenziertere und rücksichtsvollere
Weltbezüge geschädigt werden, wenn die Beurteilung nä^H
Nutzen und Leistung eine Monopolstellung gewinnt. Wenn
man den Blick auch nur um ein halbes Jahrhundert zurückgehen

lässt, wird einem bewusst, wie einschneidend die Formen

des Umgangs mit den Dingen sich gewandelt Säben.

III.
Ich weiss nicht, ob sich unter Ihnen noch viele fin», die,

wie ich, sich erinnern, wie die Mutter ein Paket aufmachte,
das die Post gebracht hatte. Da «irde, unter entschiedener
Bezähmung aller Ungeduld, zupfend und rupfend die Schnur
gelöst und, bevor es mit dem Auspacken weiterging, zu späterem

Wiedergebrauch sorgfältig aufgewickelt. Und mit der
gleichen Umständlichkeit glättete man das Papier und legte
es zusammen, wer ohne Not sich neues Papier und neue
Schnur hätte kaufen können. Die Beispiele Hessen sich
verhundertfachen, und es wäre dabei nicht nur von den
sparsamen Frauen die Rede, die die Strümpfe unendlich viele
Male stopften und überhaupt wieder instand setzten, was
irgendwie reparierbar war. Wer vor der Wegwerfzeit geboren
wurde, weiss auch um das zähe Geschäft, wie man einen
krummen Nagel wieder gerade hämmert, und kennt die Kasten
und Schachteln, in denen man Drahtstücke und Korken,
Stifte und Schrauben, Schlösser und Riegel aufbewahrte, für
mögliche Wiederverwendung.

Wir wollen das nicht überbewerten und nicht als Gegenstück

zur Wegwerfkultur auf einen Sockel stellen; aber die
Erinnerung daran ist nicht sinnlos. Warum hat man sich so
verhalten, die Scherbe wieder eingeleimt und den zerbrochenen
Topf sogar mit Draht nieten lassen? Die rationale Erklärung
liegt auf der Hand: die Reparatur des Alten war weniger
kostspielig als die Anschaffung von etwas Neuem. Man war
überhaupt sparsam, musste es sein; das Realeinkommen lag
unvergleichlich tiefer als heute.

AberÄaiese ökonomischen Tatsachen erklären diesen
anderen Umgang mit den Dingen nicht zureichend. Was da in
Wohnzimmer und Küche stand, das empfand man nicht als
gekaufte Ware; das waren dauernde Bestandteile jener engsten

^»nwelt, in der man wohnt. Wir haben vorhin gesagt, heute
|»!rden die Dinge fabriziert, verbraucht und weggeworfen.
JenesEjttere Verhälffis zu ihnen war anders bestimmt. Was
man im Hause hatte, war einmal von jemandem gemacht
oder geschaffen worden; man gebrauchte es, man ging mit

3mci um und trug ihm selbstverständlich Sorge, denn man
würde es weitergeben. Willkürliches Zerstören oder Vernichten

von etwas noch Brauchbarem hatte da keinen Platz; auf
einem Bauernhof wird noch heute kaum etwas vernichtet.

Eine wichtige Folge dieses gegenüber heute viel
langsameren Verbrauchs lag darin, dass man von vielen alten
Dingen umgeben war, und zwar gern. Die Dinge, die man im
Hause hatte, wurden alt; das minderte nicht ihren Wert,
aber erhöhte die Sorge, die man zu ihnen trug.

Heute sind wir von Dingen umgeben, die jünger sind als
wir. Bis zum Beginn unseres Jahrhunderts blieb ein Haus
seine hundert oder ein paar hundert Jahre stehen; heute
bricht man Gebäude ab, die vor wenigen Jahrzehnten gebaut
wurden. Stuhl und Bett, Gabel und Tischtuch taten ihre
Dienste für einige Generationen; heute werden wenige Möbel
dreissig Jahre alt, und die Textilien sterben noch jünger. Das
Verhältnis wird dadurch nochmals verändert, dass die
Menschen vor einem Jahrhundert im Durchschnitt 30 bis 40, heute
aber rund 70 Jahre alt werden. Noch unsere Grosseltern wur-

1106 Schweizerische BauzeiSWb • 92. Jahrgang Heft 51 52 • 20. Dezember 1974



den in alte Dinge hineingeboren, lebten mit ihnen und Hessen
sie zurück. Wir aber überleben ganze Generationen von Dingen;

immer mehr Gegenstände des täglichen Lebens Verden
so angeschafft und so verbraucht wie Nahrungsmittel: man
kauft, verrohrt und kauft von neuem. Wer heute von Würde
des Alten und Auf-uns-Gekommenen oder gar von so etwas
wie einem Lebensrecht der geschaffenen Dinge sprechen wollte,
brauchte für den Spott nicht zu sorgen.

Gewiss gibt es heute auch einen gewissen Kult der alten
Dinge; ein ganzer Wirtschaftszweig lebt nicht schlecht davon.
Aber die Petroleumlampe im Zimmer mit den Stahlmöbeln
oder die gotische Madonna über der Hausbar: das mag, wenn
es nicht reiner Snobismus ist, zwar davon zeugen, dass das
Sensorium für Altgeschaffenes nicht völlig verschwunden ist.
Aber es sind das keine wirklichen Korrektive der Wegwerfkultur.

Der elitäre Reiz dieser Dinge besteht in ihrer Seltenheit

und in ihrem Preis.
Ohne Zorn und ohne kulturellen Hochmut steUen wir

fest: wir haben uns daran gewöhnt, dass die Dinge kommen
und gehen; wir wechseln sie ohne Zögern aus; sie haben
prinzipiell keinen anderen Wert als denjenigen des Instruments;
sie besitzen keine andere Dimension als diejenige ihrer Funktion.

Von fast nichts mehr wissen wir, wie es gemacht wird
und wer es schafft; so ist das Gefühl für die menschliche
Arbeit, die in jedem Ding steckt, abgestorben. Verbrauch von
Machbarem ist die Formel für unser Verhältnis zu den Dingen.

Die leichte, rasche Trennung von ihnen ist das Ergebnis
eines rationalen Kalküls; die Seele, falls man dieses Wort
überhaupt noch brauchen will, hat mit den Dingen offenbar
nichts zu tun.

IV.
Man kann diese Entwicklung offenbar einfach hinnehmen

und zustimmend feststellen, das sei eben der Wandel von
bäurisch-handwerklichen zu modernen industriellen Produktions-

und Konsumformen. Wenn man nunmehr von der
Wegwerfkultur der Leistungs- und Konsumgesellschaft spricht,
was offenbar zutreffend ist, steht ziemfich erschreckend die
Frage auf, ob damit alle Lebensäusserungen dieser Gesellschaft,

ihr allgemeiner Lebensstil bezeichnet werden müsse.
Es hiesse dies, dass die Beurteilung der Umwelt - der
materiellen, aber auch der gesellschaftlich-menschlichen - nach den
Kriterien allein der Brauchbarkeit zu geschehen hätte. Was
nicht nützt, hat keinen Wert; ob etwas oder jemand etwas
wert ist, würde durch den Grad seiner nützlichen Leistung
bestimmt. Wenn man es so zugespitzt formuHert, ahnt auch
derjenige, der sich auf seine Rationalität etwas zugute tut,
dass wir damit einer Barbarei verfielen, die nur noch grauenhafter

ist, wenn sie sich als Zivilisation versteht. Da stellt sich
die Vermutung ein, Kultur beginne dort, wo der Gesichtspunkt

der NützHchkeit Wmht a/feälherrsche und nicht
ausreicht. Dort, wo wir dessen bewusst werden, dass wir nicht
nur von Gemachtem umgeben sindMondern auch in Geschaf-
fenenffind Gewordenem wohnen. Und dass dieses Geschaffene

und Gewordene, bevor wir es zum Gegenstand unseres
Tuns machen, wahrgenommen werden sollte, mit Aufmerksamkeit

und Sorgfalt.
Und spätestens jetzt sind wir an dem Punkte, wo die

Fragwürdigkeit des Namens «WegwerfkuRr» klar wird.
Das Wort «Kultur» stammt von einem lateinischen Verb
«colere», das pflegen und bebauen heisst; 3 Französischen
ist das stärker spürbar, aber wir sprechen aiS. im Deutschen
von Kulturen, wenn wir an Gärten und Äcker denken. Pflegen

ist das Gegenteil von wegwerfen; Wegwerfkultur ist ein
Widerspruch in sich selbst.

Wir haben bisher ganz ungenau einfach von den «Dingen»

gesprochen, mit denen wir umgehen. Wir müssen
offensichtlich mindestens drei Gruppen von solchen Dingen, drei
Schichten dinglicher Umwelt, unterscheiden, deren jede von

uns ein anderes praktisches und moralisches Verhalten
verlangt. Es gibt, was heute eben im Vordergrund steht, die
gemachten oder fabrizierten Dinge, die jederzeit wieder zu
machen und zu haben sind. Da gibt es nichts Unersetzliches;
es geht diesen Dingen anscheinend jeder Hauch von
Individualität ab. Darunter gibt es die Schicht der geschaffenen
Dinge, die einer als je einzelner gearbeitet hat, mit Mühe,
Sorgfalt und in gewissen Fällen durchaus kreativ. Das geht
von dem Rechen, den mir mein Nachbar im 'Bassin, ohne
einen einzigen Nagel zu brauchen, verfertigt hat, vom Handwerk

und Kunsthandwerk also bis zu den Werken des
schöpferischen Künstlers. Aber darunter und vor diesen Dingen
gibt es noch diejenigen, die ohne menschliches Dazutun
entstanden sind; sie sind nach eigenem Gesetz, geschichtlich oder
organisch, geworden.

Gemachtes mag man konsumieren, es ist wieder machbar.

Dem Geschaffenen sollte man Sorge tragen; denn
niemand weiss, ob es wieder geschaffen werden könnte. Das
Gewordene aber ist meist unersetzlich. Es wi|iRi||Bt ein
zweites Mal. Um ein einfachstes Beispiel zu nennen: eiraTier-
art, die ausstirbt, ist für immer verloren. Es spielt, wie man
spürt, die Zeit hinein. Was gemacht wurde, ist neu in der
Gegenwart und kann in der Zukunft wieder gemacht werden.
Schon das Geschaffene hat Vergangenheit in sich; der individuelle

Wert einer geschaffenen Sache besteht nicht zuletzt
darin, dass sie eine Geschichte hat. Und das Gewordene ist
in jedem Falle alt.

Das Wort «alt» hat in dem uns beschäftigenden
Zusammenhang eine Schlüsselstelle inne. Dasselbe Wort, das in
der Wegwerfschicht das Unnütze, Überholte und
Wegzuwerfende bezeichnet, sagt in den anderen Schichten aus, es sei

etwas der Aufmerksamkeit, ja der Pflege würdig, Ipil es nicht
mehr zu schaffen wäre.

Den drei Gruppen von Dingen gegenüber sind also drei
verschiedene Verhaltensweisen angemessen. Gemachte Dinge
gebraucht man. Mit Geschaffenem geht man um. Die gewordene

Umwelt finden wir vor; es hängt offenbar von uns ab,
welche Bedeutung, welcher Sinn ihr zuzusprechen ist.

Wenn all diese drei Verhaltensweisen ausgebildet sind
und je angemessen zur Anwendung gelangeJjfwird man nicht
befürchten müssen, die moderne Leistungs- und
Konsumgesellschaft bilde sich auf Kosten der menschlichen Kultur
aus. Aber diese dreifache Ejgjtung der Umwelt gegenüber
wird durch die massive VerhaltensweiseKvelche die Wegwerfkultur

kennzeichnet, in Frage .gestellt. Dem Denken nur in
den Kategorien der Nützlichkeit und Brauchbarkeit wohnt
die Tendenz inne, sich auf Kosten der anderen Denkweisen
auszubreiten, ja sogar absolute Geltung zu beanspruchen.
Es geht eine repressive Ärkung von ihm aus; sie profitiert
von der Tatsache, dass das Robust-Rationalistische den
differenzierteren seelisllen Kräften gegenüber immer im Vorteil
ist.

So begegnen wir heute weitherum der Neigung, alle
überkommenen Gegebenheiten und Strukturen auf eine Weise

zu betrachten, als ob sie zu ganz bestimmten menschlichen

ZwecMi geschaffen worden wären. Wer ganz dem Geist der

Wegwerfzeit gehorcht, stellt auch an die Gesellschaft, in die

er hiSngeboren wurde, an die Nation oder an die Eltern
die kUpp und klaren Fragen: Was nützt das mir? Wäre etwas

anderes, Moderneres nicht viel besser? Sollte man diese alten,
überkommenen Wesenheiten nicht beiseite schieben und Platz
schaffen für Strukturen, die wir selber rational entwerfen?

Der Sinn für .die Herkunft des Geschaffenen und die Ge-

Bmichte des Gewordenen fällt dem Krebs eines Denkens zum
Opfer, das nur nach rationalen Funktionen und Nützlichkeiten

fragt. Da wirklich einBeben schon genanntes
Kennzeichen des Wegwerfzeitalters aus; man will nicht in Dingen,
Gestaltungen, Strukturen leben, die überkommen sind, die

Schwelzerische Bauzeitung • 92. Jahrgang Heft 51/52 • 20. Dezember 1974 1107



älter sind als man selber; man möchte in einer neu gemachten
Welt leben.

Es geht in diesen Prozessen nicht nur um den Umgang
mit den Dingen, wesentlicher ist die Verwandlung des
Menschen. Er versteht sich als immer freier, immer reflektierter,
immer rationaler - die Kehrseite heisst, dass er auf die Schnellstrasse

von Machen, Verwenden und Wegwerfen verwiesen
ist. Wald und Feld links und rechts davon nimmt er nicht
mehr wahr. Er sieht die Zunahme an Zweckdienlichkeit, aber
er weiss kaum, was derjenige verliert, der sich der Dinge nur
zu seinen Zwecken bemächtigen will, aber ausser sich selbst

EÜhts mehr pflegt. Wenn das Sensorium für das Nicht-Machbare,
das individuell Geschaffene, für die Herkünfte und für

das, was man nur einmal verbrauchen, dann aber nie mehr
ersetzen kann, vor die Hunde geht, bricht eine seelische Eiszeit

an. Solche Kälte verträgt sich durchaus mit höchstem
apparativem Komfort.

Denn all das, worin wir das Beste am Menschenwesen
sehen: Sorgfalt, Mitgefühl, Liebe, schöpferische Kraft, die sich
in Farbe, Ton, Wort ausprägt - all das entsteht nur dort, wo
der Mensch weiss, dass das, was ihn umgibt, mehr ist als ein
Objekt seines Brauchens und Verbrauchens.

Zu den eigentümlichsten, aber auch folgenschwersten
Axiomen, die unsere westliche Denkweise kennzeichnen,
gehört die anscheinend ganz selbstverständliche Scheidung von
Innenwelt und Aussenwelt, von Ich und Umgebung. Sie ist
eine intellektuelle Konstruktion, aufgrund einer groben,
physikalischen Feststellung. Alles, was unserer Umwelt angehört,
hat seine Entsprechung in uns selber. Alles, was wir draussen
schaffen, ist zuerst innen geschaffen worden. Mit allem, was
wir draussen aus Willkür oder gar mit Lust zerstören,
zerstören wir auch innen etwas.

Wir könnten uns wahrscheinlich einigen, dass das für die
Herrenmenschen gilt, die an der Rampe der Wegwerfstätten
von Auschwitz und Mauthausen ihren Dienst taten. Wir wollen

nichts mystifizieren und nichts diabolisieren. Aber ent-
l|||ieden unsere Ahnung aussprechen, dass der Teufel immer
dort lauert, wo wir ganz genau und selbstverständlich zu wissen

meinen, was nützlich ist und was in den Ofen gehört. Das
ist es, was die Schlange Adam und Eva verspricht: Eritis sicut
Deus, scientes bonum et malum - ihr werdet sein wie Gott
und wissen, was gut und böse ist.

Spätestens hier muss man spüren, dass in der Wegwerfsicherheit

unter Umständen eine Anmassung steckt, zu sein
wie Gott, der geschaffen hat und auch vernichten darf. Leider
wirktKch diese Anmassung der Gottähnlichkeit durch den
Menschen meistens in einem Verlust an Menschlichkeit aus.

V.
Ich komme zum SchluW «Zusammenhänge zwischen

Machbarkeit und Zerstörung» standen zur Diskussion. Es ist
mir klar, dass Sie niÄ allem zusti»ien können, was ich hier
andeutete. Aber ich hoffe, dass wir uns ||||sBin paar
Zusammenhänge in etwa vj^gtändigen könnten.

So möchteich annehmen, dass wir einig sind:||re
industrielle Gesellschaft, von der wir ausgegangen sind, darf nicht
nur dem einen Gott des Leistens dienen. Wer die Lage
bedenkt oder auch nur intensiv erfühlt, mussineute wissen: es

geht um Leisten und um Besorgen. Das Schützen gewi^gM
Dinge muss heute integrierter Bestandteil eines Leistens sein,
das nicht unbedacht, gedankenlos, unverantwortlich ist.

Ansätze dazu sind sichtbar, so in der wissenschaftlichen
Forschung, deren Schwerpunkte sich von Chemie und Physik

|ä|f die Biologie und alle sogenannten «Life Sciences»
verlagert haben, auch auf die Umweltwissenschaften. Aber das

Wichtigste dürfte sich in den Ingenieurwissenschaften
vollziehen. Die Umweltdiskussion der letzten Jahre hatmieben
viel Ungenauem und bloss Emotionalem, zur Folge geha^H

dass neue Vorstellungen des Optimierens Bedeutung gewonnen
haben. Wobei es sich nun nicht um das altbekannte

Optimum im Verhältnis von Sfwand und Leistung handelt,
sondern um das Verhältnis zwischen Lellung und geflirden-
dem Eingriff in Bestehendes. Mit der Überzeugung, esMüsse
mit dem, was nicht unerschöpfüch|lu§«!||rfügung stehe,
sorgfältig umgegangen werden, wird heute bei technischen Projekten

in vielen Fällen ernst gemacht. Sorgfalt ist ein Wort, das
man bis vor kurzem in technischem Zusammenhang nur
brauchte, wo es um Präzision der Arbeit ging. Jetzt gehört
sorgfältige Rücksichtnahme schon zur Phase der Konzeptionen.

Nicht dass er Maximales und Mammuthaftes
konstruiert, beweist heute die Grösse des Ingenieurs, sondern
dass er in gewissen Fällen darauf verzichtet, zu machen, was
an sich machbar wäre.

Die technische Machbarkeit nimmt dank den Fortschritten
der Naturwissenschaften und der Ingenieurkunst noch

immer zu. Aber die Einstellung der Naturwissenschafter zu
ihrem Gegenstand, der Natur, ist nicht mehr durch das
Gefühl der unbegrenzten Allmacht bestimmt. Vor nicht ganz
hundert Jahren hat der berühmte Physiologe Emil Du Bois-
Reymond (1818 bis 1896) geschrieben: «Gibt es ein Merkmal,

welches für sich allein den Fortschritt der Menschheit
anzeigt, so scheint dies der erreichte Grad von Herrschaft
über die Natur zu sein.» Und vorher zitiert er mit tiefster
Zustimmung Bacons Wort «Wissen ist Macht». Der
Wissenschafter DuBois-Reymond spricht mit dem Blick auf die Natur
nicht anders als ein absolutistischer König mit Blick auf sein
Volk gesprochen hat. Alle Macht lag bei ihm; Ludwig XIV.
konnte machen, was er wollte. Diese absolutistische Denkweise

ist durch die französische Revolution gebrochen worden;

seither sind der Ausübung der politischen Macht Grenzen

gesetzt. Der Gegenstand monarchistischer Macht, das
Volk, ist selber souverän geworden. Die Natur kennt keinen
Aufstand gegen den technischen Eingriff; sie ist wehrlos, sie
geht nur zugrunde. Die Grenzen ihrer Entmachtung und Aüsa
beutung müssen durch die Menschen selber gezogen werden,
die Wissenschafter, die Ingenieure, die Politiker. Man beginnt
sie abzustecken. Denn anders als zu Zeiten Du Bois-Reymonds
sieht man heute, dass nicht nur die Machbarkeit zunimmt,
sondern auch die Liste dessen, was die MacflS»M|m sie sich
seiner bemächtigt, vernichtet, die Liste des Unersetzlichen.

Du Bois-Reymond, sässe er unter uns, hätte für solche
Überlegungen nur Spott übrig. Er musste meinen, eine
Wissenschaft und Technik, die das Hochgefühl der Macht und
des Machbaren verloren habe, sei erschlafft und sentimental
geworden. Wir sollten ufflvon seinen geistigen Söhnen - es

gibt sie - nicht imponieren lassen und uns ohne Scheu zu
einer Ethik bekennen, die vom Menschen, auch vom
Wissenschafter und vom Techniker, nicht nur den Fortschritt
verlangt, die zunehmende Macht über die Dinge, sondern auch
die Rücksicht auf das, was, als Dauerndes und Wehrloses,
ihm anheimgegeben und ausgeHefert ist.

Auf das biblische Wort: «Machet die Erde euch Untertan
und herrschet über die Fische im Meer und über die Vögel
unter dem Himmel und über alles Getier, das auf der Erde
kreucht», sollten wir wsmticht mehr berufen. Die Erde darf
für uns kein Untertan sein, und nichts, was auf Mr ist.
«Untertan» ist kein gutes Wm; was Untertan ist, nützt man
aus, wirft man weg. Die Welt ist uns nicht nur zur Nutzung
und Beherrschung übergeben, sondern auch, damit wir sie
bestellen. Was man bestellt, trägt auch Nutzen, aber man
vernichtet den Acker nicht, den man bestellt.

Immer wird die Welt etwas sein, was man verändern
kann und verändern muss. Aber öner muss sie, bis in das

kleinste geschaffene oder gewordene Ding hinein, für uns
etwas bleiben, was ein eigenes Daseinsrecht und eine eigene
Würde besitzt.

1108 Schweizerische Bauzeitung • 92. Jahrgangjffeft 51/52 • 20. Dezember 1974


	Über Zusammenhänge zwischen Machbarkeit und Zerstörung

