Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung
Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 92 (1974)

Heft: 51/52

Artikel: Uber Zusammenhange zwischen Machbarkeit und Zerstorung
Autor: Schmid, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-72532

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-72532
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

92. Jahrgang Heft51/52

HERAUSGEGEBEN VON DER VERLAGS-AKTIENGESELLSCHAFT DER AKADEMISCHEN TECHNISCHEN VEREINE,

SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

20. Dezember 1974

8021 ZURICH, POSTFACH 630

Uber Zusammenhange zwischen Machbarkeit und Zerstérung

Von Prof. Dr. Karl Schmid T, Bassersdorf?)

Vor lingerem schon hatte Prof. Karl Schmid unserem
Wunsche zugestimmt, den nachstehenden Vortrag in der
«Schweiz. Bauzeitungy nachdrucken zu diirfen. Noch bevor
es dazu gekommen ist, hat der Tod den auch in unserem
Leserkreis hochgeschitzten Karl Schmid abberufen — zu
friith, wie vielen mit uns bewusst geworden ist. Waren wir
seinerzeit schon gliicklich, seine Zustimmung erhalten zu
haben, so waren wir es in noch hdherem Masse, als wir
wenige Wochen spiiter Einsicht in sein Manuskript nehmen
konnten.

Was Karl Schmid darin in gesellschaftskritischer Sicht
zum Ungeist in der Uberbewertung der Leistung als solcher
offenbart, der das Sensorium nicht nur fiir das Gemachte,
sondern auch fiir das Gewordene und das Geschaffene zum

L.

Um unsere Gesellschaft von derjenigen des 19. oder
fritherer Jahrhunderte, geschweige derjenigen des Mittelalters,
zu unterscheiden, braucht man Ausdriicke wie «industrielle
Gesellschafty,  «Konsumgesellschafty,  «Leistungsgesell-
schaft». Nicht der primidre Sektor, die Urproduktion ist
wichtig; es ist der sekundire, gewerblich-industrielle Sektor,
der unserer Zeit den Stempel aufdriickt, und immer mehr der
tertidre Sektor der sogenannten Dienstleistungen. Merkmale
dieser unserer Gesellschaft — und das gilt nicht nur fiir West-
europa, sondern auch fiir Nordamerika und zu einem grossen
Teil fiir die kommunistischen Staaten — sind die AMobilitdit
der Menschen, das Leistungsdenken und die Intellektualitit.
Wer sein ganzes Leben am gleichen Wohnort verbringt und
seinen Arbeitsplatz, seine berufliche Tétigkeit nie wechselt, ist
immer mehr eine Ausnahme. Irrationale Beweggriinde, die
solcher Mobilitit entgegenwirken konnten, kommen nicht auf
gegen ein Denken, das die Gestaltung des Lebens als einen
vollig rationalen Prozess versteht. Auch Bildung und Aus-
bildung werden zunehmend rational gestaltet; der intellek-
tuelle Mensch ist frei und mobil. Wenn er sich aus rationalen
Griinden fiir etwas Neues entscheidet, trennt er sich ohne
jede Sentimentalitdt vom Alten.

Es entzieht sich meiner Kenntnis, wer erstmals den Aus-
druck «Wegwerfkultur» verwendet hat. Er ist ebenso er-
schreckend wie treffend. Wahrscheinlich ist dabei zunéchst
nur an Flaschen und Biichsen gedacht worden, aber «Weg-
werfenkdnnen » bezeichnet weit dariiber hinaus tatséchlich die

1) Festvortrag, gehalten anlésslich des 4. Internationalen Brand-
schutzseminars am 18. Oktober 1973 in Ziirich und verdffentlicht mit
freundlicher Genehmigung des Brand-Verhiitungs-Dienstes fiir Indu-
strie und Gewerbe, Ziirich.

Schweizerische Bauzeitung + 92. Jahrgang Heft 51/52 - 20. Dezember 1974

DK 130.1

Opfer fdllt, ist nun zu seinem in der Sorge um uns Men-
schen gegebenen Vermdchtnis geworden.

Wenn seitdem, innert erstaunlich kurzer Zeit, eine wirt-
schaftlich und sozialpolitisch einschneidende, die Kurz-
schliissigkeit rein rationalen Niitzlichkeitsdenkens drastisch
vor Augen fiihrende Rezession mit vielen und vielfach noch
unabsehbaren Auswirkungen gefolgt ist, so erweist sich dar-
in, wie geradezu prophetisch Karl Schmid die Absurdidit
einer Wegwerfzeit in ihrer ganzen Tragweite realistisch vor-
ausgesehen hat: «Es geht . .. nicht nur um den Umgang mit
Dingen, wesentlich ist die Verwandlung des Menschen.y

Wir glauben, dass auf eben dieses Wesentliche — das
(wieder) Menschsein — wir uns beim Ausklang dieses Jahres
besinnen miissten. M. K.

Mentalitit, welche in der mobilen, intellektuellen und utilita-
ristischen Gesellschaft herrscht.

Wer mobil sein will, lebt nicht im Umkreis von Dingen,
die er iibernommen hat und nicht verlieren mochte. Er héngt
nicht an ihm zugehdrenden Dingen; er will nicht in einer
Umwelt wohnen, die Anspruch auf seine Treue erhebt. Er ist
auf eine apparative Umgebung erpicht, die ihm alle Leistun-
gen erbringt, deren er bedarf. Er schickt seine Kinder in
Schulen, wo sie nicht etwa sich aneignen sollten, was sie
unverlierbar durchs ganze Leben begleitet; kiinftiger Mobili-
tit dient nicht sclches Gepick, nur intellektuelle Leistungs-
fahigkeit. Denn der Mensch ist keine Pflanze, die verwurzelt
sein muss, sondern ein Raubtier, das nach den einkémm-
lichsten Jagdgriinden unterwegs ist.

Theoretisch konnte eine solche Mentalitét, fiir welche alle
Beziechungen vorliufig, auf Zeit und kiindbar sind, «huma-
nistisch» und geradezu asketisch sein; der stolze Satz « Omnia
mea mecum porto» stammt von keinem Geringeren als von
Cicero. Aber wir wollen uns nicht tduschen: diese scheinbar
unmaterialistische, scheinbar ideale Bereitschaft, sich von dem
zu befreien, wessen man nicht mehr bedarf, ist iiber das
«trige Besitzbiirgertum» nicht so erhaben, wie sie sich fiihit.
Denn es ist nicht Unabhingigkeit von Bediirfnissen und vom
Verbrauch, was da im Spiele ist, sondern das Gegenteil: eine
muntere, bedenkenlose Bereitschaft, moglichst viel Welt und
Umwelt als pures Verbrauchsmaterial einzustufen. Unge-
zihlte heutige Menschen miissen sich ihre Zeitgeméssheit
durch die Leichtigkeit beweisen, mit der sie sich vom sie Um-
gebenden trennen, es wegwerfen, um nach Neuem zu greifen.

Das ist die schwierige Kehrseite der Konsumgesellschaft,
wo das Verbrauchen dessen, was man braucht, in den Ver-
schleiss iibergeht. Wir brauchen immer mehr Dinge, und wir
haben zu immer weniger Dingen ein Verhéltnis, das nicht nur

1105



dasjenige des Verbrauchers zu einer Ware ist. Theoretisch
geht es bei all dem nur um Dinge der dusseren Welt. In Tat
und Wahrheit aber geht es, indem es sich um unser Verhalten
den Dingen gegeniiber handelt, auch um uns selber.

1417

Immer mehr Dinge haben fiir uns nur noch den Rang
von Verbrauchsmaterial, von Ware. Immer mehr solche Wa-
ren werden maschinell und industriell hergestellt, das heisst
in beliebiger Menge. Wie, wo und durch wen das geschieht,
beschiftigt den Normalverbraucher nicht. Er kauft die Ware,
gebraucht und verbraucht sie; nur daran ist er interessiert.
Dann wird sie weggetan und kommt aus den Augen. Irgend-
wo gemacht werden, kurze Zeit gebraucht werden, irgend-
wohin weggeworfen werden: das ist der triste heutige Lebens-
lauf der meisten Sachen, die wir bendtigen.

Okonomen, Politiker, Futurologen machen sich tiber die
Grenzen des Machens und des Konsums und iiber die kom-
plexen technischen Probleme der Entfernung und Vernichtung
des Abfalls Gedanken; den normalen Zeitgenossen kiimmert
das wenig. Mogen sich andere Sorgen machen iiber die End-
lichkeit der Grundstoffe und die Vergiftung der Umwelt —
eindriicklicher als der Zeitungsartikel iiber die Grenzen des
unseligen Wachstums ist der Inseratenteil, wo dem Kiufer
und Konsumenten vor Augen gefiihrt wird, was ihm zur
Seligkeit noch fehlt.

Uns beschiftigt hier weder das Machen der Dinge, noch
das Vernichten des Gemachten, wohl aber die Mentalitit
des Gebrauchens und Verbrauchens. Kennzeichnend fiir das
heutige Verhiltnis des Menschen zu den Dingen ist, dass man
sie nur um bestimmter Funktionen willen schitzt. Sie werden
zu einem bestimmten Zwecke angeschafft, sie haben etwas
Bestimmtes zu leisten; darin, und in nichts anderem liegt ihr
Sinn. Ob man etwas braucht oder als sinnlos wegwirft, dar-
liber wird nach dem Gesichtspunkt der Niitzlichkeit entschie-
den. Man hat einer kapitalistischen Ausbeutermentalitit vor-
geworfen, dass sie den Arbeiter nur nach seiner Leistung ein-
stufe und ihn ohne jede Treue und ohne Verantwortungs-
gefiihl entlasse, wenn er sein Soll nicht mehr erfiille. Diese
Herrenposition gegeniiber dem, was man fiir sich arbeiten
ldsst: «Wenn du nicht mehr leistest, was ich von dir erwarte,
trenne ich mich von dir» nimmt heute jeder ein — gewiss nicht
mehr gegeniiber Sklaven oder leibeigenen Bauern, aber gegen-
iber den Dingen, die fiir ihn etwa das tun, was friither
die Leibeigenen und die Sklaven getan haben. Die Dinge sind,
wie Sklaven, anonym und austauschbar; sie sind ihrem Be-
sitzer ausgeliefert, er verbraucht sie. )

Das bisschen Schutz von besonders schonen Baudenk-
miélern oder eines Weihers oder eines Auenwalds — diese sel-
tenen kulturellen Referenzen vor der Wiirde des Seienden
und der unwiederbringlichen Dinge sind nicht mehr als der
Groschen, den man an der Kirchentiir in die Biichse wirft.
Auch die hértesten Tyrannen haben gelegentlich besonders
schone Sklavinnen von der Feldarbeit befreit und zu Schmuck
und Vergniigen in ihr Schloss geholt.

Wegwerfenkonnen ist heute ein Statussymbol, das weni-
gen versagt ist. Es verschafft das Lustgefiihl der Macht iiber
die Dinge. Die Ausbeutungslust ist des Prestigedenkens liebstes
Kind. In alten Geschichtenbiichern lesen wir von skrupellosen
Vogten, die durch die Gerstenfelder reiten und sie in den
Boden treten. Zu blosser Lust etwas zerstoren, ohne irgend-
ein Gefiihl fiir den Wert der Sache und der Arbeit, die in ihr
steckt, galt in der Vergangenheit als Frevel. Der Verschleiss,
der unser heutiges Leben durchzieht, belastet das Gewissen
nicht. Solches Verbrauchen und Ersetzen hilt die Wirtschaft
im Gang; der Gedanke des unersetzlichen Verlustes kommt
nicht auf, wo man von der Machbarkeit der Dinge iiberzeugt
ist.

1106

Das eben Gesagte wiirde missverstanden, wenn man da-
hinter Wachstumsfeindlichkeit und Verketzerung des indu-
striellen Zeitalters vermutete. Es geht uns hier nur um das
innere Verhdltnis des Menschen zu dem, womit er umgeht
und wovon er umgeben ist, wobei eben der Verdacht sich
meldet, es konnten differenziertere und riicksichtsvollere
Weltbeziige geschddigt werden, wenn die Beurteilung nach
Nutzen und Leistung eine Monopolstellung gewinnt. Wenn
man den Blick auch nur um ein halbes Jahrhundert zuriick-
gehen ldsst, wird einem bewusst, wie einschneidend die For-
men des Umgangs mit den Dingen sich gewandelt haben.

I1I.

Ich weiss nicht, ob sich unter Thnen noch viele finden, die,
wie ich, sich erinnern, wie die Mutter ein Paket aufmachte,
das die Post gebracht hatte. Da wurde, unter entschiedener
Bezdhmung aller Ungeduld, zupfend und rupfend die Schnur
gelost und, bevor es mit dem Auspacken weiterging, zu spéte-
rem Wiedergebrauch sorgfiltic aufgewickelt. Und mit der
gleichen Umsténdlichkeit gldttete man das Papier und legte
es zusammen, wer ohne Not sich neues Papier und neue
Schnur hétte kaufen konnen. Die Beispiele liessen sich ver-
hundertfachen, und es wire dabei nicht nur von den spar-
samen Frauen die Rede, die die Striimpfe unendlich viele
Male stopften und iiberhaupt wieder instand setzten, was
irgendwie reparierbar war. Wer vor der Wegwerfzeit geboren
wurde, weiss auch um das zdhe Geschift, wie man einen
krummen Nagel wieder gerade himmert, und kennt die Kasten
und Schachteln, in denen man Drahtstiicke und Korken,
Stifte und Schrauben, Schldsser und Riegel aufbewahrte, fiir
mogliche Wiederverwendung.

Wir wollen das nicht {iberbewerten und nicht als Gegen-
stiick zur Wegwerfkultur auf einen Sockel stellen; aber die
Erinnerung daran ist nicht sinnlos. Warum hat man sich so
verhalten, die Scherbe wieder eingeleimt und den zerbrochenen
Topf sogar mit Draht nieten lassen? Die rationale Erklirung
liegt auf der Hand: die Reparatur des Alten war weniger kost-
spielig als die Anschaffung von etwas Neuem. Man war
Uberhaupt sparsam, musste es sein; das Realeinkommen lag
unvergleichlich tiefer als heute.

Aber diese 6konomischen Tatsachen erkldren diesen an-
deren Umgang mit den Dingen nicht zureichend. Was da in
Wohnzimmer und Kiiche stand, das empfand man nicht als
gekaufte Ware; das waren dauernde Bestandteile jener engsten
Umwelt, in der man wohnt. Wir haben vorhin gesagt, heute
wiirden die Dinge fabriziert, verbraucht und weggeworfen.
Jenes dltere Verhdltnis zu ihnen war anders bestimmt. Was
man im Hause hatte, war einmal von jemandem gemacht
oder geschaffen worden; man gebrauchte es, man ging mit
ihm um und trug ihm selbstverstidndlich Sorge, denn man
wiirde es weitergeben. Willkiirliches Zerstéren oder Vernich-
ten von etwas noch Brauchbarem hatte da keinen Platz; auf
einem Bauernhof wird noch heute kaum etwas vernichtet.

Eine wichtige Folge dieses gegeniiber heute viel lang-
sameren Verbrauchs lag darin, dass man von vielen alten
Dingen umgeben war, und zwar gern. Die Dinge, die man im
Hause hatte, wurden alt; das minderte nicht ihren Wert,
aber erhohte die Sorge, die man zu ihnen trug.

Heute sind wir von Dingen umgeben, die jiinger sind als
wir. Bis zum Beginn unseres Jahrhunderts blieb ein Haus
seine hundert oder ein paar hundert Jahre stehen; heute
bricht man Gebdude ab, die vor wenigen Jahrzehnten gebaut
wurden. Stuhl und Bett, Gabel und Tischtuch taten ihre
Dienste fiir einige Generationen; heute werden wenige Mdbel
dreissig Jahre alt, und die Textilien sterben noch jiinger. Das
Verhiltnis wird dadurch nochmals verdndert, dass die Men-
schen vor einem Jahrhundert im Durchschnitt 30 bis 40, heute
aber rund 70 Jahre alt werden. Noch unsere Grosseltern wur-
20, Dezember 1974

Schweizerische Bauzeitung - $2. Jahrgang Heft 51/52 -



den in alte Dinge hineingeboren, lebten mit ihnen und liessen
sie zuriick. Wir aber iiberleben ganze Generationen von Din-
gen; immer mehr Gegenstinde des tédglichen Lebens werden
so angeschafft und so verbraucht wie Nahrungsmittel: man
kauft, verzehrt und kauft von neuem. Wer heute von Wiirde
des Alten und Auf-uns-Gekommenen oder gar von so etwas
wie einem Lebensrecht der geschaffenen Dinge sprechen wollte,
brauchte fiir den Spott nicht zu sorgen.

Gewiss gibt es heute auch einen gewissen Kult der alten
Dinge; ein ganzer Wirtschaftszweig lebt nicht schlecht davon.
Aber die Petroleumlampe im Zimmer mit den Stahlmobeln
oder die gotische Madonna iiber der Hausbar: das mag, wenn
es nicht reiner Snobismus ist, zwar davon zeugen, dass das
Sensorium fiir Altgeschaffenes nicht vollig verschwunden ist.
Aber es sind das keine wirklichen Korrektive der Wegwerf-
kultur. Der elitdre Reiz dieser Dinge besteht in ihrer Selten-
heit und in ihrem Preis.

Ohne Zorn und ohne kulturellen Hochmut stellen wir
fest: wir haben uns daran gewohnt, dass die Dinge kommen
und gehen; wir wechseln sie ohne Zogern aus; sie haben prin-
zipiell keinen anderen Wert als denjenigen des Instruments;
sie besitzen keine andere Dimension als diejenige ihrer Funk-
tion. Von fast nichts mehr wissen wir, wie es gemacht wird
und wer es schafft; so ist das Gefiihl fiir die menschliche
Arbeit, die in jedem Ding steckt, abgestorben. Verbrauch von
Machbarem ist die Formel fiir unser Verhiltnis zu den Din-
gen. Die leichte, rasche Trennung von ihnen ist das Ergebnis
eines rationalen Kalkiils; die Seele, falls man dieses Wort
Uberhaupt noch brauchen will, hat mit den Dingen offenbar
nichts zu tun.

Iv.

Man kann diese Entwicklung offenbar einfach hinneh-
men und zustimmend feststellen, das sei eben der Wandel von
béurisch-handwerklichen zu modernen industriellen Produk-
tions- und Konsumformen. Wenn man nunmehr von der Weg-
werfkultur der Leistungs- und Konsumgesellschaft spricht,
was offenbar zutreffend ist, steht ziemlich erschreckend die
Frage auf, ob damit alle Lebensdusserungen dieser Gesell-
schaft, ihr allgemeiner Lebensstil bezeichnet werden miisse.
Es hiesse dies, dass die Beurteilung der Umwelt — der mate-
riellen, aber auch der gesellschaftlich-menschlichen — nach den
Kriterien allein der Brauchbarkeit zu geschehen hitte. Was
nicht niitzt, hat keinen Wert; ob etwas oder jemand etwas
wert ist, wiirde durch den Grad seiner niitzlichen Leistung
bestimmt. Wenn man es so zugespitzt formuliert, ahnt auch
derjenige, der sich auf seine Rationalitdt etwas zugute tut,
dass wir damit einer Barbarei verfielen, die nur noch grauen-
hafter ist, wenn sie sich als Zivilisation versteht. Da stellt sich
die Vermutung ein, Kultur beginne dort, wo der Gesichts-
punkt der Niitzlichkeit nicht allein herrsche und nicht aus-
reicht. Dort, wo wir dessen bewusst werden, dass wir nicht
nur von Gemachtem umgeben sind, sondern auch in Geschaf-
fenem und Gewordenem wohnen. Und dass dieses Geschaf-
fene und Gewordene, bevor wir es zum Gegenstand unseres
Tuns machen, wahrgenommen werden sollte, mit Aufmerksam-
keit und Sorgfalt.

Und spétestens jetzt sind wir an dem Punkte, wo die
Fragwiirdigkeit des Namens «Wegwerfkultur» klar wird.
Das Wort «Kultur» stammt von einem lateinischen Verb
«colere», das pflegen und bebauen heisst; im Franzdsischen
ist das stidrker spiirbar, aber wir sprechen auch im Deutschen
von Kulturen, wenn wir an Girten und Acker denken. Pfle-
gen ist das Gegenteil von wegwerfen; Wegwerfkultur ist ein
Widerspruch in sich selbst.

Wir haben bisher ganz ungenau einfach von den «Din-
gen» gesprochen, mit denen wir umgehen. Wir miissen offen-
sichtlich mindestens drei Gruppen von solchen Dingen, drei
Schichten dinglicher Umwelt, unterscheiden, deren jede von

Schweizerische Bauzeitung -+ 92. Jahrgang Heft 51/52 + 20. Dezember 1974

uns ein anderes praktisches und moralisches Verhalten ver-
langt. Es gibt, was heute eben im Vordergrund steht, die
gemachten oder fabrizierten Dinge, die jederzeit wieder zu
machen und zu haben sind. Da gibt es nichts Unersetzliches;
es geht diesen Dingen anscheinend jeder Hauch von Indivi-
dualitdt ab. Darunter gibt es die Schicht der geschaffenen
Dinge, die einer als je einzelner gearbeitet hat, mit Miihe,
Sorgfalt und in gewissen Fillen durchaus kreativ. Das geht
von dem Rechen, den mir mein Nachbar im Tessin, ohne
einen einzigen Nagel zu brauchen, verfertigt hat, vom Hand-
werk und Kunsthandwerk also bis zu den Werken des schop-
ferischen Kiinstlers. Aber darunter und vor diesen Dingen
gibt es noch diejenigen, die ohne menschliches Dazutun ent-
standen sind; sie sind nach eigenem Gesetz, geschichtlich oder
organisch, geworden.

Gemachtes mag man konsumieren, es ist wieder mach-
bar. Dem Geschaffenen sollte man Sorge tragen; denn nie-
mand weiss, ob es wieder geschaffen werden konnte. Das
Gewordene aber ist meist unersetzlich. Es wird nicht ein
zweites Mal. Um ein einfachstes Beispiel zu nennen: eine Tier-
art, die ausstirbt, ist fiir immer verloren. Es spielt, wie man
spirt, die Zeit hinein. Was gemacht wurde, ist neu in der
Gegenwart und kann in der Zukunft wieder gemacht werden.
Schon das Geschaffene hat Vergangenheit in sich; der indivi-
duelle Wert einer geschaffenen Sache besteht nicht zuletzt
darin, dass sie eine Geschichte hat. Und das Gewordene ist
in jedem Falle alt.

Das Wort «alt» hat in dem uns beschéftigenden Zusam-
menhang eine Schliisselstelle inne. Dasselbe Wort, das in
der Wegwerfschicht das Unniitze, Uberholte und Wegzu-
werfende bezeichnet, sagt in den anderen Schichten aus, es sei
etwas der Aufmerksamkeit, ja der Pflege wiirdig, weil es nicht
mehr zu schaffen wire.

Den drei Gruppen von Dingen gegeniiber sind also drei
verschiedene Verhaltensweisen angemessen. Gemachte Dinge
gebraucht man. Mit Geschaffenem geht man um. Die gewor-
dene Umwelt finden wir vor; es hdngt offenbar von uns ab,
welche Bedeutung, welcher Sinn ihr zuzusprechen ist.

Wenn all diese drei Verhaltensweisen ausgebildet sind
und je angemessen zur Anwendung gelangen, wird man nicht
befiirchten miissen, die moderne Leistungs- und Konsum-
gesellschaft bilde sich auf Kosten der menschlichen Kultur
aus. Aber diese dreifache Haltung der Umwelt gegeniiber
wird durch die massive Verhaltensweise, welche die Wegwerf-
kultur kennzeichnet, in Frage gestellt. Dem Denken nur in
den Kategorien der Niitzlichkeit und Brauchbarkeit wohnt
die Tendenz inne, sich auf Kosten der anderen Denkweisen
auszubreiten, ja sogar absolute Geltung zu beanspruchen.
Es geht eine repressive Wirkung von ihm aus; sie profitiert
von der Tatsache, dass das Robust-Rationalistische den dif-
ferenzierteren seelischen Kriften gegeniiber immer im Vorteil
ist.

So begegnen wir heute weitherum der Neigung, alle
iiberkommenen Gegebenheiten und Strukturen auf eine Weise
zu betrachten, als ob sie zu ganz bestimmten menschlichen
Zwecken geschaffen worden wéren. Wer ganz dem Geist der
Wegwerfzeit gehorcht, stellt auch an die Gesellschaft, in die
er hineingeboren wurde, an die Nation oder an die Eltern
die klipp und klaren Fragen: Was ntitzt das mir? Wire etwas
anderes, Moderneres nicht viel besser? Sollte man diese alten,
iiberkommenen Wesenheiten nicht beiseite schieben und Platz
schaffen fiir Strukturen, die wir selber rational entwerfen?
Der Sinn fiir .die Herkunft des Geschaffenen und die Ge-
schichte des Gewordenen fillt dem Krebs eines Denkens zum
Opfer, das nur nach rationalen Funktionen und Niitzlichkei-
ten fragt. Da wirkt sich ein oben schon genanntes Kenn-
zeichen des Wegwerfzeitalters aus; man will nicht in Dingen,
Gestaltungen, Strukturen leben, die tiberkommen sind, die

1107



dlter sind als man selber; man méchte in einer neu gemachten
Welt leben.

Es geht in diesen Prozessen nicht nur um den Umgang
mit den Dingen, wesentlicher ist die Verwandlung des Men-
schen. Er versteht sich als immer freier, immer reflektierter,
immer rationaler — die Kehrseite heisst, dass er auf die Schnell-
strasse von Machen, Verwenden und Wegwerfen verwiesen
ist. Wald und Feld links und rechts davon nimmt er nicht
mehr wahr. Er sieht die Zunahme an Zweckdienlichkeit, aber
er weiss kaum, was derjenige verliert, der sich der Dinge nur
zu seinen Zwecken bemichtigen will, aber ausser sich selbst
nichts mehr pflegt. Wenn das Sensorium fiir das Nicht-Mach-
bare, das individuell Geschaffene, fiir die Herkiinfte und fiir
das, was man nur einmal verbrauchen, dann aber nie mehr
ersetzen kann, vor die Hunde geht, bricht eine seelische Eis-
zeit an. Solche Kilte vertrdgt sich durchaus mit héchstem
apparativem Komfort.

Denn all das, worin wir das Beste am Menschenwesen
sehen: Sorgfalt, Mitgefiihl, Liebe, schopferische Kraft, die sich
in Farbe, Ton, Wort ausprégt — all das entsteht nur dort, wo
der Mensch weiss, dass das, was ihn umgibt, mehr ist als ein
Objekt seines Brauchens und Verbrauchens.

Zu den eigentiimlichsten, aber auch folgenschwersten
Axiomen, die unsere westliche Denkweise kennzeichnen, ge-
hort die anscheinend ganz selbstverstdndliche Scheidung von
Innenwelt und Aussenwelt, von Ich und Umgebung. Sie ist
eine intellektuelle Konstruktion, aufgrund einer groben, physi-
kalischen Feststellung. Alles, was unserer Umwelt angehort,
hat seine Entsprechung in uns selber. Alles, was wir draussen
schaffen, ist zuerst innen geschaffen worden. Mit allem, was
wir draussen aus Willkiir oder gar mit Lust zerstéren, zer-
storen wir auch innen etwas.

Wir konnten uns wahrscheinlich einigen, dass das fiir die
Herrenmenschen gilt, die an der Rampe der Wegwerfstitten
von Auschwitz und Mauthausen ihren Dienst taten. Wir wol-
len nichts mystifizieren und nichts diabolisieren. Aber ent-
schieden unsere Ahnung aussprechen, dass der Teufel immer
dort lauert, wo wir ganz genau und selbstverstindlich zu wis-
sen meinen, was niitzlich ist und was in den Ofen gehort. Das
ist es, was die Schlange Adam und Eva verspricht: Eritis sicut
Deus, scientes bonum et malum — ihr werdet sein wie Gott
und wissen, was gut und bose ist.

Spétestens hier muss man spiiren, dass in der Wegwerf-
sicherheit unter Umstidnden eine Anmassung steckt, zu sein
wie Gott, der geschaffen hat und auch vernichten darf. Leider
wirkt sich diese Anmassung der Gottidhnlichkeit durch den
Menschen meistens in einem Verlust an Menschlichkeit aus.

V.

Ich komme zum Schluss. «Zusammenhinge zwischen
Machbarkeit und Zerstorung» standen zur Diskussion. Es ist
mir klar, dass Sie nicht allem zustimmen kénnen, was ich hier
andeutete. Aber ich hoffe, dass wir uns iiber ein paar Zusam-
menhinge in etwa verstdndigen konnten.

So mochte ich annehmen, dass wir einig sind: die indu-
strielle Gesellschaft, von der wir ausgegangen sind, darf nicht
nur dem einen Gott des Leistens dienen. Wer die Lage be-
denkt oder auch nur intensiv erfiihlt, muss heute wissen: es
geht um Leisten und um Besorgen. Das Schiitzen gewisser
Dinge muss heute integrierter Bestandteil eines Leistens sein,
das nicht unbedacht, gedankenlos, unverantwortlich ist.

Ansitze dazu sind sichtbar, so in der wissenschaftlichen
Forschung, deren Schwerpunkte sich von Chemie und Physik
auf die Biologie und alle sogenannten «Life Sciences» ver-
lagert haben, auch auf die Umweltwissenschaften. Aber das
Wichtigste diirfte sich in den Ingenieurwissenschaften voll-
ziehen. Die Umweltdiskussion der letzten Jahre hat, neben
viel Ungenauem und bloss Emotionalem, zur Folge gehabt,

1108

dass neue Vorstellungen des Optimierens Bedeutung gewon-
nen haben. Wobei es sich nun nicht um das altbekannte
Optimum im Verhiltnis von Aufwand und Leistung handelt,
sondern um das Verhéltnis zwischen Leistung und gefihrden-
dem Eingriff in Bestehendes. Mit der Uberzeugung, es miisse
mit dem, was nicht unerschépflich zur Verfiigung stehe, sorg-
faltig umgegangen werden, wird heute bei technischen Projek-
ten in vielen Fillen ernst gemacht. Sorgfalt ist ein Wort, das
man bis vor kurzem in technischem Zusammenhang nur
brauchte, wo es um Prézision der Arbeit ging. Jetzt gehdrt
sorgféltige Riicksichtnahme schon zur Phase der Konzep-
tionen. Nicht dass er Maximales und Mammuthaftes kon-
struiert, beweist heute die Grdsse des Ingenieurs, sondern
dass er in gewissen Fillen darauf verzichtet, zu machen, was
an sich machbar wire.

Die technische Machbarkeit nimmt dank den Fortschrit-
ten der Naturwissenschaften und der Ingenieurkunst noch
immer zu. Aber die Einstellung der Naturwissenschafter zu
ihrem Gegenstand, der Natur, ist nicht mehr durch das Ge-
fiihl der unbegrenzten Allmacht bestimmt. Vor nicht ganz
hundert Jahren hat der berithmte Physiologe Emil Du Bois-
Reymond (1818 bis 1896) geschrieben: «Gibt es ein Merk-
mal, welches fiir sich allein den Fortschritt der Menschheit
anzeigt, so scheint dies der erreichte Grad von Herrschaft
iiber die Natur zu sein.» Und vorher zitiert er mit tiefster
Zustimmung Bacons Wort «Wissen ist Machty». Der Wissen-
schafter DuBois-Reymond spricht mit dem Blick auf die Natur
nicht anders als ein absolutistischer Konig mit Blick auf sein
Volk gesprochen hat. Alle Macht lag bei ihm; Ludwig XIV.
konnte machen, was er wollte. Diese absolutistische Denk-
weise ist durch die franzosische Revolution gebrochen wor-
den; seither sind der Ausiibung der politischen Macht Gren-
zen gesetzt. Der Gegenstand monarchistischer Macht, das
Volk, ist selber souverdn geworden. Die Natur kennt keinen
Aufstand gegen den technischen Eingriff; sie ist wehrlos, sie
geht nur zugrunde. Die Grenzen ihrer Entmachtung und Aus-
beutung miissen durch die Menschen selber gezogen werden,
die Wissenschafter, die Ingenieure, die Politiker. Man beginnt
sie abzustecken. Denn anders als zu Zeiten Du Bois-Reymonds
siecht man heute, dass nicht nur die Machbarkeit zunimmt,
sondern auch die Liste dessen, was die Macht, indem sie sich
seiner beméchtigt, vernichtet, die Liste des Unersetzlichen.

Du Bois-Reymond, sédsse er unter uns, hitte fiir solche
Uberlegungen nur Spott iibrig. Er miisste meinen, eine Wis-
senschaft und Technik, die das Hochgefiihl der Macht und
des Machbaren verloren habe, sei erschlafft und sentimental
geworden. Wir sollten uns von seinen geistigen Sohnen — es
gibt sie — nicht imponieren lassen und uns ohne Scheu zu
einer Ethik bekennen, die vom Menschen, auch vom Wissen-
schafter und vom Techniker, nicht nur den Fortschritt ver-
langt, die zunehmende Macht iiber die Dinge, sondern auch
die Riicksicht auf das, was, als Dauerndes und Wehrloses,
ihm anheimgegeben und ausgeliefert ist.

Auf das biblische Wort: « Machet die Erde euch untertan
und herrschet iiber die Fische im Meer und iiber die Vogel
unter dem Himmel und iiber alles Getier, das auf der Erde
kreucht», sollten wir uns nicht mehr berufen. Die Erde darf
flir uns kein Untertan sein, und nichts, was auf ihr ist.
«Untertan» ist kein gutes Wort; was untertan ist, niitzt man
aus, wirft man weg. Die Welt ist uns nicht nur zur Nutzung
und Beherrschung iibergeben, sondern auch, damit wir sie
bestellen. Was man bestellt, trdgt auch Nutzen, aber man
vernichtet den Acker nicht, den man bestellt.

Immer wird die Welt etwas sein, was man verdndern
kann und verdndern muss. Aber immer muss sie, bis in das
kleinste geschaffene oder gewordene Ding hinein, fiir uns
etwas bleiben, was ein eigenes Daseinsrecht und eine eigene
Wiirde besitzt.

Schweizerische Bauzeitung - 92. Jahrgang Heft 51/52 + 20. Dezember 1974



	Über Zusammenhänge zwischen Machbarkeit und Zerstörung

