
Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 90 (1972)

Heft: 30

Artikel: Moderne Physik und die Möglichkeit des Glaubens

Autor: ostertag, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-85270

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-85270
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


90.Jahrgang Heft30 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 27.Juli1972

HERAUSGEGEBEN VON DER VERLAGS-AKTIENGESELLSCHAFT DER AKADEMISCHEN TECHNISCHEN VEREINE, 8021 ZÜRICH. POSTFACH 630

Moderne Physik und die Möglichkeit des Glaubens DK 11:539.1

«Wisse, um zu glauben, glaube, um zu wissen » ') Augustinus

ruft uns mit diesen Worten die wesensgemässe Zuordnung

von Wissen und Glauben in Erinnerung, wie sie der
Weisheitsüberlieferung aller Zeiten entspricht. Dieser
Einklang besteht, wo immer denkerisches Bemühen und religiöses

Erleben auf lebendigen Beziehungen zum unsichtbaren
Ursprung der sichtbaren Geschehnisse beruht. Allein, nur
selten erfüllt sich diese Grundordnung. Wohl nichts
kennzeichnet so sehr die abendländische Geschichte als der Zwiespalt

zwischen Staat, Religion und Kultur, den Jacob Burck-
hardt in seinen «Weltgeschichtlichen Betrachtungen»
eindrücklich schildert und der in der Auseinandersetzung
zwischen Wissenschaften und Kirchen erneut einem Höhepunkt

zutreibt. Es ist daher dringend nötig, die Vorbedingungen

für das Ausreifen jener Haltung zu klären, in welcher
sich die scheinbar gegensätzlichen Richtungen zu höherer
Einheit zusammenfinden. Bemerkenswerterweise bietet hiefür
die moderne Physik höchst bedeutsame Ansätze.

1. Die Atommodelle Demokrits und Piatos

Der in Rede stehende Zwiespalt bestand schon unter den
Denkern des alten Griechenland. Für unsere Fragestellung ist
der Umstand bedeutungsvoll, dass er sich unter anderem
auch in gegensätzlichen Auffassungen über das Sein der Welt
und im Zusammenhang damit über die Grundstruktur der
Materie ausprägte. Dieeine Richtung geht auf Demokrit (etwa
um 460-360 v. Chr.) zurück. Dieser bedeutende Philosoph
durchbrach in kaum zu überbietender Kühnheit des Denkens
das mythologisch durchwebte Naturbild seiner Zeit, indem er
ihm die Vorstellung einer von Gesetzlichkeit beherrschten
Natur gegenüber stellte. Nach dieser ist alles, was wir in
unserer Umwelt vorfinden, eine Vielheit winziger Körperchen,

die er «Atome» (Unteilbares) nannte, um damit
auszudrücken, dass diese Gebilde letzte, unzusammengesetzte,
unveränderliche, unzerstörbare, unerschaffbare Bausteine aller
Materie seien. Sie bewegen sich im leeren Raum. Die
ungeheure Vielfalt der sichtbaren Erscheinungsformen ergebe
sich aus den Unterschieden der Form, der Anordnung und
des Bewegungszustandes dieser Atome. «Es gibt nichts», so
lehrte Demokrit, «als die Atome und den leeren Raum. Alles
andere ist Meinung.» Diese Auffassung stand im Zeichen
einer durchgreifenden Entmythologisierung des Naturgeschehens.

Indem sie dieses ausschliesslich auf natürliche Ursachen
zurückführte und alles andere als «Meinung», also als

unwirklich, erklärte, erfüllte sie einerseits die denkerischen
Voraussetzungen für wissenschaftliches Forschen, verbaute
anderseits aber zugleich die Zugänge zum nur im Glauben
vernehmbaren Unbedingten und bereitete so den Boden für
materialistische Lehren und Praktiken vor.

£§§$1 Gegensatz zur Hypothese Demokrits entwarf Plato
(421-341 v. Chr.) eine viel umfassendere und durchgeistigte
Schau. Nach ihr sind es in gewisser Weise die Ideen, die
allem Seienden und damit auch der Struktur der Materie
zugrunde liegen und die im physikalischen Verhalten der
Elemente sichtbare Gestalt annehmen. Plato symbolisierte

') « Intellege ut credas, crede ut intellegas». Augustinus Sermo
43, C. 7, N. 9, zitiert nach S. Müller-Markus, Fussnote 2, S. 281

seine Atome durch Krispillformen, deren Oberflächen aus
Dreiecken bestanden und die sich durch Austausch von
Dreiecken ineinander umwandeln können. Solche Dreiecke
sind nicht Körggrchen, also nicht materielle Gebilde, sondern
mathematische Formen, die auf geistigen Strukturen beruhen.
So darf Piatos Atomvorstellung als Anfang der mathematischen

Naturwissenschaft und eines entsprechenden
Naturverständnisses gedeutet werden. Mit ihr überwand der grosse
Denker die mateialistische Erfassung der Welt und setzte an
deren Stelle eine ursprungsnahe geistige Schau. Gewiss erfordert

das Erarbeiten eines derartigen Weltverständnisses ein
hohes Mass an Abstraktionsfähigkeit, das nur durch
angestrengtes denkerischsëî Bemühen zu gewinnen ist. Aber
solches Ringen um Erkenntnis gehört zu unserem Menschsein.

2. Aufklärerische Spaltung von Wissen und Glauben

Nun waren absi die Jahrhunderte, die der Aufklärung
folgten, dem inneren Reifen ausgesprochen ungünstig: Die
materialistische Denkweise bestimmte immer ausschliesslicher
Verhalten und Lebensgefühl der Abendländer. Die unerhörten

Erfolge auf natttewissenschaftlichen, technischen,
medizinischen, wirtschaftlichen und sozialen Gebieten, die das
Wirken auf dieser Grundlage zeitigte, machten jedermann
eindrücklich die Macht eines durch genaue Naturbeobachtung

und straffes rationales Denken gewonnenen Wissens
bewusst. Zugleich \|||jringerten sie die Bereitschaft, den
beschwerlichen Weg zu beschreiten, der zu höherer Einheit der
Person führen und dem Gehenden die Augen für das
Schauen der platonischen Ideen öffnen würde, die sich in den
sichtbaren Geschehnissen kund tun.

Die fortschreitende Rationalisierung hat auch die breiten
Schichten der Gläubigen durchsetzt. Das zeigte sich vor
allem darin, dass ®eh ihr Glaube nicht mehr von den
unmiœlbar erlebten Begegnungen mit dem nährt, an den sie
glauben, sondern sich an sinnlich wahrnehmbare Ersatzfiguren

klammert: Jetzt versteht der im Glauben Halt Suchende
die Bilder und Berichte, welche in ihm die Glaubensinhalte
lebendig machen sollten, nur noch «wörtlich», das heisst im
Sinne eines konventionellen materialistischen Weltverständnisses,

das bewlalbare Sicherheit vortäuscht. Jetzt legt er sich
auf starre Lehrmeinungen, von Autoritäten übernommene
Verhaltensnormen und mit innerweltlichen Attributen
ausgestattete Bilder des Göttlichen fest, und an die Stelle lebendigen

Glaubens tritt blosses Fürwahrhalten menschlicher
Satzungen. Jetzt verkehrt sich die Grundstimmung seines
Lebens, die von Freude, Hoffnung und Liebe getragen sein
sollte, in Zustände der Angst, der Aggression und pharisäischer

Selbstgerechtigkeit.
Im ganzen ist festzustellen, dass der Graben zwischen

Wissen und Glauben, der Graben also zwischen rationalem
Weltvïàptandnis und intuitivem Vernehmen übergeordneter
Wahrpmten, sowohl auf der Seite der Wissenden als auch auf
jener der Glaubenden durch denselben Vorgang masslos
fortschreitender Rationalisierung und Säkularisierung aufgerissen

wurde und sich seit der Aufklärung bis in unser
Jahrhundert hinein immer mehr vertieft hat. Dadurch hat
sich ein zwar wenig bewusster, jedoch mit starken Affekten
durchsetzter Spannungszustand herausgebildet. Bei ihm han-

Schwelzerlsche Bauzeitung - 90. Jahrgang Heft 30 • 27. Juli 1972 707



delt es sich keineswegs nur um eine akademische
Auseinandersetzung. Vielmehr sind die Kräfte, die ihm zugrunde
liegen, durchaus von gleicher Art wie jene, die zu den

Katastrophen unseres Jahrhunderts geführt haben und sich
noch weiter geschichtsmächtig auswirken werden. Es geht
also um ernste, handfeste Wirklichkeiten, zugleich aber auch

um Aufgaben, von deren Bewältigung es abhängt, ob wir
noch einmal überleben werden.

3. Weltverstädnis und Glaube nach einer Untersuchung
von Siegfried Müller-Markus

In dieser Notlage ist es überaus erfreulich, dass sich in
den letzten Jahren namhafte Physiker bemüht haben, die
tieferen Ursachen des in Rede stehenden Zwiespalts zu klären
und Wege zu weisen, wie er zu überwinden wäre. Unter den

daraus entstandenen Schriften sei hier auf das wertvolle Buch

von Siegfried Müller-Markus aufmerksam gemacht2). Der
1916 geborene Verfasser studierte in Berlin Philosophie,
Rechte und Auslandwissenschaften, verbrachte zehneinhalb
Jahre in russischer Kriegsgefangenschaft, in der er Physik
studierte, und beschäftigte sich seit 1955 als freier Wissen-
schaftler vor allem mit der sowjetischen Philosophie der

Physik sowie mit dem Problemkreis «Glaube und Physik».
Von 1962 bis 1966 wirkte er als Professor am Osteuropainstitut

der Universität Freiburg (Schweiz) und als Leiter des

physikalischen Sonderstudiums für deutsche Diplomphysiker.
Siegfried Müller-Markus geht vom eingangs erwähnten

Zwiespalt aus, untersucht dessen Ursachen und stellt fest,
dass sie grossenteils auf ungerechtfertigten Vorurteilen beruhen,

die man sich gegenseitig anlastet. Hinzu kommen fachliche

Enge und Einseitigkeiten, was blind macht für die

Zusammenhänge, die zwischen eigenem Wirken und dem

Lebensganzen bestehen. Damit verschliessen sich wichtige
Möglichkxron, sich aus der Tiefe des Seins gegenseitig zu
verstehen. Um diesen Notstand zu beheben, müssen vorerst
Grundhaltung, Anliegen, Aufgaben, Denkweise und
Arbeitsergebnisse der Gegenseite zur Kenntnis genommen werden.

Wer sich also über die Physiker und die weltbewegenden
Geschehnisse in deren Wirkbereichen ein zutreffendes Urteil
bilden will, kommt nicht um die keineswegs leicht zu bewältigende

Aufgabe herum, sich eingehend mit den epochalen
Umbrüchen auf naturwissenschaftlichen, psychologischen,
philosophischen und theologischen Wirkfeldern zu befassen,
welche durch die neuen Lehren der Relativität, der
Quantenmechanik, der Gravitation (als Eigenschaft des Raumes)
sowie durch die Begriffe der Komplementarität und der
Unbestimmtheit ausgelöst wurden.

So sehr sich der Verfasser bemüht, das Wesentliche in
klarer, allgemein verständlicher Sprache darzustellen und sich

dabei als ein gewandter Könner erweist, so kann er dem
Leser die Mühe doch nicht abnehmen, die das Eindringen in
die neuen Lehren und Denkweisen kostet. Denn er hat es mit
Recht sorgfältig vermieden, den Boden physikalischer
Erkenntnisse «aufzuweichen», weil er damit nur ein Scheinverständnis

geweckt, nicht aber zur nötigen Wandlung der

Denkrichtung angeregt hätte. Aber gerade hier, wo es gilt,
bisher unbedacht als selbstverständlich zutreffend vorausgesetzte

Anschauungen, wie etwa die von Raum und Zeit als

unabhängige Grundgrössen oder die von der absoluten
Gültigkeit der Kausalität, der Stetigkeit und der Objektivität, in
Frage zu stellen, sie auf die Bereiche einzuschränken, in
denen sie der Wirklichkeit gemäss sind und sie wo nötig
durch neue, umfassendere und abstraktere Denkweisen zu
ersetzen, die den wirklichen Sachverhalten besser entspre-

2) Siegfried Müller-Markus: Wo die Welt nochmal beginnt.
Physikalisches Weltverständnis und die Möglichkeit des Glaubens.
Ölten und Freiburg im Breisgau 1970, Walter-Verlag. 337 S. Preis

geb. 29 Franken.

chen, gerade hier öffnen sich Durchblicke in Neuland, dessen

Erschliessung nicht nur das Weltverständnis berichtigt und
vertieft, sondern auch geeignet sind, die Anliegen des Gemüts
und die religiösen Bedürfnisse zu befriedigen.

Als ein Beispiel hiefür sei auf das zweite Kapitel (S. 90

u.f.) hingewiesen, wo der Verfasser zeigt, wie sich die
Forscher trotz heftigem Widerstreben gezwungen sahen, das

materialistische Modell der Atome, das seit Demokrit dem

physikalischen Denken zugrunde lag, aufzugeben und sich

jenem anzunähern, das Plato voiSiwebte. Damit wird der
Materie der Rang einer letzten, absoluten Wesenheit, den sie

bisher innehatte, entzogen und sie als Erscheinungsform und
als eine Art Folgezustand des Geistigen dargestellt. Wesentlich

ist nun aber, dass das heutige Atommodell auf genauen,
vielfach und auf verschiedene Weise bestätigten
Versuchsergebnissen beruht. Wohl ist es in hohem Masse abstrakt und
lässt sich in der uns verständlichen Sprache der klassischen

Physik nur näherungsweise und bildhaft umschreiben, so

etwa durch die Komplementarität von Korpuskel und Welle.
Aber in der ungleich genaueren und umfassenderen Sprache
der Mathematik (Quantenmechanik, Matrizen) liegt heute ein
Instrument vor, das erlaubt, dSWirkungsmöglichkeiten der in
den Atomen und Elementarkörperchen vorgebildeten Strukturen

lückenlos und genau festzustellen. Hierbei kommt
bemerkenswerterweise neben den Gesichtspunkten der
Einfachheit und der Ordnung ästhetischen Kriterien, wie dem der

Symmetrie, der Harmonie und der Schönheit, massgebende

Bedeutung zu.

4. Glaubenshilfen der modernen Physik

Was nun die Beziehungen zwischen den Naturwissenschaften

und dem Glauben betrifft, so wird man der Neigung
zu widerstehen haben, die sachlich begründeten Unterschiede

zu verwässern, um sich entgegenzukommen. Vielmehr
haben beide Seiten an dgnt ihnen gestellten Grundaufgaben
festzuhalten. Diese beziehen sich auf völlig verschiedene
Bereiche: Bei den Naturwissenschaften ist es die Klärung der
in der Natur geltenden Ordnungen. Ihr Gegenstand ist die

diesseitige raumzeitliche Welt. Beauftragt sind kleine Gruppen

spezifisch begabter, hochgradig spezialisierter Forscher.
Was sie erarbeiten, ist Gemeingut und soll jedermann zugute
kommen. Demgegenüber beruht Glauben auf den persönlichen
Erlebnissen des Angesprochenwerdens, des Gehaltenseins, der

Berufung und des Gesättigtwerdens durch Wesenheiten aus

Bereichen, die alle natürliche Raumzeitlichkeit unendlich
übersteigen. Glauben ist ein allen Menschen innewohnendes, ihr
Menschsein begründendes Bedürfnis. Das Bemühen, es zu
befriedigen, ist Sache des Einzelnen. Dazu bedarf er aber der
Gemeinschaft mit ebenfalls Angesprochenen, des liebevollen
Dienstes an seinen Mitmenschen sowie der Unterweisung
durch jene Berufenen, die um die religiösen Grundfragen
wissen.

Nun darf aber der dimensionale Unterschied zwischen
Wissen und Glauben nicht dahingehend missverstanden werden,

es handle sich um zwei Seinsgestalten, die beziehungslos
neben- oder übereinander oder zeitlich getrennt voneinander
bestehen. Schon der Ausspruch Augustinus' hebt die enge
Verbundenheit beider hervor. Tatsächlich bezieht sich Glauben

auf das, was die dem Wissen zugänglichen Sachverhalte
unsichtbar begründet, was aus der Tiefe des Wesens in uns
wirksam ist, was die Fragen nach Bestimmung und Sinn
unseres Lebens beantwortet, was als Urvertrauen, Zuversicht
und Liebe in Erscheinung tritt und unsere Grundhaltung
lebensbejahend bestimmt. Wenn also einerseits aus der

grundsätzlichen Verschiedenheit von Wissen und Glauben zu
folgern ist, dass sich Glaubensfragen nicht nach naturwissens
schaftlichen Lehren oder Methoden klären lassen und das-

708 Schweizerische Bauzeitung • 90. Jahrgang Heft 30 * 27. Juli 1972



kirchliche Autoritäten über naturwissenschaftliche Erkenntnisse

zu urteilen weder zuständig noch in der Lage sind, so

muss anderseits nachdrücklich hervorgehoben werden, dass

es zur Grundaufgabe aller Menschen gehört, sich der wesens-

gemässen Zuordnung beider Lebensformen immer wieder neu
bewusst zu werden und in sie sich selbst gleichermassen und
als einer übergeordneten Einheit zugehörige Teile zu pflegen.

Nun ist aber die Möglichkeit solcher Pflege an gewisse

Voraussetzungen gebunden. Eine davon ist die innere Bereitschaft,

das Wort zu vernehmen, das den Glauben entzündet.
Bereit, sich solcherart ansprechen zu lassen, sind nicht die
Selbstsicheren, die meinen, den rechten Glauben zu besitzen,
sondern die Suchenden, die Angefochtenen, die an ihrem
Glauben Zweifelnden, die unter der religiösen Krise von
heute Leidenden. Sie mag die Haltung beeindrucken, zu der
sich die Physiker am Ende der zwanziger Jahre durchfanden,
um aus der damaligen Krise der Physik herauszukommen. Es

ist die Haltung, die sich auszeichnet durch vertieftes Besinnen
auf das Zugrundeliegende, durch intuitives Schauen

ursprungsnaher Strukturen und durch unerbittliches Wahrheitssuchen.

Damit ist schon ein beachtlicher Dienst genannt, den die
Wissenschaftler den in ihrer Glaubenskrise Stehenden zu
leisten vermögen. Ein zweiter besteht darin, Grenzüberschreitungen

und Erstarrungserscheinungen aufzudecken, die sich
Vertreter der Kirchen haben zuschulden kommen lassen. Das
geschah beispielsweise, als Galilei die Unhaltbarkeit antiker
Vorstellungen vom Himmelsgewölbe als materielles Gebilde
und als Aufenthaltsort Gottes und seiner Heerscharen
aufgrund genauer Beobachtungen nachwies, oder als Astronomie
und Genetik das übliche materialistische Verständnis des

biblischen Schöpfungsberichtes als irreführend hinstellten.
Ganz besonders haben moderne Mikro- und Astrophysik
sowie die Psychotherapie bisherige Vorstellungen über die
Grundstruja^uren des Universums und über das Wesen
menschlichen Seins auf neue Grundlagen gestellt, was
tiefgreifende Wandlungen der seelischen Befindlichkeit sowie des

religiösen Denkens auslöste. Wiederum sind es Wissenschaftler,

hauptsächlich Physiker und Psychologen, die sich heute
bemühen, jmé Tragweite der gewonnenen Einblicke allgemein
verständlich darzustellen und so zum Nachdenken anzuregen.

Auf den hohen Grad von Abstraktionsfähigkeit, den das

Eindringen in die Geheimnisse der neuen Wissensbereiche erfordert,

wurde schon oben hingewiesen. Nun bildet aber das
Einüben wichen Denkens eine wichtige Voraussetzung dafür, dass

die Glaubensinhalte in ihrer alles anschauliche Verstehen un-
endlich übersteigenden Wirklichkeitsordnungerlebt und in ihrer
wandelnden und erneuernden Kraft erfahren werden können.

Der für die unsichtbaren, ursprungsnahen Strukturen des

Seins geschärfte Blick ist nicht nur offen für die spannungsvolle
Dynamik aller sichtbaren Ausformungen, sondern bewahrt
uns auch vor dem Abgleiten in die engen, starren Denkkategorien

unserer so sehr materialistisch bestimmten Erwerbsund

Konsumwelt.
Wahrheitssuchen beruht immer, auch wenn es sich um

physikalische Welterkenntnis handelt, sowohl auf genauem
Beobachten und strengem sachlichem Denken als auch auf
intutivem Schauen der tieferen Ursachen und Zusammenhänge.

Die OffenheSI hiefür war beispielsweise bei Albert
Einstein, Niels Bohr und Werner Heisenberg besonders stark
ausgeprägt. Intuitives Schauen und nach logischen Kategorien

geordnetes Festhalten des Geschauten sind in hohem
Masse Akte schöpferischer Weltgestaltung. Sie nähren sich

vom Glauben an eine kosmische Ordnung von letzter
Vollkommenheit und an eine höchste Instanz, die diese

Ordnung schafft und erhält. Der solcherart Gläubige weiss sich
dazu berufen, durch sein Schaffen nachzuvollziehen, was
grundsätzlich «vor der Zeit der Welt» entschieden war.

Indem die Foitglher sowohl in der Mikro- als auch in
der Astrophysik in Bereiche vorgedrungen sind, die all das

weit hinter sich lassen, was menschlicher Fassungskraft err
reichbar ist, haben sich nicht nur die Gegenstände ihres
Bemühens in unerhörter Weise vergeistigt, sondern sie selbst

sind dem Ursprung der sichtbaren Geschehnisse nahe gekommen

und haben die Grenzen menschlichen Erkennens erfahren.

Dabei konnte es nicht ausbleiben, dass die spannungsvollen

Erlebnisse der dabei gewonnenen Einblicke sie zu
ehrfürchtigem Staunen über die geheimnisvollen Wunder der

Schöpfung veranlasste, ebenso aber auch zu demütigem
Anerkennen der engen Grenzen Bereiche, die unserem Verstehen
und Vollbringen gesetzt sind.

*
Das Buchllbn Siegfried Müller-Markus ist ein vorzüglicher

fflhrer durch das vielgestaltige, gebirgige Neuland der
modernen Physik wie auch durch die Grenzgebiete, die zu
den Höhen des Glaubens hinüberleiten. Es ist mit umfassender

Sachkenntnis, didaktischem Geschick, hohem Verantwor-
tungsbewusstsein und glühendem Herzen geschrieben. Wenn
der Leser auch nicht allen Stellungnahmen zu metaphysischen

Fragen zustimmen wird, so besteht doch einer seiner
besonderen Vojzuge gerade darin, dass es nicht nur zu
sorgfältigem Studium der neuen Erkenntnisse, sondern auch

zu kritischem Erwägen der überaus wichtigen, zwischen

Physik und Glauben bestehenden Beziehungen anregt.
Solcher Klärung der Grundverhältnisse bedarf aber, wer sich in
den Umbrüchen unserer Zeit bewähren will. A. Ostertag

Hochwasserrückhaltebecken
Deutsche und französische Beispiele
Von J.Tschopp, Zürich

DK 627.61

1. Einleitung
Die in der Schweiz gebräuchlichste Hochwasserschutz-

massnahme ist der Gerinneausbau. Er umfasst eine Reihe von
flussbaulichen Arbeiten, mit denen die Abflusskapazität der
Gerinne soweit erhöht wird, dass die Hochwasser schadlos ab-
fliessen. Der Gerinneausbau ist ein korrigierender Eingriff in
ein Bach- oder Flussregime und erfolgt im hochwassergefährdeten

Gebiet selbst oder flussabwärts desselben.
Ein Blick über die Landesgrenzen zeigt, dass dort -

besonders bei kleineren und mittleren Einzugsgebieten mit
ausgesprochenen Hochwasserspitzen - oft zu einer anderen Hoch-
wasserschutzmassnahme gegriffen wird, zur Erstellung von

Hochwasserrückhaltebecken. Mit diesen Becken wird versucht,
die Hochwässer oberhalb der hochwassergefährdeten Gebiete
aufzufangen und in schadlosen Mengen abzugeben.

Mit dem vorliegenden Aufsatz soll auf die Besonderheiten
dieser Massnahmen hingewiesen werden - sie wurden bis jetzt
in der Schweiz nur SB einem einzigen Fall (Orden GR)
verwirklicht.

2. Blick auf deutsche und französische Beispiele

Der Bau von Hochwasserrückhaltebecken ist in der
Bundesrepublik seit 1950 kräftig vorangetrieben worden. Bis heute
sind gegen 80 Becken in Betrieb. Vor allem im Bayrischen

Schwelzerische Bauzeitung • 90. Jahrgang Heft 30 • 27. Juli 1972 709


	Moderne Physik und die Möglichkeit des Glaubens

