
Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 89 (1971)

Heft: 51

Artikel: Der unsichtbare Ursprung

Autor: Ostertag, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-85073

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-85073
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


89.Jahrgang Heft 51 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 23. Dezember 1971

HERAUSGEGEBEN VON DER VERLASS-AKTIENGESEL LSCH AFT DER AKADEMISCHEN TECHNISCHEN VEREINE, 8021 ZÜRICH, POSTFACH 630

Der unsichtbare Ursprung
Von A. Ostertag, Zürich

DK 130.2

1. Schatten über der Zukunft
Eine der Eigentümlichkeiten, die am Verhalten unserer

Zeitgenossen auffällt, ist ihre überbetonte Zukunftsbezogen-
heit. Ins Kommende weisende Wörter wie Planung, Entwicklung,

Fortschritt sind in aller Mund und geniessen höchsten
Kurswert. Man erstrebt jährliche Zuwachsraten bei den
Umsätzen, den Gewinnen, dem Sozialprodukt, und man setzt
allerstärkste Kräfte ein, sie zu erreichen. Das geschieht in der
unbestrittenen Annahme, mit diesem Vorgehen Hessen sich in
naher Zukunft bessere Lebensbedingungen herbeiführen. An
ihm haben die Ingenieure und die Architekten stärksten
Anteil. Es ist daher geboten, dass sie sich darüber Rechenschaft

geben, ob und inwiefern mit ihrem Einsatz den
Menschen tatsächlich gedient sei.

Wer die kulturgeschichtlichen Entwicklungen unseres
Jahrhunderts verfolgt und sich im besonderen das Aufsteigen
der Wirtschaft zu einer unser Dasein weitgehend bestimmenden

Grossmacht vor Augen hält, kann nicht umhin festzustellen,

dass sich der schon erreichte Wohlstand in hohem Masse
als doppelwertig erweist und dass die Aussichten auf jenen
der Zukunft, an den sich so hohe Erwartungen knüpfen,
überaus düster sind. Bedroht ist zunächst der äussere Lebensraum

durch die noch völlig unbewältigten Auswirkungen
unseres überspitzten Zivilisationsbetriebs, worüber im
Naturschutzjahr 1970 und auch seither eifrig gesprochen und
geschrieben wurde. Mindestens ebenso schwerwiegend sind
die Verheerungen durch jene unheimlichen Gewalten aus den
Untergründen, die sich in allen Teilen der Welt gegen
bestehende Ordnungen und Werte richten und die wahllos
alles Gewordene in Frage stellen. Hierüber berichten uns die
Tageszeitungen. Aber nur selten bedenkt jemand, wie eng
diese Erschütterungen mit unserem hochgezüchteten Lebeifs^
stil und unserem in Fortschrittsutopien erstarrten Denken
zusammenhängen. Bei weitem am stärksten gefährdet ist die
innere Natur des Menschen. Allein hiervon dringt kaum etwas
ins allgemeine Gespräch ein. Daher soll nachfolgend hierüber
einiges zu bedenken gegeben werden.

Dass dem Menschen als Folgen seines Wirkens nicht nur
leibliche sondern auch seelische Gefahren drohen, ist von
Einsichtigen seit eh und je erkannt worden. Die Literaturen
aller Zeiten und Kulturen zeugen davon. Obwohl es dabei
letztlich immer um die selben Probleme des Menschseins geht
und hierauf im wesentlichen gleichlautende Antworten gegeben

werden, so hat doch jede Kulturphase je nach der Lage,
in der sie sich befindet, ihre besondere Art, sich mit ihren
Daseinsnöten auseinanderzusetzen. Daher sind die Grundfragen

immer wieder neu aus den Gegebenheiten von hier und
jetzt zu bedenken. Dass das heute wieder in stärkerem Masse
geschieht, ist ein erfreuliches Anzeichen einer im Gange
befindlichen Wandlung, das aufhorchen lässt. Tatsächlich
mehren sich in den letzten Dezennien die Arbeiten, welche

darauf abzielen, die tieferen Ursachen der bereits eingetretenen
und der noch zu erwartenden Schädigungen

aufzudecken, um daraus Richtlinien für wirksame Abwehrmass-
nahmen abzuleiten1).

Kennzeichnend für die heutigen Stellungnahmen ist die
starke Beteiligung von Erziehern, Ärzten und Seelsorgern. Da
diese Fachleute die Geschädigten betreuen, kennen sie sehr
genau die Gefahren, denen der Einzelne heute ausgesetzt ist,
weshalb ihre Äusserungen in hohem Masse wirklichkeits-
gemäss sind. Weitgehend übereinstimmend halten sie dafür,
die eigentlichen Ursachen der seelischen Nöte seien in einem
wirklichkeitswidrigen Welt- und Selbstverständnis des modernen

Menschen zu suchen; es liege eine allgemeine Zerspal-
tung .der Lebensganzheit und eine seelische Verwahrlosung
vor; der aufgeklärte, nur noch verstandesmässig denkende
Abendländer habe seine Personwerte, den Grund, der ihn
seelisch tragen und nähren sollte, er habe sich selbst verloren.
- Um diesen inneren Notstand wenden zu können, ist es
unerlässlich, vorerst die Frage zu klären, woraus er
hervorgegangen ist und womit er zusammenhängt.

2. Ursachen und Zusammenhänge

Wir beginnen unsere Untersuchung mit dem Hinweis
darauf, dass die eingangs genannten Wörter «Planung,
Entwicklung, Fortschritt» nicht nur rein sachlich, nämlich als
Ausdrücke für bestimmte Tätigkeiten und durch diese erzielte
Erfolge, zu verstehen sind, sondern von ihnen auch starke
faszinierende Wirkungen ausgehen. Das ist ein untrügliches
Zeichen dafür, dass neben rationalen Überlegungen auch
emotionale Kräfte aus dem kollektiven Unbewussten mit im
Spiele sind. Was man nämlich anstrebt und durch beschleunigte

wissenschaftliche Forschung, technische Gestaltung und
kaufmännische Bewirtschaftung in naher Zukunft mit Sicherheit

auch zu erreichen hofft, ist ein notfreier, glücklicher
Weltzustand, bei dem all das überwunden sein wird, was uns
heute so sehr zu schaffen macht. Es ist diese Vision, welche
die Kulturvölker in den letzten hundert Jahren so sehr zu

x) Aus der reichen Fülle der Veröffentlichungen zu unserem
Thema sei hier zunächst auf die im Literaturverzeichnis unter [2]
bis [6] angeführten hingewiesen. Weiter wären die 16 Tagungsberichte
der Stuttgarter Gemeinschaft «Arzt und Seelsorger» zu nennen, von
denen lediglich derjenige unter [4] aufgeführt ist. Weitere einschlägige
Aufsätze sind in verschiedenen Zeitschriften zu finden, so zum
Beispiel in: Schweizer Monatshefte für Politik, Wirtschaft und Kultur;
Reformatio, evangelische Zeitschrift für Kultur und Politik; Schweizer

Erziehungsrundschau, Organ für das öffentliche und private
Bildungswesen der Schweiz. Schliesslich sei auf die Schriften von Karl
Schmid hingewiesen, deren Titel lauten: Aufsätze und Reden (darin
hauptsächlich: Versuch über die schweizerische Nationalität, 1957),
Hochmut und Angst, Betrachtungen zur seelischen Lage des heutigen
Europa (1958), Unbehagen im Kleinstaat (1963), Europa zwischen
Ideologie und Verwirklichung (1966), Zeitspuren, Aufsätze und Reden,
Bd. II (1967).

Schweizerische Bauzeitung Jahrgang Heft 51 • 23. Dezember 1971 1291



begeistern vermochte, und es ist die durch sie ausgelöste und
bestimmte Wirksamkeit, welche die tiefgreifenden und tief
zwiespältigen Veränderungen menschlichen Lebensraumes, des
äusseren wie des inneren, verursacht hat.

Nun erweist sich aber bei näherer Betrachtung ein
derartiges, in die Zukunft hinaus verlegtes Wunschbild als
eine Konstruktion des Unbewussten, welche als dumpfe,
triebhafte Reaktion auf die seelische Belastung durch die
unbewältigten Aufgaben der Gegenwart zustande gekommen
ist. Die in den Wohlstandsländern epidemisch um sich
greifende seelische Erkrankung besteht nämlich im wesentlichen
darin, dass in immer grösseren Bevölkerungsteilen unbe-
wusste infantile Paradiesessehnsüchte aufwachen, wobei
deren Erfüllung von einer «besseren» Zukunft erwartet wird,
während kaum jemand bereit ist, die wirklich notwendenden
Aufgaben der Gegenwart zu sehen, geschweige denn zu
bearbeiten. Belastend wirkt dabei hauptsächlich der
Umstand, dass die wahren Grundanliegen menschlichen Seins im
Zuge eines einseitigen, vorwiegend nur materialistisch
verstandenen Fortschrittsstrebens aus dem verengten Bewusst-
sein verdrängt wurden und daher unbefriedigt blieben.

Die eigentliche Kraft aber, die die Faszination der
übersteigerten Zukunftsvision bewirkt und zu solcher Flucht
nach vorn antreibt, ist die Angst. Sie stellt sich immer da ein,

wo etwas - wie hier - gegen das Wesen des Menschen

geschieht. Man erlebt sie als Angst vor den Wagnissen,
Aufgaben und Verpflichtungen, vor die uns das Leben stellt;
als Angst vor dem Gehen des eigenen Lebensweges, vor
allem aber als Angst vor dem Tode als der nicht zu
verstehenden, wenn nicht gar völlig sinnlos erscheinenden
Schlusskatastrophe eines im Grunde unerfüllten Daseins.

Allein diese Angst wird nicht eingestanden, denn das

käme einem Bekenntnis eigener Schwäche gleich; man
verdrängt sie ins Unbewusste. (Nur wo sie sich in zwingenden
Formen offenbart, kommt sie zur Sprache, so etwa bei der
Traumdeutung oder im seelsorgerlichen oder psychotherapeutischen

Gespräch). Aber das Verhalten der breiten Schichten
und ihrer führenden Persönlichkeiten macht auf Schritt und
Tritt unverkennbar deutlich, dass sie ihnen allen im Nacken
sitzt: Alle fliehen vor der verdrängten Schuld, aus der die

Angst hervorgeht, sei es in die Berufsarbeit, in fortschrittliche
Geschäftigkeiten, in einfiussreichere oder einträglichere
Stellungen, sei es in eine überbetonte Wissenschaftlichkeit, in
hochgeistige Streitgespräche, in extreme Stellungnahmen zu
politischen Tagesfragen, sei es in den Wohlstand, in eine zur
Arbeitswelt völlig gegensätzliche Freizeitwelt, in ein
Auskosten der tausend Möglichkeiten, die uns da aufgedrängt
werden und uns die Stille zu Einkehr und Besinnung rauben.
Im ganzen ist eine Verlagerung der Lebenskräfte aus der
Mitte des Seins in die Randzonen äusserer Wirksamkeit
festzustellen, wodurch sich einerseits ein übersteigerter Wohlstand

mit seinen Annehmlichkeiten, Gefahren und Schäden

ergab und anderseits das Denken in übernommenen Formen
erstarrte und die seelischen Funktionen verödeten.

Es sei nicht verschwiegen, dass starke Zweige der
Wirtschaft, im besonderen auch der Industrie und des Baugewerbes,

sich an der Befriedigung dieses allgemeinen
Fluchtbedürfnisses beteiligen und es auch durch eine menschliche
Schwächen treffende Werbung kräftig zu steigern wissen.

Wer dazu Hand bietet, müsste sich darüber klar sein, dass er
den Menschen schadet, seinen Auftrag verrät und sich mit
Schuld belastet.

3. Der innere Weg

Aus unseren knappen Andeutungen über die Ursachen
des seelischen Notstandes ist zu folgern, dass sich dieser nur
durch eine Wandlung der Grundhaltung, durch eine lebendige
Rückverbindung mit dem unsichtbaren Ursprung allen Seins

wenden lässt. Es ist die Aufgabe jedes einzelnen Menschen,
in den epochalen Veränderungen, die sein äusserer und sein
innerer Lebensraum in unserem Jahrhundert erfahren hat
und weiter erfährt, sein seelisches Gleichgewicht wieder zu
finden und zu bewahren.

Die Bearbeitung dieser Aufgabe stellt ungewohnte
Anforderungen. Sie ist weit schwieriger als die von Problemen
technischer, wirtschaftlicher oder politischer Art. Zweckdienlich

sind hierfür weniger jene Fähigkeiten und Kenntnisse,
die uns durch Erziehung und Schulung beigebracht wurden
und die wir im Berufsleben verwenden und erweitern konnten,

als vielmehr Mut zu vorbehaltloser Selbsterkenntnis und
die Bereitschaft, den beschwerlichen Weg innerer Läuterung
und Selbstwerdung zu suchen und zu gehen. Wer diesen Weg
beschreitet, wird fähig, jene urtümlichen Lebenskräfte geistig
zu führen und in den Entscheidungen des Alltags wirksam
werden zu lassen, die im Wesen des Menschen gründen.

Hierauf zielen denn auch die Stellungnahmen namhafter
Denker unserer Zeit ab. Sie bemühen sich, gangbare Wege
der Selbstfindung und Personwerdung zu weisen. Es soll sich
der einzelne Mensch als wesensgemässe Ganzheit in seiner

einmaligen, unverwechselbaren Eigenart und Bestimmung
voll entfalten. Er bedarf dazu der Hilfe verständnisvoller
Mitmenschen und der Gesellschaft, ebenso aber auch der
tätigen Teilnahme an deren Sorgen und Aufgaben. Nur wo
ein solcher Vorgang im Flusse ist, kann es gelingen, das

Zusammenleben, die dazu nötigen Institutionen sowie den

Lebensraum menschenwürdig zu gestalten.
Es wird zu beachten sein, dass das von dieser Seite

empfohlene Vorgehen in wesentlichen Hinsichten der Art
widerspricht, in der wir Notstände zu beheben uns gewohnt
sind: Wir planen Aktionen, gründen Körperschaften,
sammeln Gelder und suchen die breiten Schichten in Bewegung
zu setzen. Dieses auf äussere Wirksamkeiten und sichtbare

Erfolge abzielende Vorgehen kann nur dann zu wirklichen,

dauerhaften Verbesserungen der Verhältnisse führen,
wenn es von Menschen ausgeübt wird, die ihren inneren

Weg gehen und mit sich selbst in Einklang stehen.

4. Weltbild und Wirklichkeit
Im Schrifttum der letzten Jahre, das der Erörterung der

hier aufgeworfenen Fragen gewidmet ist, nimmt die knapp
gefasste Schrift von Jean Gebser: Der unsichtbare Ursprung
[1] insofern eine besondere Stellung ein, als sie einige^heher-
zigenswerte Hinweise auf den Weg enthält, den der aufgeklärte

Abendländer zu gehen hätte, um zu sich selbst zu
kommen und so die Gegenwartsnot zu überwinden. Es dürfte
daher gerechtfertigt sein, die wesentlichen, darin entfalteten
Gedanken an dieser Stelle etwas eingehender zu verfolgen2).

Es liegt dem als Professor für vergleichende Kulturlehre
an der Universität Salzburg tätigen, in Bern lebenden Verfasser

daran, den arg verschütteten Zugang zum unsichtbaren

Ursprung der sichtbaren Erscheinungen freizulegen, damit
die von dort ausstrahlenden Aufbaukräfte in uns wieder
wirksam werden können. Dabei ist er offensichtlich bestrebt,
dem in wissenschaftlichem Denken geschulten Fachmann in
dessen eigenem Schaffensbereich zu begegnen und ihn mit
der da gebotenen Sachlichkeit und Folgerichtigkeit von der

Notwendigkeit zu überzeugen, es sei das durch die aufklärerischen

Gesetzlichkeiten der Subjekt-Objekt-Trennung, der

Kausalität und der Statistik bestimmte Denken, dem die

Wissenschaften ihre grossen Erfolge verdanken, durch ein

offenes, das Ganze des Seins umfassendes zu ergänzen.

2) Das Buch stützt sich auf frühere Veröffentlichungen des

Verfassers, vor allem auf das 1966 in zweiter Auflage erschienene
zweibändige Werk: Ursprung und Gegenwart.

1292 Schweizerische Bauzeitung - 89. Jahrgang Heft 51 ¦ 23. Dezember 1971



Zu solcher Bewusstseinserweiterung bedarf es zahlreicher
Schritte. Ein erster und wesentlicher besteht darin, die
üblicherweise als a priori gültig vorausgesetzten Grundgrössen
des geometrischen Raumes und der linearen Zeit, auf welche
sich die Inhalte der sichtbaren Welt beziehen, auf den ihnen
zustehenden Gültigkeitsbereich einzuschränken. Dazu muss
man sich vorerst darüber klar sein, dass sie keineswegs
absolut gelten, wie das fatalerweise heute noch von fast
jedermann bedenkenlos angenommen wird. Vielmehr sind sie
als von uns hergerichtete Hilfsmittel eines unserem Fassungsvermögen

angepassten Denkens zu verstehen. Wir verwenden
sie gewissermassen als die Koordinaten eines Bezugssystems,
in welchem wir uns ein Weltbild aufzubauen bemühen, das in
den uns wichtig erscheinenden Belangen der wirklichen Welt
möglichst genau entspricht3). Dabei ist aber nur eine mehr
oder weniger weitgehende und überdies von individuellen
Urteilen abhängige Annäherung zu erreichen. Vieles wird
ausgeschlossen, Wesentliches bleibt Geheimnis. Und überdies
trüben unbewusst sich vordrängende Bedürfnisse und Begehren

das Bild. Dieses weicht somit von der wirklichen Welt
beträchtlich ab. Es ist dieser Umstand, der so oft
übersehen wird, was zu Missverständnissen und Konflikten
Anlass gibt.

Nun ist aber noch eine weitere Unterscheidung zu
treffen, nämlich jene zwischen der Welt der sichtbaren Dinge
und der diesen zugrunde liegenden Wirklichkeit. Dieses Wort
meint jene verstandesmässig nicht fassbare Wesenheit, welche
die Geschehnisse unsichtbar begründet und in welcher die
sichtbaren Dinge ihren gemeinsamen Ursprung haben. Es ist
die eigentliche Bedeutung alles Sichtbaren, auf diesen für
unser Weltverständnis entscheidend wichtigen Sachverhalt
hinzuweisen, ihn unserem Bewusstsein zu offenbaren, uns in
unserem Wissen um die Allgegenwart und Allwirksamkeit
des Zugrundeliegenden zu bestärken. Gleich wie wir nach
einem bekannten Wort Goethes gehalten sind, im Kleinsten
das Ganze zu erblicken, so steht es uns auch zu, in den
sichtbaren Erscheinungen den unsichtbaren, Ursprung- und
wesenhaften Kern der Dinge wahrzunehmen.

Bekanntlich brach die Einsicht in die Relativität unserer
Begriffe von Raum und Zeit bald nach der letzten
Jahrhundertwende durch, bemerkenswerterweise weder in der
Philosophie noch in der Theologie, sondern in der Physik und der
Psychologie. Bei subatomaren Reaktionen zeigt sich, dass
sich die Zeitfolge von Ursache und Wirkung umkehren kann,
dass also diese Vorgänge nicht kausal verlaufen. Weiter lässt
sich die Trennung von beobachtendem Subjekt und beobachtetem

Objekt nicht mehr restlos durchführen. Und schliesslich
widersprechen eine Reihe anderer Feststellungen, die unter
der Bezeichnung «Komplementarität» zusammengefasst
werden, den Vorstellungen der klassischen Physik. Damit ist
einer mechanisch-materialistischen Auffassung vom Aufbau
der Natur und den sich darauf stützenden Weltanschauungen
der Boden entzogen.

Mit der Wiederentdeckung des Unbewussten und der
sich da abspielenden Vorgänge hat die Tiefenpsychologie
seelische Sachverhalte festgestellt, die eine auffallende Parallelität

zu denen in der modernen Physik aufweisen. In beiden
Disziplinen erwies es sich als notwendig, diefezten Ursachen
der sichtbaren Erscheinungen nicht mehr wie bisher im
Gültigkeitsbereich rationaler Grundeinheiten zu suchen,
sondern sie in einen unser Vorstellungsvermögen übersteigenden
Bereich zu verlegen und auf deren rationale Klärung zu
verzichten.

s) Besonders deutlich hat Walter Traupel in der Schlussbetrachtung

zu [8] den Unterschied zwischen der Welt der sichtbaren
Vorgänge und den Modellvorstellungen, die wir uns von diesen machen,
herausgearbeitet.

Entsprechendes gilt nun aber auch ganz allgemein, wo-
immer Grundfragen menschlichen Seins in Rede stehen: Den
Geschehnissen in der sichtbaren Welt und namentlich auch
den da wirksamen Kräften lässt sich nur gerecht werden,
wenn sie gewissermassen als Projektionen von Vorgängen in
einer unsichtbaren Wirklichkeit höherer Ordnung auf die
unserem Verständnis zugängliche Ebene des Sichtbaren auf-
gefasst werden. Dabei ist der starken Neigung zu widerstehen,

diese übergeordnete Wirklichkeit mit Vorstellungen aus
der Welt der sichtbaren Dinge auszustatten. Vielmehr ist
nachdrücklich festzuhalten, dass sie weder an Raum und Zeit
noch an irgendwelche Inhalte oder Gesetzlichkeiten unserer
Weltbilder gebunden ist. Wir werden uns also von unseren
starken Bindungen an derartige Vorstellungen zu lösen haben.
Nur so können die sichtbaren Dinge für den ihnen zugrundeliegenden

Ursprung durchsichtig werden.

5. Ursprungsnähe als Urbedürfnis
Was hier mit unsichtbarem Ursprung bildhaft umschrieben

wird, darf nicht als Ergebnis einer anthropologischen
Untersuchung oder als Modellvorstellung von Philosophen
oder Psychologen missverstanden werden. Vielmehr
entspricht es einem urtümlichen Verlangen der Menschennatur,
in allem Begegnenden die Nähe der übergeordneten Wirklichkeit

zu spüren, die Verbindung mit ihr zu pflegen, sich der
Geborgenheit in ihr zu vergewissern und von ihr die Kräfte
zu empfangen, deren der Mensch bedarf, um sich in der Welt
bewähren zu können. Daher wurde diese Wirklichkeit in den
Kulturen und Religionen aller Zeiten durch Mythen, Bilder
und Symbole veranschaulicht, die urtümlich in uns angelegten

seelischen Strukturen (Archetypen) entsprechen und diese
zur Wirksamkeit anregen: Sie wecken unserem Menschsein
wesensgemäss zugehörige Anliegen und drängen auf deren
Verwirklichung durch entsprechende Handlungen. Dabei ist
weniger an besondere Kultakte zu denken, die einen
bestimmten Symbolgehalt zum Ausdruck bringen, als vielmehr
an das Durchsichtigwerden unseres alltäglichen Tuns wie
auch alles Sichtbaren überhaupt für den diesem allem
zugrundeliegenden Ursprung.

Das Verlangen nach Rückverbundenheit mit diesem und
nach Gehaltenheit durch ihn ist auch in den modernen
Menschen wirksam; nur ist es meist tief ins Unbewusste
verdrängt und von Vordergründigem überlagert. Es4lussert
sich daher bei ihnen meist in archaischen oder mechanistisch
verzerrten oder idealistisch übersteigerten Formen, die auf
den um klares sachliches Denken Bemühten abstossend
wirken.

An dieser Stelle sei angemerkt, dass der Gläubige die
Ursprungsnähe auch als Nähe dessen erlebt, an den er
glaubt, von dem er sich gehalten und dem er sich verantwortlich

weiss. Dadurch gewinnt das Wort Ursprung erst seine
persönlich verpflichtende Bedeutung für unser Verhalten.

6. Evolution als Nachvollzug
Das hier angedeutete Grundverhältnis zwischen der

übergeordneten Wirklichkeit und der Welt des Sichtbaren
soll im Hinblick auf seine entscheidende praktische Bedeutung

noch von einer anderen Seite her beleuchtet werden.
Wir gehen dazu von der bekannten Redewendung aus, nach
welcher von einem, der sich in einer schwierigen
Entscheidungslage bewährt hat, gesagt wird, er sei sich selber treu
geblieben. Diesem Satz liegt das intuitive, im Wesen der
Person gründende Wissen um eine innere Instanz («sich
selber») zugrunde, welcher der in die Entscheidung Gestellte
die Treue hält, indem er ihr gehorcht. Er tut es im unerschütterlichen

Vertrauen darauf, dass diese innere Autorität, weil
sie der übergeordneten Wirklichkeit angehört, weit besser als
sein bewusstes Ich weiss, welches Verhalten richtig, das heisst

Schweizerische Bauzettifng • 89. Jahrgang Heft 51 ¦ 23. Dezember 1971 1293



dem eigenen Wesen gemäss ist, und dass nur wesensgemässes
Benehmen den Lebenssinn zu erfüllen und den Frieden in der
Welt zu bewahren vermag. Indem er gehorcht, überlässt er
die zu treffende Entscheidung dem Ratgeber in seinem
Innern und beschränkt sich darauf, dessen Vorentscheidung zu
vernehmen, sinngemäss zu deuten und nachzuvollziehen.

Es sei hier daran erinnert, dass die Instanz, welche die
Vorentscheidung trifft, nicht an unsere Vorstellungen von
Raum und Zeit gebunden ist. Der Beschluss ist ausserhalb
ihrer, oder, wie es im Neuen Testament heisst, «vor Grundlegung

der Welt» (Epheser 1,4) getroffen worden. Insofern
kann gesagt werden, wesensgemässes Verhalten sei Nachvollzug

einer grundsätzlichen Entscheidung, die in der
übergeordneten Wirklichkeit schon gefallen ist, die wir in uns tragen
und die unsere Haltung im Leben unverlierbar prägt. «Diesen
Vorentscheid im Sichtbaren nachvollziehend zu verwirklichen,

ist unsere Lebensaufgabe. Evolution4) ist so betrachtet
weder Fortschritt noch Entwicklung, wohl aber Auskristallisierung

des Unsichtbaren im Sichtbaren, die durch
wesengetreue Arbeit zu leisten ist.» [1], S. 10.

7. Verabsolutierte Raumzeitwelt

Die Beziehung zwischen der Welt der sichtbaren Erscheinungen

und der dieser zugrunde liegenden Wirklichkeit stellt
einen Sachverhalt dar, der einer uralten, hundertfach immer
wieder neu ausgesprochenen Einsicht entspricht. Dieser mag
heute vielen als reichlich theoretisch oder veraltet erscheinen.
Tatsächlich ist er aber von geschichtsmächtiger Bedeutung.
Das wird sichtbar, wenn die Folgen seiner Missachtung
bedacht werden. Dazu ist vorerst darauf hinzuweisen, dass

der Sinn für das Ursprunghafte seit der Aufklärung immer
mehr verblasste: Es kam zur Aufspaltung von Kleinstem und
Ganzem, Äusserem und Innerem, Sichtbarem und Unsichtbarem.

Ihr folgte die Überbewertung und Verabsolutierung
der verstandesgemäss fassbaren Teile bei gleichzeitiger
Verdrängung und Vernachlässigung der anderen, wesenhaften.
Dadurch ging dem Lebensgefühl und dem Weltverständnis
des Menschen die Dimension der Vertikalen verloren: Das
aufgeklärte Bewusstsein hat den Tiefenschichten der Seele

und den Höhenbereichen des Transzendenten die
Lebensberechtigung abgesprochen. Geblieben ist die unwirtliche
Polarlandschaft eisiger Rationalität auf der bewussten Seite und
eine unheimliche Glut führungsloser, verwilderter Triebenergien

in den Tiefen des Unbewussten.
Die Folgen dieses Auseinanderbrechens der Lebensganzheit

sind furchtbar. Wir erleben sie heute in voller Stärke:
Auf der einen Seite führte das Überhandnehmen einseitigen
rationalen Denkens in Schulung, Erziehung, Berufs- und
Gesellschaftsleben zu materialistischem Welt- und Selbstverständnis

sowie zu entsprechenden Ideologien. Damit erfüllten
sich die Voraussetzungen einerseits für eine zunehmende

Vermassung der Völker und anderseits für das Auftreten von
Diktaturen mit ihren Schrecken und Grausamkeiten. Eine
weitere zwangsläufige Folge war die Aufspaltung der Welt in
einen kommunistischen und einen sich liberal nennenden

Teil, wobei aber beide Teile unter derselben rationalistischen
Einseitigkeit leiden. Das äussert sich in den Wohlstandsländern

unter anderem in der Spaltung in eine hochgradig
rationalisierte Arbeitswelt und ein äusserst irrationales
Verhalten mit unerhörtem Güterverschleiss in der Freizeit. Weitere

Auswirkungen sind die starke, rasch zunehmende Zerstörung

der natürlichen Umwelt durch Übernutzung und
Verschmutzung, die Verschuldung der öffentlichen Hand sowie
die Währungs- und Wirtschaftskrisen.

4) Evolution meint bei J. Gebser das Werden, Wachsen und
Reifen aller Kreatur, jene Geschehnisketten also, die im sichtbaren
Bereich in Erscheinung treten, aber im unsichtbaren gründen.

Auf der anderen Seite fehlt der Seele der ihr gemässe
Lebensraum. Sie fühlt sich mit Recht ungeborgen,
missverstanden, vernachlässigt. Deshalb sucht sie ihre bedrohte
Existenz auf jene Weise zu verteidigen, die ihr bei der
mangelnden Hilfe durch das bewusste Denken noch möglich
ist: Sie rächt sich an denen, die ihr die gebotene Pflege
vorenthielten, durch Zerstörung bestehender Ordnungen, womit

sie zugleich eine Änderung der sie bedrückenden
Daseinsbedingungen zu erzwingen hofft. Aber auch die
hemmungslose Befriedigung ihrer verwilderten Triebe gehört zu
ihrem Krankheitsbild.

Unsere knappen Hinweise auf die Weltlage dürften
gezeigt haben, dass wir uns keineswegs im Glashaus
spitzfindiger Theorien herumtreiben. Soll die höchst unbefriedigende

Phase blosser Scheinlösungen und Symptombekämpfungsaktionen

überwunden werden, ist es unerlässlich, vorerst
die geistigen Grundlagen neu zu bedenken, auf denen sich ein
wirklicher Fortschritt aufbauen lässt.

8. Schwierigkeiten und Gefahren

Wir wiesen oben auf die grundlegende Feststellung
J. Gebsers hin, wonach unser Verhalten als Nachvollzug
einer vor aller Zeit gefallenen Vorentscheidung aufzufassen
sei. Dabei ergibt sich die Schwierigkeit, dass uns dieser
Entscheid nicht in der Sprache unserer Zeit kundgetan wird,
sondern in der ungleich stärkeren der Seele: Es sind
verschlüsselte, symbolkräftige Bilder, Gestalten und Zustandsfol-

gen, die vorwiegend als Träume erlebt werden. Sie bedürfen
der Entschlüsselung sowie der Übertragung der Allgegenwärtigkeit

und Gleichzeitigkeit, in denen sie erscheinen, in das

räumliche Nebeneinander und das zeitliche Nacheinander
unserer hiesigen Welt, damit uns ihr Sinn offenbar werde.
Das gelingt uns umso eher, je mehr wir am Bereich des

unsichtbaren Ursprungs teilhaben. Und je mehr uns solche

Sinndeutung gelingt, desto stärker wird unsere Rückverbindung

mit der wahren Wirklichkeit, desto mehr fühlen wir uns
geborgen, in unserem Personsein gestärkt, gegen Wesenswidriges

widerstandsfähig und zur Erfüllung unseres höheren

Auftrags befähigt.
Eine zweite Schwierigkeit ergibt sich daraus, dass unser

so sehr durch das Sichtbare bestimmtes Denken an der
Unsichtbarkeit des Ursprungs Anstoss nimmt und sich

weigert, diesen als wirklich seiend anzuerkennen. Zum mindesten
fordert es schlüssige Beweise. Bekanntlich besteht ein solches

Beweisverfahren in einem folgerichtigen Rückführen des zu
beweisenden Sachverhalts auf einen anderen, der allgemein
als zutreffend anerkannt wird. Nun haben uns aber die

Umwälzungen in der Physik, in der Psychologie und in
anderen Forschungsgebieten gezeigt, dass solche, auf
allgemeiner Anerkennung beruhende Urteile nur beschränkt

gültig sind. Das trifft namentlich dort zu, wo es sich um
Grundfragen des Lebens handelt, weshalb bei diesen rationale

Beweise kaum zu überzeugen vermögen. Überdies würde
auch ein streng schlüssiger Beweis, weil er ein Erzeugnis des

«blossen» Verstandes ist, der Seele keineswegs das Gefühl
der Gewissheit verschaffen. Wessen sie bedarf, ist ein äusseres

Verhalten, das dem eigenen Wesen entspricht, ist der feste

Wille, dem Wahrspruch der inneren Instanz die Treue zu
halten. Wo sie spürt, dass dieser Wille trotz aller Verzerrungen

und Brechungen des hiesigen Lebens am Werk ist, da

leuchtet ihr die Wirklichkeit des unsichtbaren Ursprungs
unmittelbar ein und sie bedarf hierfüi keines Beweises.

Es ist hier nun noch auf jene weiteren, häufig vorkommenden

Erscheinungen hinzuweisen, die sich erfahrungs-
gemäss aus der starken Neigung des Abendländers ergeben,
den Weg abzukürzen, der zu gehen ihm aufgetragen ist, und
die Früchte des Lebens vorwegzunehmen, die doch nur dem

zukommen, der bis zum Ende durchhält. Viele begnügen sich

1294 Schweizerische Bauzeitung • 89. Jahrgang Heft 51 • 23. Dezember 1971



nämlich in unserer Sache mit einem nur äussere Umstände
erfassenden Verständnis der ursprunghaften Konstellation,
die uns hier beschäftigt, oder mit einem voreiligen, religiös
begründeten Bekenntnis zu ihr, ohne den hierfür unerlässli-
chen Erlebnissen standgehalten, noch deren Sinn ergründet zu
haben. Diese Vorwegnehmer können zwar dank ihrer
Entscheidung für eine, wie sie meinen, «gute» Sache nach
aussen und vor allem bei sich selbst den Anschein ethisch
hochstehender, tugendhafter oder gar frommer Menschen
erwecken. In Wirklichkeit aber blockiert ihr Schritt, weil er
vorzeitig getroffen wurde, in ihnen das notwendige Durchlaufen

der natürlichen Entwicklungsphasen und damit das
wesensgemässe Reifen der Person. Zugleich bewirkt er krankhafte

Stauungen der verdrängten, führungslos gewordenen
Triebenergien. Diese stören das innere Gleichgewicht und
können sich in Ausbrüchen von katastrophalem Ausmass
auswirken.

Von den zahlreichen Erscheinungsformen solcher
Vorwegnahmen treten zwei Ausprägungen besonders häufig auf:
Unter einer ersten leidet der an materialistische Leitbilder
Gebundene, so etwa der rationalistisch denkende Fachmann
oder der Manager. Seine Entscheidung für das Ursprunghafte
bezieht er auf sein äusseres Verhalten, bei dem er sich an eine
bestimmte Auswahl moralischer Normen hält, wie sie in den
Kreisen, in denen er verkehrt, in Geltung stehen. Dabei
glaubt er, auf diese Weise die zur Erhaltung seines guten
Rufes erforderlichen Opfer erbracht zu haben. Erfahrungs-
gemäss erstarrt er aber dabei immer mehr in sturen
Gesetzlichkeiten, womit er sich und seinen Nächsten das Leben
sauer macht.

Die zweite Ausprägung ist bei kirchlich Frommen, etwa
bei Kindern strenggläubiger Eltern, zu beobachten, wo es oft
zu einer vorzeitigen Glaubensentscheidung kommt. Ist diese
so geartet, dass man sich auf gewisse, aus dem Zusammenhang

heraus gerissene Sätze einer religiösen Lehre (Bibel)
festlegt, indem man sie für wörtlich wahr hält, statt sie
sinngemäss zu deuten, oder dass man sich an eine Führergestalt

bindet und deren Meinung sklavisch übernimmt, so
wird dadurch die Fülle des Lebens auf einen engen, streng
vorgeschriebenen Kanal eingedämmt. Es treten dann ähnliche
Entwicklungsstörungen und Triebstauungen auf wie bei der
zuerst genannten Vorwegnahme. Über derartige seelische
Erkrankungen liegen zahlreiche, erschütternde Berichte aus
der psychotherapeutischen Praxis vor, so ganz besonders von
W. Bitter in [4] und [5] sowie von Paul Tournier in [6].

Unsere Hinweise auf Erschwernisse und Gefahren dürften

gezeigt haben, dass der Zutritt zur übergeordneten
Wirklichkeit weder leichthin noch einmalig zu gewinnen ist.
Vielmehr ist uns aufgegeben, ihn durch ein aufrichtig gelebtes
Leben, in welchem jede Phase zu ihrem natürlichen Ab-
schluss gebracht wird, immer wieder neu zu ersteigen und zu
erleiden. Ein solches Leben ist alles andere als vollkommen.

Kein Menschenleben ist frei von Irrtümern, Fehlern,
Härten und Ungerechtigkeiten5)- Aber der Aufrichtige steht
zu seinen Schwächen und rechtfertigt sich nicht. Er weiss um
seine Schuld und sein von Reue erfülltes Herz; er weiss aber
auch um die Nähe jenes einen, der sich an den Tisch der
Zöllner und Sünder setzte.

9. Stufen der Bewusstwerdung

Wir kommen nun wieder auf den oben verwendeten
Begriff der inneren Instanz zurück. Er hat verschiedene
Namen. So spricht man etwa auch von der inneren Stimme,

vom besseren Ich, vom Gewissen6), vom Selbst, vom Wesenskern,

von der inneren Natur, vom Urgrund der Person. Das
alles sind Umschreibungen für das Hereinragen der wahren
Wirklichkeit in die hiesige Raumzeitwelt, das sich in jedem
einzelnen Menschen in je besonderer Weise vollzieht. Jeder
ist Träger dieses Geschehens und erhält dadurch Kunde von
jener übergeordneten Wesenheit, welche die sichtbaren
Geschehnisse begründet. Es kommt nun alles darauf an, dass
wir uns dieses für unser Selbstverständnis grundlegenden
Sachverhalts bewusst werden und unser Verhalten danach
ausrichten.

Dass sich dieses integrale Bewusstsein heute neu
herauszubilden im Begriffe steht, zeigt der Verfasser überzeugend
anhand von Aussagen hervorragender Persönlichkeiten unserer

Zeit. An diesen lassen sich drei Stufen unterscheiden: In
einer ersten wird die Gebundenheit unseres Denkens an die
Vorstellung eines einachsigen Zeitablaufs durch die Feststellung

in Frage gestellt, dass sich die Zeitfolge umkehren oder
dass an ihre Stelle ein Zugleich treten kann. Im seelischen
Leben ist das erste beispielsweise bei jenen Träumen der Fall,
die zukünftige Ereignisse vorwegnehmen, das zweite bei
«Kernträumen», die etwas zeitlos Gültiges aussagen und bei
denen es nach dem Erwachen nicht gelingt, die einzelnen
Traumelemente in die Reihenfolge eines festen Nacheinander
einzuordnen. Derartige Feststellungen des Psychologen
(C. G. Jung) werden ergänzt durch Äusserungen von Dichtern.

Sie weisen auf die Notwendigkeit hin, den linearen
Zeitbegriff zu überwinden, bzw. durch eine der Wirklichkeit
besser entsprechende Vorstellung zu ersetzen.

In der zweiten Stufe leuchtet in den Aussagen von
zeitgenössischen Physikern, Malern und Dichtern die Nähe
des unsichtbaren Ursprungs unmittelbar auf. Es ist, wie wenn
man sich im Vorhof eines Tempels bewegen und alles, was da
geschieht und lebt, auf das verborgene Heiligtum hinweisen
würde, von dem es seinen Sinn erhält und von dessen
Gegenwart es zeugt. Dieser Bezug wird in der dritten Stufe
von Denkern und Dichtern in Kernsätzen deutlich ausgesprochen.

Ergänzend sei erwähnt, dass der Verfasser an früheren
Stellen die hervorragende Bedeutung hervorhebt, die den
östlichen Weisheitslehren, so vor allem dem Tao (Laotse, 500
v.Chr.), sowie einzelnen Aussprüchen Christi und seiner
Jünger bezüglich unserer Fragestellung zukommen. Im ganzen

ergibt sich ein überaus reichhaltiges Bild der in den
Frühzeiten und namentlich auch heute vertretenen Auffassungen

über den unsichtbaren Ursprung allen Seins, das
erkennen lässt, wie eingehend sich heute Denker und Gestalter

damit befassen.
Es liegt nun an uns, diese wegweisenden Vorleistungen

von Einsichtigen ernst zu nehmen und zu tun, was wahrhaft
zeitgemäss und fortschrittlich wäre. Vielleicht ist es
zweckmässig, dabei den von J. Gebser beschriebenen Stufen der
Bewusstwerdung zu folgen. Wo das geschieht, lockern sich
die starren Vorstellungen von Raum und Zeit und füllen sich
mit lebendigen Inhalten, die ihnen tieferen Sinn verleihen.
Von Erlebnissen solcher Aufwertungen des Raumbegriffs
(Ort, lieu) spricht Paul Tournier in [6] und gibt fesselnde
Beispiele aus seiner seelenärztlichen Tätigkeit. Beim Zeitbegriff

wirken sich die entsprechenden Vorgänge ebenso
nachhaltig auf das praktische Verhalten aus: Mit dem Erlebnis
der Ursprungsnähe verschmelzen die drei Zeitphasen
(Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft) zu einem Zugleich, so
dass kein Anreiz mehr besteht, vor der Gegenwart zu fliehen
und das Heil in der Zukunft zu erwarten. Die überbetonte

5) Wohl eine der eindrücklichsten und schönsten Darstellung des
Weges, den der religiöse Mensch zu gehen, und der Krisen, die er
da zu bestehen hat, ist die Erzählung Siddhartha von Hermann Hesse,
bezeichnenderweise eine indische Dichtung (Fretz & Wasmuth Verlag,
Zürich).

e) Den vielschichtigen Fragen über das Gewissen hat W. Bitter
in [4], S. 52-75, ein höchst beachtenswertes Kapitel gewidmet. Hier
ist das Urgewissen als archetypische, transmoralische, letzte Instanz
gemeint, die der Gläubige als Stimme Gottes vernimmt.

Schweizerische Bauzeitung Jahrgang Heft 51 • 23. Dezember 1971 1295



Zukunftsbezogenheit, die eingangs festgestellt wurde und uns
vor unendlich schwer lösbare Probleme stellt, Hesse sich in
dem Masse abbauen, als es gelingt, das Hereinragen des

Ursprungs in die hiesige Welt erlebnismässig zu erfassen.

10. Entwicklung und Fortschritt
Wir haben eingangs aufdieübersteigerte Geltung hingewiesen,

welche gemeinhin Wörtern wie Planung, Entwicklung und
Fortschritt beigemessen wird. Eine das Lebensganze
überschauende Denkweise vermag ein so einseitiges Urteil nicht
zu bestätigen. Vielmehr sieht sie sich genötigt, die
entsprechenden Tätigkeiten auf ihren Zuständigkeitsbereich
einzuschränken, sie einer höheren Ordnung zu unterstellen und
von allem faszinierenden Beiwerk zu befreien. Hierüber hat,
was die Planung betrifft, Karl Schmid an der Generalversammlung

des Schweizerischen Ingenieur- und Architekten-
Vereins vom 3. Juli 1971 in Zürich eindrücklich und aus
reichster Erfahrung berichtet [7].

Im Grunde dasselbe meint Jean Gebser, wenn er von der
Evolution sagt, sie sei Nachvollzug einer im Bereiche des

unsichtbaren Ursprungs gefallenen Vorentscheidung, der zu
gehorchen uns aufgetragen ist. Diese Formulierung drückt
eine Grundwahrheit von kaum auslotbarer Tiefe aus. Denn
Evolution, das Wort zu seinem vollen Nennwert genommen,
bezieht sich nie nur auf äussere Wirksamkeiten allein,
sondern meint immer zugleich auch Selbstwerdung der Person,
also wesensgemässe Entfaltung auf der Grundlage der uns

gesetzten Ordnung. Wer das ernsthaft bedenkt, dem kann
jenes Wort Christi wie eine beglückende Erkenntnis aufleuchten,

das lautet: «Nicht ihr habt mich erwählt, sondern ich
habe euch erwählt und euch dazu bestimmt, dass ihr hingeht
und Frucht tragt und dass euere Frucht bleibe, damit euch

der Vater gebe, um was ihr ihn in meinem Namen bittet.»
(Joh. 15, 17.)

Schliesslich ist noch das dritte Wort zu bedenken.

Wahrer Fortschritt meint eine Wertvermehrung. Da ist zu
fragen, nach was für Kriterien er zu beurteilen sei. Hierüber
gibt es viele Meinungen; jedes Fachgebiet und jeder Interes¬

senkreis hat seine eigenen Massstäbe. Im Grunde ist aber
nur einer gültig: Dass der Mensch auf dem Wege seiner
Selbstwerdung fortschreite. Nur was dieser Grundaufgabe
wirklich dient, ist wahrer Fortschritt. Dieser lässt sich sehr
wohl mit der Ausübung jedes rechten Berufes verbinden. Ja

es liefert die in der richtigen Grundhaltung durchgeführte
Facharbeit hierzu einen unerlässlichen, durch nichts anderes

zu ersetzenden Beitrag. Allein, was mit «richtiger Grundhaltung»

gemeint ist und wie diese zu erlangen wäre, lässt sich
nicht mit einfachen Formeln ausdrücken. Das mutige Buch
Jean Gebsers enthält hierfür höchst beachtenswerte Hinweise.
Es schliesst mit den Worten: «Wir leben, wer wüsste es

nicht, in entscheidenden Jahren. Das ist eine sachliche
Feststellung. Uns steht eine Kraft zur Seite und wohnt in uns, die
dem Niedergang gewachsen ist. Ich habe sie genannt, auf ihre
Wirksamkeit hingewiesen. Es wäre wahrlich gut, wir beherzigten

sie.» A. Ostertag

Literaturverzeichnis

[1] Jean Gebser: Der unsichtbare Ursprung, Evolution als Nachvoll¬

zug. Ölten 1970, Walter-Verlag. 124 S., Preis kart. Fr. 11.50.

[2] C. G. Jung: Gegenwart und Zukunft. Zürich 1957, Rascher &
Cie. AG.

[3] C. F. von Weizsäcker: Die Tragweite der Wissenschaft, Schöp¬

fung und Weltentstehung. Stuttgart 1964, S. Hirzel-Verlag.

[4] Wilhelm Bitter: Massenwahn in Geschichte und Gegenwart.

Tagungsbericht der Stuttgarter Gemeinschaft «Arzt und
Seelsorger». Stuttgart 1965, Ernst Klett-Verlag.

[5] Wilhelm Bitter: Der Verlust der Seele. Ein Psychotherapeut ana¬

lysiert die moderne Gesellschaft. Freiburg im Breisgau 1969,
Herder-Bücherei.

[6] Paul Tournier: Geborgenheit, Sehnsucht des Menschen, über¬
setzt aus dem Französischen von Emilie Hoffmann; Titel der

Originalausgabe: L'Homme et son Lien. Freiburg im Breisgau,

Basel, Wien 1971, Herder-Bücherei.

[7] Karl Schmid: Gedanken über die Planung der Zukunft. SBZ 89

(1971), H. 28, S. 707-711.

[8] Walter Traupel: Die Grundlagen der Thermodynamik. Karls¬

ruhe 1971, G. Braun.

Nebelwarnung auf der Autobahn DK 656.056

Die erste vollautomatische Nebelwarnanlage in der Bundesrepublik
auf der Autobahn München-Nürnberg. Auf Wechselverkehrszeichen
erscheint bei verringerter Sichtweite eine Nebelwarnung, verbunden mit
einem gelben Blinklicht

fHSBfc

a

Sehr oft werden «Nebellöcher» zu ernsten Gefahrenquellen

für den Verkehr. Auf der Autobahn
München-Nürnberg ist nun die erste vollautomatische
Nebelwarnanlage in der Bundesrepublik in Betrieb genommen
worden. Diese Versuchsanlage in der «Echinger Senke»,

20 km nördlich von München, schaltet selbsttätig optische

Warnsignale ein, sobald die Sichtweite auf der Fahrbahn
einen einstellbaren Minimalwert unterschreitet. Nur dann

also, wenn wirklich eine akute Gefahr besteht, wird der

Autofahrer durch die Warnzeichen aufmerksam gemacht.

Auf dem vier Kilometer langen Gefahrenabschnitt nahe

der Anschlussstelle Eching sind die in der dortigen
Talmulde häufig auftretenden Herbstnebel zu einem besonders

gefürchteten Feind der Autofahrer geworden und
verursachten zahlreiche Auffahrunfälle und Massenkarambolagen.

Daher haben die Bundesanstalt für Strassenwesen

in Köln, die. Oberste Baubehörde im Bayerischen
Staatsministerium des Innern und das Autobahnbauamt München

eine automatische Nebelwarnanlage entworfen, mit deren

Ausführung Siemens beauftragt wurde. Ferngesteuerte
Wechselverkehrszeichen, wie sie beispielsweise zur Anzeige
verkehrsabhängiger Geschwindigkeitsbeschränkungen eingesetzt

werden, machen in der «Echinger Senke» etwa 400 m

1296 Schweizerische Bauzeitung • 89. Jahrgang Heft 51 • 23. Dezember 1971


	Der unsichtbare Ursprung

