
Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 88 (1970)

Heft: 38

Artikel: Natur und Mensch

Autor: Ostertag, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-84619

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-84619
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Natur und Mensch
Von A. Ostertag, dipl. Ing., Zürich

Auf Wunsch unseres Präsidenten, Otto Lardelli, wurde
dem Aufsatz «Mensch und Natur» die Kopie eines Aquarells

aus der Sammlung des Verfassers beigegeben. Es zeigt
die Errgruppe im Oberhalbstein, gesehen von einem Punkt

Wmrdlich von Mon ob Tiefencastel; links unten das
romanische Kirchlein San Cosmas e Damian. Die Red.

Der Europarat hat anlässlich eines Treffens vom 9. bis
12. Februar in Strassburg das Naturschutzjahr 1970 feierlich

eröffnet1). Der dabei gefassten Empfehlung folgend
sprach am 16. März 1970 in Bern Bundespräsident Hans-
Peter Tschudi'jBwn Thema «Naturschutz für das Wohlbefinden

des Menschen». Am 6. Mai hat der Bundesrat den
Eidgenössischen Räten den Entwurf zu einem Verfassungsartikel

24septie? über den Schutz des Menschen und seiner
natürlichen Umwelt gegen schädliche oder lässige Einwirkungen

unterbipttiet. Es liegt im Sinne dieser Bestrebungen
und Massnahmen, den alten, durch unseren'Titel umschriebenen

Fragenkreis auch an dieser SteUe wieder neu zu
bedenken. Die vorliegende Betrachtung soll dazu anregen.

1. Gegensätzliche Verhaltensweisen
Dass unsere naturgegebene Umwelt vor Eingriffen zu

schützen sei, die sich für uns nachteüig auswirken können,
ist eine Grundforderung, deren Erfüllung jeder vernünftig
Denkende zustimmen wird. Wo aber über die Durchführung

konkreter Schutzmassnahmen entschieden werden
muss, wo hierfür Kosten zu übernehmen, Verzichte zu
leisten, eigene Handlungsfreiheiten einzuschränken sind, da
treten Befürworter und Gegner auf den Plan. Die Beweisstücke,

mit denen sie ihre gegensätzlichen Stellungnahmen
begründen, enthalten durchaus eHptzunehmende Gesichtspunkte.

Aber es will nur schwer gelingen, sie auf einen
gemeinsamen Nenner zu bringen. Tatsächlich wird die
Auseinandersetzung weitherum noch immer beherrscht auf der
einen Seite von Empörung, Klage und Anklage wegen
Schmälerung des naturgegebenen Lebensraumes durch
rasch zunehmende Eingriffe (so etwa durch Autobahnen,
Sportanlagen, Fabriken, Kraftwerke, Überbauungen aller
Art), sowie durch Belastungen mit Schmutz und Lärm, auf
der andern durch Hinweise auf die lebenswichtige
Notwendigkeit, die sich bietenden Möglichkeiten zu gestalten
und zu nutzen, aber auch durch hartnäckige Verteidigung
von Rechten und Interessen Einzelner und von Gesamtheiten.

Was tatsächlich auf dem Spiele steht, sind Erfordernisse,

die für das Überleben der sich rasch vermehrenden
und sich verstädternden Bevölkerung namentlich in schon
dicht besiedelten Gebieten unbedingt erfüllt werden müssen.

Wir bedürfen immer wieder neu des bildenden, auf
die Ursprünge zurückführenden Erlebnisses inniger
Begegnung mit den Urkräften, mit unberührten Landschaften,
mit all dem, was nicht Menschenwerlipst, der Zwiesprache
auch mit Busch und Baum, mit Wald und Berg, mit Luft
und Wasser. Aber ebensosehr sind wir darauf angelegt,
den Boden zu bebauen, seine Schätze zu nutzen, das
Ungestaltete, Gestaltungsbedürftige um uns und in uns zu
bewohnbaren Räumen umzubilden, damit wir als Menschen
leben und unseren Auftrag ausführen können.

Dass die Erfüllung dieser Erfordernisse auf gegensätzliche

Verhaltensweisen hinausläuft, nämlich einerseits auf
ein Bewahren natürlicher Bestände und anderseits auf deren
Umwandlung, ist nichtwlin Übelstand, der aus der Welt
zu schaffen wäre, sondern bildet ein Grundverhältnis

l) SBZ 88 (1970), H. 5, S. 101.

DK 502.7:130.2

menschlichen Lebens, beinhaltet aber zugleich auch eine
Aufgabe: Es gut, die da sichtbar werdenden gegensätzlichen

Pole in einer höheren Einheit aufzuheben. Wo diese
Aufgabe unbearbeitet bleibt, da versteift sich der unbe-

Ipiltigte Gegensatz zu äusseren Konflikten, da prallen die
Meinungen von Befürwortern und Gegnern bei jeder sich
bietenden Gelegenheit hart aufeinander - ganz besonders
bei Baubeschlüssen über Wasserkraftwerke oder Industrieanlagen

-, da erschweren affektive Gespanntheiten die so
dringend notwendige Klärung der wirklich vorliegenden
Sachverhalte.

Die Aufgabe, die uns damit gesteht ist, darf nicht
unterschätzt werden. Es geht bei ihr ja keineswegs nur um die
Bewältigung der Polarität von Nutzung und Bewahrung
natürlicher Bestände. Vielmehr handelt es sich um eine
Ausprägung der umfassenderen Polarität von Leib und
Geist, materiellen und ideellen Gütern, um deren Klärung
sich abendländisches Denken je und eh bemüht hat. Sie
hat im Anschluss an die Aufklärung und den Neuhumanismus

zu einer verhängnisvollen Spaltung der Denkrichtungen

geführt: Die eine versteht den Menschen nur als
geistbegabtes Wesen und betrachtet alles andere, was er
auch noch ist oder was zu seinem Leben gehört, als
minderwertig. Die andere sieht ihn nur als weltoffenen,
unternehmenden Gestalter einer künstlichen Welt, in
welcher die Menschen frei, tatenfroh und glücklich sollen
leben können. Es steht also dem Idealbüd des Edelmen-
schen humanistischer Prägung, das noch heute unser Bü-
dungswesen sowie das Denken einflussreicher Schichten
von GebUdeten massgeblich bestimmt, das Leitbüd des
faustischen Titanen gegenüber, das Wirtschaft, Politik,
Forschung, Erwerbs- und Privatleben durchaus beherrscht. Dieser

Zwiespalt lässt sich offensichtlich nur dadurch
überwinden, dass nach dem wahren Bild des Menschen gefragt
und dieses dem Denken und Handeln zugrunde gelegt wird.

2. Aufbauender Naturschutz allein genagt nicht!
Die Aufgabe, die Gegensätze zu vereinigen, ist

vielschichtig und umfassend; sie lässt sich weder leicht noch
rasch lösen. Daher ist zu erwarten, dass sich die
Tatendurstigen unter uns fragen, ob es nötig und sinnvoll sei,
sie zu bearbeiten, während doch heute trotz erfreulicher
und anerkennenswerter Anfänge wichtige und dringende
naturschützlerische Forderungen immer noch ihrer Erfüllung

harren. Davon wären in einer ersten Gruppe zu nennen:

Reinhaltung von Luft und Wasser, Abwasserreinigung,
Müllbeseitigung, Lärmbekämpfung sowie naturschützlerische

Massnahmen beim Strassen-, Bahn-, Fluss- und
Hochbau. Eine zweite Gruppe umfasst: Ankauf von besonders

wertvollen Grundstücken, Schaffung von Parks,
Planung von Zonen mit verschiedenen Graden des Schutzes
sowie Anlegen von Wanderwegen. Genügt es nicht, auf der
solcher Art vorgezeichneten Bahn weiterzuschreiten und
einen «aufbauenden» Naturschutz zu betreiben, so etwa
durch zweckdienlichen Ausbau der Rechtsgrundlagen, För- ¦

derung der wissenschaftlichen Forschung auf einschlägigen

Gebieten, Erstellung von Schutzwerken, stärkere Be-
rücksichtigung naturschützlerischer Anliegen bei der Landes-,

Regional- und Ortsplanung sowie durch grosszügige
Bereitstellung von Mitteln?

Um hierauf antworten zu können, ist von diesem
Programm vorerst all das auszuklammern, was dem Naturschutz

nicht zugerechnet werden darf; sondern TeU tech-

Schweizerische Bauzeitung Jahrgang Hell 38 ¦ 17. September 1970 845



nischer Nutzungsvorgänge bildet. Es sind das Sie oben in

einer ersten Gruppe angefüllten Aufgaben, die von den

betreffenden Gebrauchergruppen (Industrie, Ge\Kgrbe,
Wohnungsinhaber, Verwaltungen, öffentliche Hand usw.) zu

lösen sind. Dazu muss allerdings die unter den Angehörigen

dieser Gruppen vorherrschende Meinung berichtwK
werden, wonach Njjizungsvorgänge als abgeschlossen
gelten, wenn deren Erzeugnisse gebrauchsfertig vorliegen. Sie

führt zu Missständen, weü vlie nicht berücksichtigt, dass

Herstellung und Gebrauch von Hilfsmitteln zwangsläufig
in die Ordnung des mitmenschlichen Zusammenlebens

eingreifen und die Verwirldichung des Gemeinwohls ebensosehr

gefährden als fördern können. Sie ist durcbigäne Denkweise

zu ersetzen, welche das Leben des Menschen im Ganzen

ins Auge fasst und darauf abzielt, jede einzelne Tätigkeit

auf dieses übergeordnete Ziel auszurichten. Demzufolge

wären zum Beispiel die Vorgänge des Rohstoffabbaues

und der Herstellung sowie Transporte, Verteüung,
Lagerung und Gebrauch so zu führen oder zu ergänzen,
dass alle Nebenerzeugnisse und Hilfsstoffe, im besondern
auch Wasser, Luft und Abfälle, in einem Zustand entlassen

werden, der weder die Natur noch die beteiligten oder
betroffenen Menschen belastet. Dass berechtigte soziale

Forderungen zu erfüllen sind, ist heute selbstverständlich.
Dasselbe gut aber auch für den verfügbaren Boden: Er
soU in Verantwortung gegenüber Mitmenschen und
Nachkommen genutzt, bzw. überbaut werden, was nur möglich
ist, wenn heute übliche Auffassungen und geltende
Rechtsordnungen über Bodeneigentum dementsprechend geändert
werden. Es ist in erster Linie Sache der zuständigen Ämter,
so etwa jener für Planung, Rechtsschutz und Gesundheitswesen,

in diesen Dingen zum Rechten zu sehen, wobei
es Pflicht aller Bürger, nicht nur der Naturfreunde, wäre,
diese Ämter hierin tatkräftig zu unterstützen.

Die Aufgaben, die nach Durchführung dieser

Ausscheidung dem Naturschutz zu bearbeiten bleiben, sind
noch immer umfangreich genug. Davon wären zunächst

Anregung, Mitarbeit und Überwachung der in der zweiten

Gruppe aufgezählten Vorhaben zu nennen. Hinzu kommt
die dringend nötige Aufklärung der Bevölkerung über
Notwendigkeit, Aufgaben, Mittel und Möglichkeiten natur-
schützlerischer Bemühungen. Die Hauptaufgabe ist ohne

Zweifel die Erziehung zu verantwortungsbewusstem
Verhalten. Sie wäre vermehrt in das umfassende Werk der
allgemeinen Volkserziehung einzugliedern.

Wie notwendig eine Bearbeitung derartiger Fragen
grundsätzlicher Art ist, ergibt sich aus der Doppelwertigkeit

aufbauenden naturschützlerischen Bemühens. Dieses

bedarf, wie oben festgestellt wurde, einer grosszügigen Zu-
teüung finanzieller Mittel. Letztlich ist es immer die
Wirtschaft, in unserem Lande hauptsächlich die Industrie,
welche diese Gelder aufzubringen hat. Aufbauender
Naturschutz setzt daher wirtschaftliche Blüte voraus. Das
aber bedeutet im wesentlichen nichts anderes als beschleunigte

Warenumsätze, was einem stets rascheren Durchlaufen

jener Produktions- und Verteilketten gleichkommt,
die bei den natürlichen Beständen an Robstoffen,
Rohenergien und bebaubarem Boden beginnen und bei den
letzten Konsumenten enden. Wer also Güter zur Deckung
seines Eigenbedarfes erwirbt oder hierfür Dienstleistungen
beansprucht oder auch nur Gelder für irgendwelche Zwecke
zugeteilt erhält, darf nicht übersehen, dass mit dem allem
zwangsläufig vermehrte Natureingriffe verbunden sind, für
die er mitverantwortlich ist.

Der zwangsläufige Zusammenhang zwischen Lebensstand,

Mittelverbrauch und Natureingriffen setzt dem auf¬

bauenden Naturschutz Grenzen: Obwohl dessen Bedarf,

verglichen mit dem für andere, im öffentlichen Interesse

liegende Aufgaben (Versorgungs-, Erziehungs-, Gesundheits-

und Wehrwesen) verhältnismässig klein ist, so

verwendet er die Gelder für Massnahmen, welche die
mittelspendende Wirtschaft an besonders empfindlichen Stehen

treffen: Sie erschweren deren Wirksamkeit, so zum Beispiel
durch Bauverbote oder kostspielige Auflagen in Bau- bzw.

Betriebsbewilligungen. Man wird sich zu Entgegenkommen
auf beiden Seiten bereit finden müssen, was gegenseitiges
Verständnis und Vertrauen voraussetzt.

Ein schwerwiegender Umstand besteht darin, dass sich

Eingriffe nur dann verringern lassen, wenn aUe

Konsumenten ihren Bedarf beträchtlich einschränken. Da aber

jedermann stets besser leben wül und dazu immer mehr
konsumiert, bewirken naturschützlerische Beschränkungs-
massnahmen keine Verringerung, sondern bestenfaUs nur
Verlagerungen der Eingriffe, wodurch diese andere Gegenden

beeinträchtigen und die dort lebenden Menschen
belasten. Gewiss lässt sich ein solches Abschieben von Nachteilen

in vereinzelten FäUen rechtfertigen, so etwa dort,
wo das allgemeine Interesse an der Erhaltung besonderer
Schönheiten überwiegt. Damit wird aber das Grundproblem
der Bewahrung menschlichen Lebensraumes keineswegs
gelöst, was um so dringlicher wäre, je rascher sich die

Bevölkerung vermehrt, je stärker sie verstädtert und je
steiler die Bedürfnisse pro Kopf ansteigen.

Es dürfte deutlich geworden sein, dass mit tatkräftigem
Handeln aUein die Natur vor unerwünschten Eingriffen
nicht wirksam genug zu schützen ist. Was nottut sind
weniger technische oder organisatorische Massnahmen als
vielmehr das Rückführen des verstiegenen Kulturmenschen zu
seinem eigenen Wesen.

3. Die Front der Umsatzförderer

Um darzutun, wie solche Rückführung zu vollziehen
sei, fragen wir vorerst nach jenen Kräften, die den
Bestrebungen des Naturschutzes entgegenstehen. Träger des

Widerstandes sind die an beschleunigten Güterumsätzen
interessierten Kreise. Das sind in erster Linie die Unternehmungen

und Körperschaften der Wirtschaft, bei uns wiederum
hauptsächlich die Industrien, weiter die Banken und die
Versicherungsinstitute, sodann die öffentliche Hand, ganz
besonders der Staat; denn dieser tritt nicht nur auf den
verschiedensten Gebieten als Grossunternehmer und Bauherr

auf, was die Wirtschaft belebt, sondern ist auch aus
andern Gründen auf möglichst ungehemmte Entfaltung der
Wirtschaftskräfte angewiesen: Diese geben ihm die Mittel,
deren er bedarf, um die grossen, ihm überbundenen
Aufgaben durchzuführen, sein politisches Gewicht und sein
Ansehen zu stärken, sich gegen Bedrohung von aussen zu
schützen und Unruhen im Innern vorzubeugen.

Zu dieser Front überaus machtvoUer Körperschaften
steht der Einzelne in einem eigenartigen, tief zwiespältigen
Verhältnis: Als Naturschützler - und das sind wir (hoffent-
Uch!) aUe - muss er sich ihr entgegenstehen. Aber zugleich
ist er als Erwerbstätiger in sie eingegliedert, und zwar nicht
nur in Form einer ersetzbaren Arbeitskraft, sondern er
wirkt in ihr zugleich auch als belebendes Element, ja als

eigentlicher Träger und Förderer ihrer Interessen; denn nur
durch solchen Einsatz vermag er seinen Arbeitsplatz zu
sichern und zu verbessern, sich als Fachmann zu entfalten,
zu Einfluss und Geltung zu kommen und eine seinen
Personwerten angemessene Stellung aufzubauen.

Nun ist aber der Einzelne immer auch Konsument. Als
solchem ist ihm überaus viel daran gelegen, an den Märk-

846 Schwelzerische Bauzeitung Jahrgong Heft 38 • 17. September 1970



*' A.

.: iu '^ ¦'¦•;

c

88**»,. ¦

__._._.
..'¦ : "*.. " ft¦i'v.

.---



Schweizerische Bauzeitung Jahrgang Hell 38 ¦ 17. September 1970 Tafel 29 (zu Seite 846)



ten stets besser, reichhaltiger und preisgünstiger bedient zu
werden, sowie von der öffentlichen Hand in zunehmendem
Masse zugeteilt zu erhalten, was er als recht und billig
erachtet: Versorgung mit Grundgütern (Wasser, Strom,
Wohn-, Arbeits- und Verkehrsraum), Rechtsschutz,
Ordnung und Frieden, Förderung der Bildung, soziale Dienste
usw. Auch als Konsument steht er somit in der Front
der Umsatzförderer, und zwar wiederum nicht nur als
«kleiner» Nutzniesser einer hochentwickelten Wohlstands-
kultur, sondern zugleich auch als deren treibende und
richtungweisende Kraft: Letztlich ist es das Marktverhalten
der Gesamtheit der Konsumenten, welches die ganze
Versorgungsapparatur in Gang hält, deren Entwicklung
bestimmt und deren Betrieb finanziert.

Erfahrungsgemäss bereitet es uns Mühe, die Rolle zu
bejahen, die uns als Berufstätigen und als Gebrauchenden
im Wirtschaftsgeschehen zukommt. Wir sind aufs stärkste
versucht, unsere SteUung nur unter dem engen Gesichtswinkel

privater Wünsche und Interessen zu sehen. Hinzu
kommt unsere zunehmende Entfremdung von der Natur,
die namentlich in städtischen Verhältnissen und in der
Berufsgruppe der Dienstleistungen - die heute schon die
stärkste ist und noch immer rasch wächst - besorgniserregende

Ausmasse angenommen hat. Wohl das grösste
Hindernis, die Lage richtig zu sehen und sich ihr gemäss zu
verhalten, besteht in der starken Neigung, sich von dem
bestimmen zu lassen, was allgemein üblich ist, was als
neuzeitUch, fortschrittlich, kreditfördernd gilt, statt von
dem, was der Einzelne persönlich vor seinem Gewissen
verantworten kann. Unter diesen Umständen ist die Bereitschaft

gering, die tieferen Zusammenhänge ernsthaft zu
bedenken. Sie muss neu geweckt werden.

Aus den bisherigen FeststeUungen ist zweierlei zu
folgern: Erstens zwingt die hoffnungslose Lage, in der sich
der Naturschützler angesichts der starken Front der
Umsatzförderer und im Bewusstsein seiner eigenen Schwäche
befindet, sich nach Hilfe aus andern Bereichen umzusehen.
Er wird sich vorerst darüber klar werden müssen, dass sein
besonderes Anliegen weder die einzige noch die dringlichste
menschlicher Lebensnotwendigkeiten betrifft. Denn der
Begriff «Lebensraum» geht weit über die naturhaft gegebene
Landschaft hinaus; er umfasst vielmehr den Schauplatz der

ganzen FüUe des Lebens und schliesst daher ebensosehr die
Bereiche geistiger Wertinhalte und Auseinandersetzungen
ein wie auch die seelischer Erlebnisse. In allen diesen
Gebieten sind drängende Fragen zu beantworten,
lebenswichtige Aufgaben zu lösen, quälende Notlagen zu wenden,

und es sind dazu grundlegende Sachverhalte zu
klären und eindeutige, verantwortbare Entscheidungen zu
treffen. Wesentlich ist nun aber, dass diese mannigfachen
und vielseitigen Obliegenheiten in ihrer wesensgemässen
Bezogenheit auf das Lebensganze gesehen und angegangen
werden, dass es also nicht nur um die Lösung einzelner,
aus diesem übergeordneten Zusammenhang herausgelöster
Teüaufgaben - wie zum Beispiel die des Natur- und
Heimatschutzes im engeren, landläufigen Sinne - gehen kann,
sondern dass als Richtmass für die zu treffenden Entscheidungen

letzlich immer nur der höhere Auftrag zu gelten
hat, den zu erfüllen sich der Einzelne berufen weiss.

Da aber dieser Einzelne selber im Spannungsfeld
zwischen Eingriff und Schutz der Natur steht, ist an zweiter
SteUe zu folgern, dass er die Bewältigung dieses Gegensatzes

als einen ihm persönlich gestellten Auftrag zu
bearbeiten hat. Auch hier zeigt sich, dass diese Aufgabe weder
die einzige noch die dringlichste ist, die es zu lösen gUt -
schon eingangs wurde auf die umfassendere Polarität von

Leib und Geist hingewiesen -. Vielmehr kommt mit ihrer
Bearbeitung eine unabsehbare Folge anderweitiger
Widersprüchlichkeiten in Sicht. So gehört es zum ständigen
Bemühen jedes Einzelnen, sich immer wieder neu mit dem
zu befassen, was in ihm selbst als Widerstreit gegensätzlicher

Anliegen bemerkbar wird.

4. Über die Gefährdung des Menschen

Der Naturschützler ist, wie wir sagten, auf Hilfe aus
anderen Bereichen angewiesen. Er wird nicht nur
Bundesgenossen suchen, sondern auch die Front seiner Gegner nach
schwachen SteUen abtasten. Zu erwarten sind Uneinigkeiten,
etwa solche bezüglich der Ziele, welche die einzelnen
Interessengruppen zu erreichen trachten, oder bezüghch der dazu
anzuwendenden Mittel. Dass daraus Spannungen entstehen,
und dass diese zu Auseinandersetzungen führen, gehört zum
aUtägUchen Geschehen, scheint aber nicht von massgebender
Bedeutung zu sein. Denn im Grunde woUen aUe dasselbe:
aUe woUen glücklich sein. Und aUe glauben, das Glück
bestehe darin, gut zu leben. Auch sind sich aUe darüber
einig, dass gutes Leben durch Heben des Lebensstandes,
VoUbeschäftigung sowie Sicherung und Steigerung des
Wirtschaftswachstums herbeizuführen sei. Ihr beruflicher Einsatz

steht denn auch ganz im Dienste solcher Programme.
Diese Einigkeit darf aber nicht darüber hinwegtäuschen,

dass Ziel und Wege fragwürdig sind: Sie
widersprechen dem Wesen des Menschen. Hierin gründet denn
auch die Schwäche der Umsatzförderer. Nun ist aUerdings
zuzugeben, dass wesensgemässes Handeln eine kaum zu
erfüUende Forderung darstellt. Es ist dem Zeitgenossen
wahrhaftig nicht zu verargen, wenn er für sein praktisches
Verhalten Gesichtspunkte vorzieht, die seinen Kräften eher
angemessen sind, so etwa den des eigenen oder des Vorteüs
seiner Gruppe, oder der Zweckmässigkeit oder der
geltenden Moral. Es werden sich dabei allerdings Verstösse

gegen das Wesen nicht vermeiden lassen, was Unrecht
bewirkt, sich rächt und den Handelnden mit Schuld
belastet. Die unabsehbare Flut von Not und Leid, die auf
solche Weise immer wieder neu über Einzelne und
Gesamtheiten hereinbricht, musste wenigstens die Einsichtigen
veranlassen, ernsthafter als dies meist geschieht, nach dem
Wesen menschlichen Seins zu fragen und in den Grundfragen

des Lebens eine verantwortbare Haltung einzunehmen.

Es ginge dabei weniger um das Erarbeiten von
Richtlinien für richtiges Handeln als vielmehr um das
Stärken des sittlichen WoUens, also um den durchaus
persönlichen Vorgang der Selbstwerdung.

Wer solche Reifung versäumt, gefährdet vor allem die
Einheit seiner Person. Immer weniger gelingt es ihm, die
Wirklichkeit in ihrer Ganzheit zu erkennen und die in ihr
enthaltenen Polaritäten zu bewältigen: Er reduziert die
FüUe des Lebens auf einfache Modelle, erhebt die von ihm
bevorzugten Richtungen zu den allein richtigen und
missachtet oder bekämpft, was er als von den Gegenrichtungen
bestimmt empfindet. Daraus ergeben sich Einseitigkeiten,
wirklichkeitswidriges Verhalten, Ungerechtigkeiten und
Streitereien mit Vertretern der bekämpften Richtungen.
Zugleich werden triebhafte Gegenkräfte aus dem koUek-
tiven Unbewussten wirksam, die sich der Auflösung der
personalen Einheit widersetzen, jedoch mangels bewusster
Führung über zerstörerische Aktionen an Bestehendem
nicht hinauskommen.

Eines der wichtigsten, aber auch schwierigsten
Probleme, die bei der geforderten Selbstwerdung zu bewältigen
sind, ist das des Machtgebrauchs. Es ergibt sich daraus,
dass das Anwenden von Hilfsmitteln (materieller, geistiger

Schweizerische Bauzeitung • 88. Jahrgang Heft 36 • 17. September 1970 847



oder institutioneUer Art) dem Gebrauchenden Macht
verleiht, dass also nicht nur die Mittel, sondern auch die mit
ihnen verbundenen Mächte sinngemäss zu gebrauchen sind.

Offensichtlich fäUt es um so schwerer, diese elementare

Forderung zu erfüllen, je verwickelter die Verhältnisse,
im besondern je mehr Mittel verfügbar und je wirksamer
diese sind. Zugleich schwächt solcher Reichtum die Bereitschaft,

sie zu erfüllen. Wer sie aber missachtet, wird zwangsläufig

Knecht der infragestehenden Mächte. Diese Macht-
verkehrung geschieht weitgehend unbewusst und massenweise.

Dabei schliessen sich die solcherart führungslos
gewordenen Machtgebüde zu selbständigen, unpersönlichen
Blöcken zusammen, um so die Geschehnisse im kleinen
und im grossen um so besser nach ihren Interessen bestimmen

zu können.

In Gefahr steht vor aUem der Einzelne in seinem

privaten Bereich, wo er als Konsument und Nutzniesser einer

hochentwickelten Wohlstandskultur mannigfachen
Versuchungen ausgesetzt ist. Dass er diesen vielfach eriiegt, zeigt
sich an den Folgen, wovon etwa zu nennen wären: das

Überhandnehmen der Wohlstandskrankheiten und der

Süchtigkeiten, die sinnwidrige Verschleuderung von
Gütern und Energien, die zu Lastern entarteten Gebrauchsweisen

von Verkehrsmitteln (Auto!), Massenmedien sowie

von Erzeugnissen der Vergnügungsindustrien, die leichte
Beeinflussbarkeit breitester Schichten durch Propaganda
sowie Menge und Fragwürdigkeit der hierfür aufgewendeten

Mittel, und schliesslich die aUgemeine Überbewertung

des «Neuzeitlichen», der Mode, der «Fortschrittiich-
keit», des Irrationalen, nicht nur in Kleidung und Lebensstil,

sondern auch in der Architektur, der Gestaltung von
Gebrauchsgütern, in Presse, Schrifttum und Kunst sowie in
den Meinungen, die man vertritt, und in den

Zukunftserwartungen, von denen man sich leiten lässt.

Das Problem des Machtgebrauchs steUt sich aber auch
den an Entwurf, Herstellung und Vertrieb von Gütern
beteiligten Berufstätigen. Auch sie werden dank ihrem
Arbeitseinsatz reich - an Kenntnissen, Erfahrungen,
Fähigkeiten, Verfügungsvollmachten und Geld, vieUeicht auch

an Weisheit - und auch ihnen kommt dadurch Macht zu.

Zudem haben sie teü an der Macht der arbeitgebenden
Körperschaften, in deren Dienst sie stehen. Für die
Inhaber höherer Posten ergibt sich hieraus eine sehr bedeutende

Machtfülle. Zugleich werden die Verhältnisse und
die Verantwortlichkeiten immer vielschichtiger und schwerer

überschaubar, was die richtige Handhabung der Macht
ausserordentlich erschwert. So erstaunt es nicht, dass die
Verstösse gegen das Wesen zahlreicher und schwerer werden,

dass die Konflikte überhandnehmen und dass sich
die Geschehnisse im grossen wie im kleinen kaum mehr
sinnvoll führen lassen.

Aus unserer Betrachtung des Machtproblems sind zwei
Sachverhalte abzulesen, nämlich: erstens die überaus starke

Bedrohung und die bereits eingetretene Schädigung des

einzelnen Angehörigen von Kulturländern infolge abträglicher

Auswirkungen seines Machtmissbrauchs, von
Verfehlungen also, die innerhalb seines persönlichen
Entscheidungsbereichs Uegen, und zweitens die ebenso einschneidende

Gefährdung der Landschaft infolge übermässiger,
durch denselben Missbrauch bewirkter Natureingriffe.
Beide Gefährdungen haben die gleiche Ursache: die
Schwäche des in die Entscheidung gestellten Einzelnen.

Das rationalistische Denken unserer Zeit ist wenig
bereit, solche Schwäche einzugestehen. Es glaubt, dem

Machtmissbrauch entgegentreten zu sollen und kennt dazu

kaum andere Mittel als allgemeine Verordnungen, Verbote,

Mahnungen und Appelle an die Moral. Diese mögen eini-

germassen wirksam sein, wo Gesetze oder Normen der

Gesellschaft verletzt werden. Sie genügen aber nicht, wo
es, wie in unserem FaUe, gut, solche Normen so umzugestalten,

dass sie dem Wesen des Menschen gemäss sind.

Dazu bedarf es nämlich eines Wirksamwerdens der in
der Tiefe der Menschennatur gründenden Kräfte. Hieraus

leitet sich die gemeinsame Aufgabe ab, auf der die
Bundesgenossenschaft von Naturfreunden und um das Gemeinwohl

besorgter Eliten beruht: Sie besteht in der Stärkung

jener Personwerte, die zu richtigem Gebrauch der jedem
Einzelnen verfügbaren Macht erforderlich sind.

5. Wanderschaft als menschliche Lebensgestalt

Zu solcher Stärkung hat der um die Festigung seiner

sittlichen Haltung Bemühte vorerst die Tatsache ernst zu
nehmen, dass er einerseits über Macht verfügt, und dass

Ulm anderseits die voUe Entscheidungsfreiheit über deren
Gebrauch kraft seines Wesens zusteht. Damit ist ihm aUer-

dings zugleich gesagt, dass er seine Entschlüsse, deren

Verwirklichung und die sich daraus ergebenden Folgen vor
seinem Gewissen zu verantworten habe. Es geht also nicht
um ein sklavisches Befolgen von Normen oder aUgemeinen

Spiehegeln, sondern um jenes erschütternde Erlebnis, das

immer dann über den Einzelnen kommt, wenn er über
sein Verhalten im Rahmen der konkret vorliegenden Lage
zu entscheiden hat und ihm angesichts der Tragweite seiner

Entschlüsse bewusst wird, wie sehr sein Benehmen in dieser

Sache ihn persönlich letztlich verpflichtet. Es ist das

Erschüttertwerden durch die Schau, unvermittelt vor dem

Abgrund der Entscheidung und zugleich vor die Allmacht
des höchsten Richters gestellt zu sein.

Wohlverstanden, das Erlebnis solchen Bewusstwerdens
beschränkt sich keineswegs nur auf «grosse» Dinge. Es

sind gerade die tausend «kleinen» Fragen des AUtags, über
welche MUUonen von Menschen zu befinden haben, auf
die es hier ebensosehr ankommt. Gemeint ist etwa die

Frage, ob und was man kaufen, welche Dienstleistungen
beanspruchen, welche Verkehrsmittel benützen, wofür man
die verfügbare Zeit, die Mittel und die Kräfte einsetzen

soU, wann Reden, wann Schweigen geboten, wann Handeln,

wann Abwarten und Reifenlassen richtig ist. In aU

dem ist wesentlich, dass die Lage von hier und jetzt in
ihrer vollen, harten WirkUchkeit sachhch richtig gesehen

und die Herausforderung angenommen werde, die sie an
den zur Entscheidung Berufenen stellt.

Die Kernfrage jeder solchen Entscheidung lautet:
«Was heisst richtiges Verhalten?» Wir sind versucht, «richtig»

im Sinne von zweckmässig, zielbewusst,
erfolgversprechend zu verstehen. Gemeint ist aber das dem Wesen

des Menschen gemässe Verhalten. Es wird also nach etwas

gefragt, das einer höheren, verstandesmässig nie ganz
fassbaren Wirklichkeitsordnung angehört und sich daher nicht
in einfachen Formeln festhalten, sondern nur durch die

Symbolkraft von Bildern schaubar machen lässt. Die
Zugehörigkeit zur übergeordneten WirkUchkeit ist auch der

Grund, warum «jede Antwort auf diese Frage unvermeidlich

eine Aussage über das Wesen Gottes, über die menschliche

Natur und über das Verhältnis von Schöpfer und
Geschöpf in sich schliesst - über Gegenstände also, die
niemand endgültig begreift» [7], S. 50. Daher ist es geboten,
sich bei der Wahl der BUder an die abendländische
Weisheitsüberlieferung zu halten und nicht auf private oder
landesübUche Meinungen abzustehen.

Wir gebrauchten schon mehrmals die Wendung, der
Einzelne sei zur Erfüllung eines höheren Auftrags berufen;

Fortsetzung siehe Seite 857

848 Schweizerische Bauzeitung Jahrgang Heft 38 • 17. September 1970



Natur und Mensch Fortsetzung von Seite

wenn er sich dementsprechend benehme, handle er richtig.
Zugrunde liegt die Vorstellung einer übergeordneten
Instanz, die diesen Einzelnen aus der Masse der andern
herausruft und Um mit einem besondern Auftrag würdigt;
genauer: das Leitbüd einer Vater-Sohn-Beziehung, bei der
die Vaterliebe den Sohn durch die Aufträge, die er diesem
erteüt, nicht nur in die Aufgaben des praktischen Lebens
hineinführt, sondern ihn zugleich zu jener selbstbewussten,
freien Haltung erzieht, die ihm, dem Sohne, wesensgemäss
zusteht. In letzter Steigerung wäre von einer lebendigen
Dreieckbeziehung zu reden, die zwischen dem Schöpfer,
seinem ebenbüdlichen Geschöpf und dessen Nächsten
besteht und bei welcher es darum geht, Gottes Auftrag in
den Gegebenheiten und Wirrnissen dieser Welt an seinem
Nächsten zu erfüUen.

Niemand kennt diesen Auftrag wörtlich; er ist uns ins
Herz geschrieben, nicht in den Kopf! losef Pieper drückt
diesen Sachverhalt im Anschluss an Thomas von Aquin
in [4], S. 69, wie folgt aus: «Der Mensch, der das Gute
tut, folgt den Figuren eines Bauplans, der weder von ihm
selbst erdacht noch auch von ihm selber ganz und in aUen
Teilen gewusst ist. Dieser Bauplan enthüUt sich dem
Menschen von Augenblick zu Augenblick jeweüs wie durch
einen schmalen Spalt und in winzigem Ausschnitt; niemals
wird ihm, im Stande des Auf-dem-Wege-Seins, der
konkrete Bauplan seiner selbst in seiner runden und
endgültigen Gestalt sichtbar.» Darnach wird, wer nach dem

genauen Inhalt des Auftrags fragt, auf das praktische
Leben, auf den Weg der Selbstwerdung verwiesen, den zu
gehen ihm beschieden ist. Gewiss ist es die Liebe des
himmlischen Vaters zu seinem Geschöpf, die Um dabei leitet
und Um werden lässt, wer er im Grunde ist. Aber es ist
die selbe Vaterliebe, die das Geheimnis des Bauplanes
wahrt und damit den Beauftragten veranlasst, Schritt für
Schritt in Freiheit über sein Verhalten zu entscheiden und
dem Auftraggeber dafür Rechenschaft abzulegen.

In Piepers BUd vom Bauplan leuchtet eine Grundwahrheit

auf, die uns als Naturfreunde besonders nahe geht:
Es gehört zu unserem Wesen, dass wir unterwegs sind. Der
Mensch unternimmt seine in diesem Leben nicht zu
beendende Wanderschaft in der unbeirrbaren Hoffnung,
jenem ausserhalb Raum und Zeit liegenden Ort entgegenzugehen,

wo er die Stülung seiner tiefsten Sehnsucht, die
ungeschmälerte Erfüllung seines Lebenssinnes und die volle
Glückseligkeit erfährt. Dieser Stand, worüber in den Schriften

Josef Piepers, im besondern in [5], Kap. I, Näheres
zu erfahren ist, bringt den dynamischen Charakter menschlichen

Seins überzeugend zum Ausdruck und ist insofern
von grosser praktischer Bedeutimg, als aus ihm einige
Gesichtspunkte hervorgehen, die bei Grundsatzentscheidungen
zu berücksichtigen wären, soUen diese der wirklichen Lage
im Ganzen entsprechen. Davon sei auf die folgenden
hingewiesen:

Dass der Gehende in Wirklichkeit einem überwililJH
Uchen Ziel zustrebt, bringt die alles Irdische überragende
Hoheit seiner Bestimmung zum Ausdruck. Diese fordert,
dass ihr Träger in seiner besondern Wesensart anerkannt,
dass ihm das Seine gegeben werde, dass er sich aber auch
selbst als einen mit höchsten Gütern Begabter erkennt und
sich dessen würdig erweist.

Es gibt eine falsche Bescheidenheit, die glaubt, so
hohen Rang nicht beanspruchen zu dürfen, sondern sich
mit der RoUe eines knechtisch Dienenden begnügen zu
sollen. In Wahrheit bedeutet solcher Kleinmut Verleugnung
seiner Bestimmung, Flucht vor der Berufung zu freier

Entscheidung, Selbstpreisgabe. Ebenso verwerflich ist aber
auch jener hochmütige Schluss, wonach ein in diesem
Erdenleben nicht erreichbares Ziel kern wirkliches sein
könne und es daher sinnwidrig sei, ihm nachzujagen, statt
seine Kräfte für das Wenden der in dieser Welt herrschenden

Notlagen einzusetzen. Hierauf wäre zu entgegnen, dass
das Bild von der Lebenswanderung, das zu den Urbüdern
aUer christlichen Lebenslehre gehört, sich nicht auf das
bezieht, was einer wül, oder tut, oder ersehnt, sondern aussagt,
was der Mensch seinem Wesen nach ist, dass er nämüch ein
Werdender ist. Gewiss gehört es zum Zustand des Auf-
dem-Weg-Seins, dass der Wanderer die Landschaft mit
wachsten Sinnen er-fährt, durch die ihn sein Weg führt,
was einschUesst, dass er sich der Not, die er da vorfindet,
und den Notleidenden, die ihm da begegnen, mit ganzer
Kraft annimmt. Aber er tut es nicht als eine letzte und
endgültige ErfüUung seiner Lebensaufgabe, sondern als
Akt seiner Selbstwerdung. Die Ausrichtung auf das
Übergeordnete macht ihn hochgemut in Enttäuschungen und
Misserfolgen; sie bewahrt Um vor der stets lauernden
Versuchung, gute Zwecke mit unguten Mitteln erreichen zu
woUen, und sie verschafft ihm jene ganzheitliche Ordnungsstruktur,

in der aUes Begegnende den ihm zukommenden
Platz hat.

Die zweite Bemerkung bezieht sich auf die starke
Neigung des einzelnen Zeitgenossen, seine Wanderschaft
aufzugeben, sich an dem einmal erreichten Ort häuslich
einzurichten und die Früchte seines bisherigen Bemühens in
Ruhe zu gemessen. Es scheint zwar, die Gefahr zu solcher
spiessbürgerlicher Verfilzung sei in unserer Zeit mit ihren
stürmischen Entwicklungen auf allen Feldern menschüchen
Wirkens weitgehend gebannt. Aber gerade die einseitige
Ausrichtung und enge Begrenzung dieser Betriebsamkeiten
auf die Leitbilder einer durch immer höher getriebene
Rationalisierung zu erreichenden wirtschaftlichen Blüte und
eines ebenfalls immer steueren Anstiegs des aUgemeinen
Lebensstandes lässt erkennen, dass es weitherum an jener
Klugheit gebricht, die die WirkUchkeit im Ganzen mit
ihren reichen Möglichkeiten sachlich zutreffend zu
erkennen vermag, ganz besonders aber auch an der sittlichen
Kraft, das zu tun, was sich auf Grund dieser Erkenntnis
als notwendig erweist. Es ist geistige Trägheit, wenn der
so dringend nötigen Klärung grundlegender Lebensfragen
ausgewichen wird und - als Folge davon - gültige Gesichtspunkte

für die zu treffenden Grundsatzentscheidungen fehlen.

Das und anderes mehr sind Anzeichen einer greisenhaften

Verhärtung, die dem Wesen des Menschen
widerspricht und zwangsläufig zu Gewissenskonflikten sowie zu
Aufständen der jungen, unverbrauchten Kräfte führt.

Im BUd des Wandernden findet sich - drittens - auch
kein Raum vor für jene Fortschrittsideologien, die auf das
baldige VerwirkUchen paradiesischer Weltzustände abzielen,

auf ein Reich, da alle gut, glücklich und in Frieden
leben werden, da weder Not noch Mangel noch
Ungerechtigkeit sein wird, auf eine weltweite Ordnung, die
hauptsächlich durch wissenschaftliche Forschung,
technische Gestaltung, Handel, Verkehr, Schulung, soziale
Dienste und lückenlos durchorganisierte Verwaltung
aufzubauen wäre. Gewiss ist all das erforderlich; es soU daher
auch sorgfältig gepflegt werden. Wenn damit aber nur der
innerweltliche Wohlstand gesteigert werden soU, gebricht
es diesen Tätigkeiten an übergeordneten Richtkräften,
verlieren sie Mass und Mitte, überborden und zersplittern:
dann kommt es zu Konjunkturüberhitzungen, Währungszerfall,

soziologischen Krisen, immer steUer ansteigenden

Schweizerische Bauzeitung Jahrgang Hell 38 • 17. September 1970 857



Umsätzen und Raubbau an natürUchen Beständen, dann
versinkt der Einzelne in der personlosen Masse einer blossen

Produktions-, Konsum- und WohlstandsgeseUschaft,
erkrankt an Leib und Seele und hört auf, Mensch zu sein.

Diese Abwertungen, UnmenschUchkeiten und Schädigungen

sind die zwangsläufigen Folgen jener Selbstpreisgabe,
welche mit der wesenswidrigen Verlagerung des

Richtpunktes vom überweltlichen in den innerweltlichen Bereich

vollzogen wird und welche sich darin äussert, dass sie die

Lebenswanderschaft nicht mehr als den uns Menschen
zustehenden Stand bejaht, sondern nur noch als Notstand
versteht, den man durch technische Massnahmen zu
überwinden versucht.

6. Erkenntnis und Glückseligkeit
Dem BUd des Menschen, der sich im Stande des Auf-

dem-Wege-Seins (status viatoris) befindet, steht das Gegen-
büd dessen gegenüber, der sein Ziel erreicht hat (status

comprehensoris). Die beiden Bilder bezeichnen schlechthin
die Urseinsweisen des Menschen; sie sind archetypische In-
büder von höchster Symbolkraft. Es ist notwendig, nun
auch das Gegenbild näher zu betrachten. Wh fragen dazu,

was der Wandernde erwartet, was ihn innerlich zu wandern

antreibt, welche WertvorsteUungen er mit dem Ziel
verbindet, dem er entgegengeht. Offenbar erachtet er die
erhofften Güter als über aUes Mass begehrenswert, sonst
würde er nicht die Mühsale, Unsicherheiten und Gefahren
der Wanderschaft auf sich nehmen und aUem andern
entsagen. Wh gebrauchten für sie schon oben die Ausdrücke:
Stülung, SinnerfüUung, GlückseUgkeit. Was ist damit
gemeint und wie wird einem das Gemeinte zuteü?

Gemeint ist vorerst nichts anderes als die Gemütsverfassung

dessen, der das von ihm erstrebte Ziel erreicht
hat. Als von der Natur Angesprochene Uegt es uns nahe,

an den Bergsteiger zu denken, der sich nach langem, schwierigem

Aufstieg endlich zur Gipfelrast niedersetzt und den

BUck andächtig staunend, in schauender Ruhe und wunschlos

glücklich in die Tiefen und Fernen schweifen lässt.

Gewiss, die seelische Spannung des Begehrens und die

Anstrengung der ganzen Person, das Begehrte zu erlangen,
sind vorausgegangen. Sie haben das Unternehmen in Gang
gebracht, und sie mussten in dessen Verlauf harte Proben
bestehen. Um so tiefer ist das Glücksempfinden des

Erreichthabens, um so eindrücklicher das Wahrnehmen der
Bergwelt m ihrer Weite und Grösse und Urgewalt, um so

reiner das Schauen des Wesenhaften, das dem
Wahrgenommenen innewohnt und dem Schauenden den Sinn des

Geschauten, wenn auch nur bruchstückhaft, offenbart.
Allein, mitten in die Ruhe des Schauens mischt sich

eine Unruhe von innen her: Der AugenbUck lässt sich nicht
festhalten. Wir müssen wieder hinunter, zu den Menschen,
an die Stätten unseres Wirkens und Sorgens, in die Teü-
wirklichkeiten des Alltags. Da ist zu fragen, was wir
heimbringen, was sich in uns geändert hat, was davon dauerhaft

sein wird: Das Bergerlebnis hat uns über die Mühen,
Härten und Gebundenheiten der materiellen Daseinsbewältigung

hinausgehoben, vieUeicht auch über die Erwartungen,

die wir an diese knüpften. Es hat uns erfahren lassen,
dass in uns noch .andere, unserem Wesen eher entsprechende
Beweggründe wirken; dass Wanderschaft, Aufstieg und
Gipfelrast Sinnbilder für das Höhere, Eigentliche des

Lebens sind, das wir im Grunde unablässig suchen.
Diese gleichnishafte Bedeutung erfahrener Gipfeleindrücke

ist allen echten Höhepunkten des Lebens eigen.
Jede wahre Feier, jede bestandene Prüfung, ja eigentlich
jede Mahlzeit, sie alle sind Weghalte, wo der Werdende
zurückblickt, ausblickt, nach Ziel und Sinn seines Daseins

und nach dem fragt, wer er im Grunde ist. Da mag er
sich als Geschöpf erkennen, das sich mit den Gütern dieser

Welt nicht sättigen lässt, das aus innerer Notwendigkeit
die ganze Fülle des Lebens in Besitz nehmen, die ganze
Wirklichkeit, die innerweltliche und die diese umfassende

überweltüche, sich zu eigen machen muss, als ein Wesen,

das, wie Thomas von Aquin sagte [3], S. 38 ff., das Gut im
Ganzen (bonum universale) mit der ungeschmälerten Kraft
seiner Natur begehrt, oder schliesslich als einer, dessen

Herz - nach einem bekannten Wort Augustins - unruhig
ist, bis es ruht in Gott.

Das Ergriffenwerden von solcher Erkenntnis entspringt
nicht einer übersteigerten Geistigkeit, sondern beruht auf
einer durchaus sachlichen Beurteüung der eigenen Person
sowie des Verhältnisses, in der diese zu ihrer Umwelt und
zu ihrer Innenwelt steht. Demzufolge lässt sich die
Begehrungskraft nicht durch Hinwendung zu rein geistigen Dingen,

noch weniger durch weitabgewandte Verinneriichung
oder gar durch religiöse Ekstase sättigen. Vielmehr führt
der Weg durch die Wälder, Steilhänge und Engpässe dieser
Welt. Stillung ist nur durch Weltbemächtigung und
Wirklichkeitsergreifung zu erlangen, wobei beide Ausdrücke in
ihrer das Ganze des Seins umfassenden Bedeutung zu
verstehen sind. Diese Stülung heisst Glückseligkeit.

Hier stellt sich die auf die Lebenspraxis hinzielende

Frage, wie solche Wirklichkeitsergreifung zu vollziehen sei.

Es Uegt nahe, zunächst an Erwerb zu denken! Ich kaufe
mir ein Haus, ein Lehrbuch, ein Kunstwerk, womit mir
das Recht zusteht, frei über diese Dinge zu verfügen. Damit

habe ich sie mir aber noch keineswegs zu eigen
gemacht. Hiezu bedarf es einer besondern Anstrengung meiner

Person: Ich werde das Haus bewohnen, das Lehrbuch
derart durcharbeiten, dass mir sein Inhalt in meiner
Berufsarbeit nützlich ist, die Schönheit des Kunstwerks
immer wieder neu auf mich wirken lassen. Solche Befassung
schafft engere Beziehungen zu den erworbenen Gütern: Sie

nützen nur, erfreuen mich und sind mir daher wertvoU.
Aber sie stülen das eigentliche Begehren nicht. Noch
immer bleiben sie Gegenstände der Aussenwelt. Ich sehe und
schätze sie in ihrer Eigenschaft als Hufs-, Macht- oder
Genussmittel, aber sie sagen mir nicht, was sie ihrer Natur
nach sind, und so erfahre ich auch nichts über meine
eigene Natur.

Das Aneignen von WirkUchkeit geschieht hauptsächlich

in Ketten von Vorgängen des Erkennens und Gestal-
tens: Der nach Selbstwerdung Strebende sucht das von ihm
Erkannte durch Gestalten in angemessener Form festzuhalten,

auszudrücken und mitzuteilen. Dabei läutert es sich
und führt zu neuen Erkenntnissen. Diese Wechselwirkungen
sind durchaus nicht nur an dichterische, künstlerische oder
literarische Gestaltungen gebunden; auch handwerkliches
oder technisches Schaffen eignet sich, in richtigem
Verständnis voUzogen, in hervorragendem Masse zum Erfassen

von Sachverhalten der WirkUchkeit.

Nun ist aber ein eigenartiger Umstand zu beachten:

Die geschaffenen Werke sind Gegenstände der Aussenwelt,
die gewonnenen Erkenntnisse hingegen bleiben im unver-
äusserbaren inneren Besitz des Erkennenden. Es ist die
Bereicherung der Person durch die solcherart zueigen
gewordenen Güter, was die wahre Sehnsucht des Herzens
stillt. In diesem Sinne sagt J. Pieper in [7], Abschnitt VII,
es gebe keine vollkommenere Weise, in der uns die
Wirklichkeit der Schöpfung wahrhaft zuteil werden könnte, als

die Akte des Erkennens. Diese beginnen mit dem von keiner
sachfremden Absicht beeinflussten Beobachten von Inhalten
der Aussenwelt, wie wir es von unserer Naturbetrachtung

858 Schwelzerische Bauzeitung Jahrgang Heft 38 • 17. September 1970



her gewohnt sind. Es ist ein Wahrnehmen, das nicht auf
das Festhalten von interessanten Zuständen abzielt, etwa
von reizvollen Motiven wie beim Photographieren, auch
nicht auf das Hochspielen von romantischen Gefühlen.
Worauf der Erkennende ausgeht, ist Zwiesprache, ist
Aneignung und Eingliederung von Dingen und Sachverhalten
in die seinem Wesen entsprechenden Ordnungsstrukturen
durch immer wieder neues Befragen der begegnenden
Umweltinhalte und Deuten der Antworten, die sie dem
Fragenden in ihrer symbolkräftigen Zeichensprache erteüen.
In Rede steht jene Ganzheit der Schöpfung, von der aUes

Einzelne zeugt, jene heüe Ordnung, in der sich der
Erkennende trotz aUer Wirrnis und aUen GegensätzUchkeiten
dieser Menschenwelt wunderbar gehalten und geborgen
weiss.

Noch einmal sei auf das BUd des Bergsteigers
hingewiesen. Gewiss beruht sein Gipfelglück auf dem
Bergerlebnis im Ganzen, auf der Kette der Erfahrungen, die
mit wachen Sinnen aufgenommen, verarbeitet und zu eigen
gemacht werden. Aber der Höhepunkt ist die Gipfelrast;
dort erreicht die Erkenntniskraft ihre höchste Steigerung,
dort dringt sie hindurch zum Schauen des Wesenhaften,
dort wird «hinter dem unmittelbar Begegnenden und in
ihm das Antlitz des menschgewordenen göttlichen Logos
sichtbar» [7], S. 82.

Dieses Schauen geschieht bei der Rast, in entspanntem
Zustand des Leibes und der Seele. Es ist ein ruhendes
Schauen, das sich aus dem Hintergrund vorangegangener
und nachfolgender Anstrengungen heraushebt, ein von der
Liebe zu aUer Kreatur entfachtes Sehen, das sich eins weiss
mit den Dingen dieser Welt, weü es erkannt hat, dass sie
aUe in der Hand des Schöpfers aufgehoben und deshalb
untereinander wie auch mit dem Schauenden selbst
verwandt sind, weü es - trotz aUem - im Grunde weiss, dass

nichts und niemand verloren ist. Solche Schau - in der
Fachsprache heisst sie Kontemplation - ist ganz und gar
Geschenk. Sie lässt sich nicht erzwingen, sie wird einem
zuteU, und sie wandelt den Schauenden von innen her. Als
ein Neugewordener geht er aus ihr hervor, als einer, dem
etwas von seinem innersten Wesen aufgegangen und
hineingedrungen ist in die Bereiche seines bewussten Empfindens,
Denkens und Wollens. Dieses Beschenktwerden ist Gnade
des Himmels; es stimmt freudig, ehrfürchtig und dankbar,
denn es, und nur es aUein vermittelt dem Beschenkten
die Gewissheit, dass sich das tiefste Begehren seines

Herzens, wenn die Zeit erfüllt ist, wirkUch und dauerhaft
sättigen wird.

Aus dem BUd des Menschen, dem in der Kontemplation

Glückseligkeit zuteil wird, lassen sich einige Richtlinien

für das Verhalten in den Entscheidungen des Alltags

ableiten, die auf unser Thema Bezug haben. Erstens
entzünden sich die Erlebnisketten von Sehen, Erkennen
und kontemplativem Schauen nicht nur an einer engen
Auswahl hiefür besonders geeigneter Gegenstände oder
Handlungen, sondern schlechthin an allem, was begegnet,

ganz besonders auch an den Inhalten der Natur. Es gilt,
diese Begegnungen bewusst zu pflegen, so etwa durch Üben
und Vertiefen des Sehens beim Wandern. Dazu mag einer
Flora, Fauna und Geologie der Gegend studieren, durch
die ihn sein Weg führt, ein anderer die Lokalgeschichte,
ein dritter seine Eindrücke niederschreiben, ein vierter hält
Zwiesprache, indem er zeichnet oder aquarelliert, was Um
besonders anspricht. Bei all dem kann sich jene innere
Ruhe einstellen, wo der liebende BUck in die tieferen
Wirklichkeitsschichten eindringt und sich des tätig Sehenden
eine Vorahnung der vollkommenen Glückseligkeit
bemächtigt.

Es wird - zweitens - unsere Aufgabe sein, das solcherart

in der Freizeit Erlebte auf die übrigen Lebensbereiche
zu übertragen, vor allem auch auf die Berufsarbeit: Es

gilt, diese aus ihrer Zweckgebundenheit und rationalistischen

Erstarrung herauszulösen und jene ursprüngliche
Beziehung zu ihr wieder zu finden, wo sie als Wanderschaft
erlebt wird. Gelingt diese UmsteUung, so vermag sie jenen
Beitrag zum Ergreifen der WirkUchkeit zu leisten, der zur
Personwerdung unerlässlich ist und auf keine andere Weise
erbracht werden kann.

Dieses Hindurchdringen zu den Ursprüngen vollzieht
sich - drittens - ganz besonders in den Beziehungen zu
den Mitmenschen. Diese sind - über aUes Trennende und
Schmerzende hinweg - unsere im Geist Verwandten: Die
Gerechtigkeit - die doch nach christUcher Lebenslehre
immerhin eine der vier Kardinaltugenden ist [4], was etwa
soviel heisst wie, dass niemand wirklich Mensch sein kann,
ohne sie zu üben - diese Gerechtigkeit verlangt, dass jeder
seinem Nächsten gebe, was diesem wesensgemäss zusteht.
Solches Geben schafft erst jene lebendige Beziehung, in
der sich das Werden der eigenen Person vollzieht. Hiezu
wären die grundlegenden Schriften Martin Bubers zu Rate
zu ziehen, so vor allem die in [1] und [2] zusammenge-
fassten Aufsätze.

Noch einmal wäre - viertens - zu fragen, ob es zu
verantworten sei, dem innern Begehren nach höchster
Glücksehgkeit stattzugeben, während die Bearbeitung der
vielen Aufgaben des Alltags und der grossen des
Jahrhunderts unsere besten Kräfte dringend erfordern. Würden
nicht solche Taten in uns ein eher verdientes Glücks-
empfinden bewirken? Haben nicht gerade wir Ingenieure
in unserer Berufsarbeit jenes Hochgefühl über vollbrachte
Leistungen und mühsam errungene Fortschritte immer wieder

erleben dürfen, jene freudige Belebung unserer ganzen
Natur, die uns je und eh anspornte zu unentwegtem Durchhalten

in der Bewältigung der aUtäglichen Arbeitslast,
wie auch zu neuen Taten und kühnen Wagnissen?

Dieser Einwand ist ernst zu nehmen. Die Freude über
Geleistetes und Errungenes ist nicht nur berechtigt; sie
entspricht auch der Natur des geistig-sinnlichen Menschen
und soll daher ungeschmälert zur Geltung kommen. Aber
sie darf nicht mehr sein als Vorahnung des Endgültigen,
Hinweis darauf, dass wir kraft unseres Wesens wohl auf
den Stand des Am-Ziele-Seins ausgerichtet sind, aber im
Stande des Auf-dem-Wege-Seins leben.

Die Unterscheidung zwischen Vorfreude und endgültiger

Stülung ist für das praktische Verhalten grundlegend
wichtig: Wir sind dauernd versucht, nicht nur die
Lebenswanderung vorzeitig aufzugeben und deren Früchte zu
gemessen, sondern zugleich auch die verheissene Glückseligkeit

vorwegzunehmen. Wer solchem Hang nachgibt, gleicht
dem Touristen, der den Berggipfel ¦ mit der SeUbahn
erreicht. Wohl bietet sich ihm die selbe Aussicht dar wie
dem Bergsteiger, aber es kommt weder zu einem richtigen
Bergerlebnis noch zu innerer Wandlung noch zur Stillung
des Begehrens. Nun ist aber ungestilltes, unerkanntes, ins
Unbewusste verdrängtes Begehren erfahrungsgemäss " der
Nährboden zersetzender Gewalten: Die Begehrenskraft, die
sich nicht an sinnvoller Arbeit sättigen kann, ersetzt die
verheissene Glückseligkeit durch innerweltliche Genüsse
und befriedigt sich-an minderwertigen Schein- und Ersatzgütern,

die nicht stillen können, den ihr Erliegenden aber
süchtig machen. Mit diesem Zerfall, der sich im innersten
Kern des Einzelnen vollzieht, wird jener Punkt erreicht,
wo die Flut der Mittel Macht über den Gebrauchenden
gewinnt und ihn seiner Freiheit und Würde- beraubt, wo

Schweizerische Bauzeitung Jahrgang Heft 38 • 17. September 1970 859



die Verkaufspropaganda ein für sie fruchtbares Feld
vorfindet, das sie hemmungslos ausbeutet, wo die an den
Umsätzen interessierten Gruppen und Körperschaften die
Geschehnisse in die Hand bekommen und wo, als Folge
davon, der Raubbau an den natürlichen Beständen ins
Masslose ansteigt.

Es kennzeichnet unsere Wohlstandsgesellschaft, dass

in ihr ErfüUung und Glückseligkeit bedenkenlos tausendfach

vorweggenommen werden und dass sich kaum jemand
daran stösst. Offensichtiich ist ihr der natürliche Instinkt
abhanden gekommen, der ihr sagen würde, es geschehe
etwas gegen die Natur des Menschen und gegen die der
Landschaft. Nur wenige sind bereit, die Frage zu klären,
was Wohlstand in Wahrheit bedeutet und wie er zu
erlangen ist. Nun sind aber im Menschen immer auch Kräfte
wirksam, die sich gegen solches Abgleiten ins Unmenschliche

auflehnen. Die Auseinandersetzung ist auf den
verschiedensten Fronten in vollem Gange. Möge sie ihr wahres
Ziel, die WiederhersteUung des Menschen und seiner
Ordnung, erkennen und erreichen!

7. Schlussbemerkung
Wie bei jedem echten Problem, so entspricht auch bei

dem des Naturschutzes der äusseren Front sichtbarer
Sachverhalte und Taten ein Bereich inneren Erlebens und
Werdens. Beide Seiten SteUen gewissermassen die Projektionen

der selben Wirklichkeit auf verschiedene Ebenen
dar, wo sie erst sichtbar und gestalterischem Eingriff zu-
gängUch werden. Nachdem die naturschützlerischen
Anliegen und Aufgaben auf der äusseren Front, zeitgemässem
Denken entsprechend, schon weitgehend beschrieben worden

sind, erschien es angezeigt, nun auch die Geschehnisse
im inneren Bereiche ins Licht zu rücken.

Ausgegangen wurde von der platten Selbstverständlichkeit,

dass es das naturwidrige Verhalten der in
übersteigertem Wohlstand lebenden Kulturvölker ist, was die
natürlichen Bestände gefährdet. Dieses Verhalten bedroht
aber auch die innere Natur der einzelnen Volksgenossen.

Beide Gefährdungen sind schon heute überaus gross und
nehmen rasch weiter zu. Wenn sich nichts Grundlegendes
ändert, wird bald das Leben aller Kreatur in Frage ge-
steUt sein.

Es gibt nur einen Weg, der aus dieser Notlage herausführt:

Der Einzelne muss die Haltung, die er gegenüber
sich selbst und seiner Umgebung einnimmt, auf den
höheren Auftrag ausrichten, zu dem er sich berufen weiss.

Wenn er das tut, wird er sich sowohl seinem Wesen
gemäss als auch naturgerecht verhalten. Zugleich führt Um

dieser Weg zu jenem Gipfelpunkt, wo sich die tiefste Sehnsucht

seines Herzens erfüUt und er volle Glückseligkeit
erfährt. f

Der Weg solcher Selbstwerdung ist steh und schwer

zu finden. Es wurde anhand der abendländischen
Weisheitsüberlieferung versucht, ihn durch einige Marken
anzudeuten und dabei die wesensgemässe Zusammengehörigkeit

der äusseren Natur der Landschaft und der innern
des Menschen gebührend hervorzuheben. Die eigentliche
Arbeit, das Begehen des Weges, muss selber tun, wem die
Sinnerfüllung seines Daseins und die Erhaltung seines
Lebensraumes am Herzen liegt.

Literaturverzeichnis

[1] Martin Buber: Das dialogische Prinzip. Heidelberg 1962, Lam¬
bert Schneider.

[2] Martin Buber: Reden über Erziehung. Heidelberg 1960, Lam¬
bert Schneider.

[3] Gerhard Huber: Menschenbild und Erziehung bei Martin Buber.
Heft 108 der Kultur- und Staatswissenschaft der ETH. Zürich
1960, Polygraphischer Verlag AG.

[4] Josef Pieper: Über die Klugheit. Ölten 1947, Summa-Verlag i).
[5] Josef Pieper: Über die Hoffnung. Ölten 1948, Summa-Verlag1).

[6] Josef Pieper: Über die Gerechtigkeit. München 1953, Kösel-Ver-
lag.

[7] Josef Pieper: Glück und Kontemplation. München 1962, Kösel-
Verlag.

i) Heute im Kösel-Verlag München erhältlich.

Umschau
Verfahren für die Verarbeitung von Cr-Ni-Legierungen.

Dem Forschungslaboratorium Birmingham der International
Nickel ist es im Anschluss an die Untersuchimg des
Problems der Warm- und Kaltbearbeitbarkeit von Cr-Ni-Legierungen

mit mehr als 40 % Cr gelungen, deren Verarbeitung
zu Feindraht und Band zu ermögUchen. Solche Legierungen
sind zwar bei hohen Temperaturen ausserordentlich
korrosionsbeständig, lassen sich aber wegen ihrer schlechten
Warm- und Kaltverarbeitbarkeit schwer zu Knethalbzeug
verarbeiten. Deshalb wurden sie bisher nur als Gusswerkstoffe

verwendet. Bei der Verarbeitung neigen diese

Legierungen zu Rissbüdung entlang der Korngrenze, vor allem
an Tripelpunkten. Jedoch entsteht bei Zugabe bestimmter
Legierungselemente' an den .Korngrenzen eine plastische
Phase, die die Zähigkeit verbessert Und die Bearbeitbarkeit
der Werkstoffe ermöglicht. Die B. P. P. (boundary phase
plasticity) genannte plastische Korngrenzenphase lässt sich
zum Beispiel durch Zulegieren von Zirkon erzielen. Dabei
entsteht eine eutektische Phase aus Nickel und einer inter-
mctallischen Nickel-Zirkon-Verbindung. Da diese einen
niedrigeren Schmelzpunkt hat als die Legierung selbst, bü-
det sie sich während der Erstarrung an den Korngrenzen,
besonders- an den Tripelpunkten. Im plastischen Zustand
dürfte die Phase Spannungskon2entrationen verhindern, die
erfahrtjngsgemäss zu Korngrenzrissen führen. Solch
plastische Phasen lassen sich in einem grossen Legierungs¬

bereich erzeugen, u. a. für die Gruppe der Chrom-Nickel-
und Chrom-Nickel-Eisen-Legierungen. Derartige Werkstoffe,

die bisher grosstechnisch kaum umformbar waren,
können damit zu Halbzeug verarbeitet werden. Das
Birminghamer Laboratorium entwickelt nun eine Legierung
dieser Reihe für die industrielle Anwendung: IN 589 mit
rund 1 % Zr, 50 % Cr, Rest Ni. Diese eignet sich u. a. für
Schiffskessel und Raffinerie-Erhitzer, wo besonders gute
Beständigkeit gegen Brennstoffasche, Chloride/Sulfate bzw.
vanadinhaltige Salzgemische bis 900 ° C erforderüch ist.

DK 669.245:669.265

Schweizerische Zentrale für Handelsförderung. Der
Jahresbericht 1969/70 der Handelszentrale informiert über
eine Reihe von Reformen, die im vergangenen Jahr an die
Hand genommen worden sind und die für weitere Kreise
interessant sein dürften, wie zum Beispiel: Bereicherung
der wirtschaftiichen Mitteüungen mit Auskünften über
internationale Ausschreibungen und gewährte Kredite für
grosse Projekte in den Entwicklungsländern; Ausdehnung
der Länderdokumentationen auf Industriestaaten, wovon
«Dänemark» und «Grossbritannien» bereits erschienen sind;
Projekt zur Schaffung einer internationalen Industriedokumentation

mit Orientierung über projektierte und im Bau
befindliche Fabrikationsunternehmen in Entwicklungsländern;

Durchführung von Prospektionsreisen nach Osteuropa
und Ländern Ostafrikas zum Erkennen neuer Märkte und

860 Schweizerische Bauzeitung Jahrgang Heft 38 17. September 1970


	Natur und Mensch

