Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung
Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 87 (1969)

Heft: 38: 100 Jahre GEP

Artikel: Freundschaft - Arbeit - Freude
Autor: Ostertag, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-70771

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-70771
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Freundschaft - Arbeit - Freude
Von A. Ostertag, dipl. Ing. ETH, SIA, GEP, Zirich

Die in unserem Titel genannten Worter bilden seit einem
halben Jahrhundert den Leitspruch der Gesellschaft ehemaliger
Studierender der Eidgendssischen Technischen Hochschule (GEP),
deren hundertjahriges Bestehen in der kommenden Woche gefeiert
werden wird. Da diirfte eine Besinnung iiber den Aussagegehalt
dieser Wortzusammenstellung am Platze sein. Zwar mag mancher
die Bearbeitung jener andern Aufgaben fiir dringlicher und wich-
tiger halten, die sich aus den harten Auseinandersetzungen iiber
Hochschulfragen und aus den zahlreichen, schwerwiegenden Not-
standen in der Welt ergeben. Und iiberdies wére es durchaus
verstandlich, wenn vor allem jiingere Kollegen nicht bereit sein
sollten, sich mit jener Lebenseinstellung zu befreunden, aus der
das besagte Motto der GEP hervorging und die uns &lteren be-
wahrenswiirdig erscheint. Trotzdem sei der Versuch einer Stand-
ortbestimmung anhand dieses Leitspruches gewagt. Vielleicht fiihlt
sich der eine oder der andere im Laufe uns:rer Betrachtung an-
geregt, einige der aufgeworfenen Fragen selbstindig weiter zu
bedenken.

1. Einordnung als Grundanliegen

Die Bindestriche zwischen den drei Wortern weisen auf Be-
ziehungen hin. Welcher Art sie sind, bleibt offen, ebenso welches
Gewicht den einzelnen Wortinhalten beizumessen sei. Wer das
Leben der GEP nur von aussen betrachtet, konnte meinen, die
Pflege der Freundschaften und die Teilnahme an freudigen An-
lassen sei das Wesentliche; es stehe all das durchaus im Vorder-
grund, was iiber die Harten, Engen und Sorgen der Berufsarbeit
hinausweise, was ausgleicht, versohnt, verbindet, was das Leben
reich und schon und freudvoll macht. Gewiss ist damit ein Haupt-
zweck unserer Gesellschaft genannt. Wer aber glaubt, dieser
beziehe sich nur auf die angenehmen und heiteren Seiten des
Lebens, hat nicht verstanden, um was es in Wahrheit in diesem
Kreise geht.

Nicht umsonst steht in unserem Leitspruch das Wort
«Arbeit» in der Mitte. Es darf weder ausgeklammert noch iiber-
spielt werden. Im Gegenteil: Es ist das Kernstiick. Denn von ihm
gehen die personbildenden Erlebnisse wirklicher Arbeitsgemein-
schaften und echter Arbeitsfreude aus. Dabei ist allerdings der
Begriff «Arbeit» ganzheitlich zu verstehen: Er umfasst alles Be-
miihen, das der leiblichen, geistigen und seelischen Daseinsbewal-
tigung dient, alle Wirksamkeit wissenschaftlicher, technischer, wirt-
schaftlicher, politischer, sozialer, kultureller und religioser Art.
Die Arbeit ist die Seinsgestalt des um die Sinnerfiillung seines
Lebens bemiihten Menschen. Jede Aufspaltung nach Fachrich-
tungen, jede Abstufung und Wertung nach Berufsarten, Stel-
lungen, sozialen Zugehorigkeiten oder anderen Unterscheidungen
vertragt sich nicht mit dem Grundanliegen, das sich in ihr zu
erfiillen sucht: die Selbstwerdung des Menschen.

Wer die Denkweise der Kreise in Betracht zieht, aus denen
unser Ausspruch hervorging, weiss um die lberragende Wert-
schiatzung, welche die damaligen GEP-Kollegen der Arbeit zu-
erkannten, und er wird nicht daran zweifeln, dass auch sie sie
als die Hauptsache ihrer Erdenwanderung betrachtet haben, die
eingerahmt, begleitet, in gewissem Sinne auch gestiitzt ist einer-
seits von Freundschaften unter Kollegen und Mitarbeitern so-
wie anderseits von der Freude am unausschopfbaren Reichtum
des Daseins. Dazu gehort im besondern das Hochgefiihl iiber
vollbrachte Leistungen sowie jene wohltuende Befriedigung, die
uns das Schaffen von Werken technischer und baukiinstlerischer
Art bereitet. Fiir alle, welche die begeisternde Spannung und
den verpflichtenden Wertgehalt solchen Gestaltens erleben durf-
ten, ist es ein inneres Bediirfnis, der Arbeit den hohen Rang
eines Kernstiickes des Lebens beizumessen.

Nun ist aber dieses Werturteil nicht unbestritten. Die sich
gegen es wenden, machen geltend, man arbeite, um zu leben,
nicht umgekehrt, die Arbeit sei nur sinnvoll, wenn sie iiber-
geordneten Zwecken diene, sie miisse stets nur als Mittel ver-
standen und diirfe nie zu einem Selbstzweck erhoben werden.
Noch immer ist jenes stolze Selbstbewusstsein weit verbreitet,
das glaubt, die Arbeit, vor allem die in Industrie, Handel und
Gewerbe zu leistende Facharbeit, einer unteren Rangstufe zu-
weisen und die da tétigen Fachleute belehren zu miissen, ihr

Schweizerische Bauzeitung - 87. Jahrgang Heft 38 - 18. September 1969

DK 130.2:177.63:331

Arbeitsethos sei einseitig, eng und ermangle des Verstindnisses fiir
die hoheren Werte menschlichen Seins. Ja es wird im besondern
den Ingenieuren vorgeworfen, die unter ihnen {ibliche Uber-
bewertung der Facharbeit trage wesentlich zur Schmalerung
menschlichen Lebensraumes, zur Beschleunigung der Umsitze so-
wie zur Uberflutung aller Daseinsbereiche mit technischen Er-
zeugnissen bei. Sie sei auch mitschuldig an der Erhebung der
am wirtschaftlichen Geschehen interessierten Korperschaften zu
jenen unpersonlichen, selbstdndigen Machten, welche die ge-
schichtlichen Ablaufe eigengesetzlich bestimmen, sowie an jenen
Vorgangen, welche sowohl die menschliche Gesellschaft als auch
die Seelen der Einzelnen zerspalten. Es fallt denn auch den An-
klagern nicht schwer, die Glaubwiirdigkeit ihrer Vorhaltungen
durch Hinweise auf die hochst bedrohlichen Auseinandersetzungen
zu untermauern, die sich heute auf wirtschaftlichen, politischen,
sozialen und kulturellen Gebieten abspielen.

Unsere knappen Andeutungen lassen erkennen, dass die Auf-
fassungen iiber Bedeutung und Rang der Arbeit weit auseinander-
gehen. Dabei konnen die genannten gegensdtzlichen Richtungen
gute Grinde fir sich geltend machen. In solchen Lagen ist es
ratsam, nach jener Haltung zu fragen, der es um das Verbin-
dende, die tieferen Zusammenhénge, das Ubergeordnete geht. Man
wird sich dabei allerdings bewusst werden miissen, dass mit
den iiblichen Regeln rationalen Denkens nicht durchzukommen
ist, wo es gilt, weniger dussere Sachverhalte festzustellen, als
vielmehr innere Wahrheiten einzusehen. Weiter wird zu beden-
ken sein, dass sich solchen Einsichten stdrkste Voreingenommen-
heiten entgegensetzen. Nur wo es gelingt, diese voll bewusst zu
machen und zu iiberwinden, 6ffnet sich der Zugang zu den grund-
legenden Ordnungen menschlichen Seins, wird fassbar, was uns
da an dauerhaften Werten zu erwerben aufgegeben ist, lasst sich
die Arbeit mit ihren hohen sittlichen Werten, aber auch mit ihren
Grenzen und Gefahren zutreffend beurteilen und sinngemiss ins
Lebensganze einordnen.

Um solche Einordnung geht es in der vorliegenden Betrach-
tung. Sie betrifft grundsitzlich alles, was uns im Leben zuteil
wird. Insofern stellt sie ein Grundproblem menschlichen Seins
dar. Dieses soll nun aber nicht durch eine systematische Unter-
suchung zu kldren versucht werden. Es diirfte der Sache besser
gedient sein und entspricht wohl auch eher den Erwartungen
der Leser, wenn wir uns auf die im Titel genannten Giiter be-
schranken und dabei von den Tatbestinden ausgehen, die der
Berufstatige an seinem Arbeitsplatz vorfindet. Von daher sollen
dann Moglichkeiten erwogen werden, wie die geforderte Ein-
ordnung zu verwirklichen ware. Wir folgen dabei in wesentlichen
Stiicken den Gedankengédngen, die Josef Pieper in den im Lite-
raturverzeichnis angefiihrten Schriften im Anschluss an Thomas
von Aquin meisterhaft entwickelt hat.

2. YVom Zweck der Arbeit

Was an den Arbeitspldatzen der Erwerbstdtigen im Vorder-
grund steht, sind hauptsédchlich jene mannigfachen Aufgaben, die
sich aus der Notwendigkeit ganzheitlicher Daseinsbewaltigung er-
geben und die sachlich richtig, mit angemessenem Aufwand und
termingerecht gelost werden miissen. Damit héngen zahlreiche
Schwierigkeiten sachlicher und menschlicher Art zusammen, die
zu lberwinden, sowie Verpflichtungen gegeniiber Auftraggebern,
Geldgebern, Mitarbeitern und der Allgemeinheit, die zu erfiillen
sind 1). Im ganzen wird ein durchaus zweckgebundenes, auf fest-
gelegte Ziele ausgerichtetes Bemithen gefordert, was die verfiig-
baren Krifte erfahrungsgemaiss oft genug bis zur Grenze des
Tragbaren beansprucht. Der besinnlich Veranlagte wird nicht um-
hin konnen, nach dem Zweck dieses Einsatzes zu fragen.

Diese Frage mag in Zeiten sich mehrenden Wohlstandes,
fortschrittlicher Entwicklungen und wirtschaftlicher Bliite als un-
erheblich empfunden werden, scheinen doch die jedermann sicht-
baren Erfolge sie von selbst zu beantworten. Heute trifft das
nicht mehr zu. Es sind Umbriiche im Gange, die alles in Zweifel

1) Zum Thema: «Verantwortung in der Unternehmensfiihrung» sei
auf die vorziigliche Darstellung von Prof. Dr. Gerhard Huber in [4]
hingewiesen.

705



ziehen. Die handfesten Formeln, an die man sich bisher hielt,
jene bewidhrten Leitsdtze etwa, wonach die Berufsarbeit die Markt-
bediirfnisse vorbehaltlos zu befriedigen oder die materielle Da-
seinsnot zu wenden oder menschlichen Lebensraum zu erweitern
und zu bereichern habe, biissten angesichts der welterschiitternden
Geschehnisse unseres Jahrhunderts -ihre Glaubwiirdigkeit weit-
gehend ein. Wenn immer es stirmt und dunkle Wolken die Sterne
verdecken, braucht der Steuermann den Kompass; gerade jetzt,
wo bisher giiltige Ordnungen sich lockern, Traditionen ihre rich-
tungweisenden Krafte verlieren und iiberkommene Werte kein
Gewicht mehr haben, ist eine wirklichkeitsgem#sse Festlegung
des Arbeitszweckes doppelt notig, soll unser Einsatz letztlich nicht
in leere Sinnlosigkeiten ausarten.

Eine solche Zweckumschreibung kann aber nur wahrhaft
iiberzeugend wirken, wenn sie im Wesen menschlichen Seins
griindet. Wer sich um sie bemiiht, sieht sich daher vor die schwie-
rige und iiberdies nie zu beendende Aufgabe gestellt, sich ein zu-
treffendes Bild von der ganzen Wirklichkeit des Menschen zu
machen. Er hitte dabei sowohl die lichtvollen als auch die dun-
keln Seiten zu beriicksichtigen, ebenso die reichen Wirk- und
Entfaltungsmoglichkeiten wie auch deren Grenzen und Gefahren.
Weiter miisste in diesem Bild dem Wechselspiel von Husserer
Wirksamkeit und Verinnerlichung sein ordnungsgemisser Platz
eingerdumt werden sowie dem von Gemeinschaftspflege und
Einkehr bei sich selbst und schliesslich auch dem von Freude
und Leid. Im ganzen wire also eine lebendige, spannungsgeladene,
in stetem Wandel begriffene und alles Sein durchdringende Wirk-
lichkeit in ein Bild zu fassen, auf dem nun auch der eigentliche
Zweck eingezeichnet werden konnte, dem unser aller Bemiihen zu
dienen hitte.

Wir sind uns bewusst, dass die uns damit gestellte Aufgabe
unsere Krifte bei weitem {ibersteigt. In solchen Lagen behilft
sich der Ingenieur mit einer Arbeitshypothese. Das heisst, er fiihrt
den vielschichtigen, stets nur stiickweise fassbaren Sachverhalt auf
eine einfache, seinen Wirkmoglichkeiten angepasste Formel zu-
riick, wobei er sich aber uber die volle Nennkraft und die Giil-
tigkeitsgrenzen der Begriffe immer wieder neu Rechenschaft gibt,
die in ihr verwendet werden, und zugleich die Mingel bedenkt,
die ihr anhaften. Eine solche Formel konnte etwa lauten: Der
Zweck der Arbeit besteht darin, den uns Menschen zugewiesenen
Lebensraum so zu gestalten, dass er moglichst vielen ein wiirdiges
Dasein ermdglicht. Der Aussagegehalt dieses Satzes sei nachfol-
gend durch einige Bemerkungen deutlicher hervorgehoben.

1. Das Wort «Lebensraum» darf nicht nur materiell verstan-
den werden, also nicht nur etwa als Gesamtheit des bewohnbaren
oder technisch nutzbaren Bodens oder als das «Weltall», soweit
es auf Grund von Energieumwandlungsvorgingen feststellbar ist.
Vielmehr bezeichnet es all das, womit sich der Mensch als ganz-
heitliches Wesen erkennend und gestaltend auseinanderzusetzen,
zugleich aber auch sich ihm vernehmend und lernend, erleidend
und innerlich sich wandelnd zu &6ffnen hat. Gemeint ist die Land-
schaft, durch die der Weg fiihrt, den zu gehen jedem Einzelnen
personlich aufgetragen ist. Inbegriffen sind im besondern die un-
absehbaren Wirkfelder des Geistes, aus denen die Kulturen her-
auswachsen, die vielschichtigen und tiefgriindigen Erlebnisbereiche
der Seele und schliesslich auch der unendliche Beziehungsreich-
tum mit Mitmenschen und mit menschlichen Gemeinschaften. Da-
bei ist wesentlich, dass die gegenseitigen Verbindungen und Ab-
héngigkeiten vor die Augen treten, die zwischen den einzelnen
Bereichen bestehen, dass diese als Glieder einer hoheren Einheit
verstanden werden, dass die iibergeordnete Wirklichkeit des Le-
bensganzen, auf die alles einzelne hinweist, stets gegenwirtig
und richtungweisend sei. Es miissen also, die den Raum gestalten
und beniitzen, mit der ungeteilten Einheit ihrer Person am Werke
sein, dabei den Wesensinhalt sowie den tieferen Sinn des zu
Schaffenden und zu Nutzenden vor Augen haben und dessen Wer-
den und Wirken mit allen Fasern miterleben.

2. Bei der zergliedernden Denkweise, die heute iiblich ist,
muss befirchtet werden, das Gestalten und das Beniitzen des
Raumes werden als getrennte, in gewissem Sinne sogar gegen-
satzliche Tatigkeiten aufgefasst, die von verschiedenen Menschen
und von Gruppen mit teils gleichlaufenden, teils sich widerspre-
chenden Interessen ausgeiibt werden. Im besondern ist die mecha-
nistische Vorstellung weit verbreitet, es wiirden den Herstellern,
also den Technikern, die Bewohner des Raumes, also jene gegen-

706

liberstehen, die sich zu etwas Anderem, womdglich Edlerem, be-
rufen wihnen. Gewiss entspricht ein solches Verstindnis weit-
gehend den wirklichen Tatbestinden, nicht aber dem Wesen
menschlichen Seins. Denn dieses ldsst eine solche Zergliederung
von Titigkeiten und von sie ausiibenden Personen nicht zu, son-
dern fordert nachdriicklich die Vereinigung aller Wirksamkeiten.
der handwerklich-gestalterischen sowie der denkerischen und der
vernehmend schauenden, in der Person des Wirkenden. Diesem
geht es, sofern er sich wesensgeméss verhilt, nicht nur um das
Schaffen dusserer Werke, sondern vielmehr noch um die dadurch
bewirkte innere Wandlung und Selbstwerdung. Es ist dieses zu-
letzt genannte Anliegen, das ganzheitliche Werden und Reifen
der Person auf ihre Vollendung hin, dem bei der Festsetzung des
Arbeitszweckes volle Aufmerksamkeit zu schenken wire.

3. Vom Lebensraum heisst es, er sei uns Menschen zuge-
wiesen. Das will sagen, dass wir diesen Raum weder willkiirlich
wiahlen noch selber schaffen oder erweitern noch beliebig iiber
ihn verfiigen konnen. Er ist uns gegeben, und mit ihm ist uns
aufgegeben, ihn zu einem Geh&use umzuformen, darin sich wiirdig
leben lasst. Auch fiir die Durchfiihrung dieser Aufgabe ist uns
ein Plan gegeben, woriiber noch zu sprechen sein wird. Es
steht uns durchaus frei, diese Gegebenheiten zu bejahen oder zu
verneinen. Jedenfalls stellt uns das Leben immer wieder vor diese
grundlegende Entscheidung. Nun ist es aber eine tausendfach er-
hirtete Erfahrung, wonach, der sich zu einem Ja durchgerungen
hat, der also das Gegebene auf Grund tieferer Einsicht annimmt,
frei wird, das Wirklichkeitsgemdsse, also das zu tun, was wirklich
nottut, und dass er so schrittweise die Sinnerfiillung seiner Lebens-
wanderung erfahrt, wédhrend der eigenwillig Verneinende der
Gebundenheit an eigene und fremde Willkiir verfallt und sich an
der fortwahrenden Auflehnung gegen das ihm Gesetzte aufreibt.
Wer sich also mit der Frage nach dem Zweck der Arbeit befasst,
wird sorgfaltig zu beriicksichtigen haben, was uns Menschen ge-
geben und geschickt ist.

4. Der Aussagegehalt unseres Satzes iliber den Arbeitszweck
héingt ganz und gar von der Bedeutung ab, die dem Wort «Men-
schenwiirde» beigemessen wird. Wer die landesiibliche Redeweise
hieriiber befragt, stellt mit Erstaunen fest, dass sie es nur selten
auf die Haltung der Menschen bezieht, wie es eigentlich richtig
wiare, sondern vielmehr auf die #usseren Lebensbedingungen:
diese sollen notfrei, gerecht, sicher, gut sein. Jedermann fordert
«menschenwiirdige» Zustdnde und meint damit Verhiltnisse, die
den auf Grund seines stets einseitigen Weltverstdndnisses gebil-
deten Erwartungen entsprechen. In diesem, im Grunde sachwidri-
gen Sprachgebrauch wird deutlich, wie sehr in unserer Zeit alles
nach sichtbaren Taten, Leistungen und Erfolgen auf dem Gebiet
dusserer Lebensausstattung drangt, wie wenig die Frage bedacht
wird, was unserem Leben in Wahrheit Inhalt und Sinn gibt. Diese
Uberbewertung #usserer Wirksamkeiten hat zu einer General-
mobilmachung aller irgendwie verfiigbaren Kréfte fiir die be-
schleunigte Erschliessung unseres Planeten gefiihrt. So erstaunt
es nicht, dass nichts mehr fiir das Wenden der eigentlichen
menschlichen Note iibrig bleibt, dass die vielen, von der starken
Stromung #Husserer Geschehnisse Mitgerissenen seelisch verarmen
— wovon schon ihre entartete Sprache und ihr «motorisierter»
Lebensstil zeugen — und dass gerade das nicht erreicht wird,
worum es im Grunde ginge und den hohen Einsatz segnete: eine
wahrhaft wiirdige Lebensgestalt. Dieser beunruhigende Sachverhalt
legt es uns nahe, das grosse Wort von der Wiirde des Menschen
naher zu bedenken.

3. Von der Wiirde des Menschen

In unserer Hypothese iiber den Arbeitszweck wurde gesagt,
der Lebensraum sei so zu gestalten, dass er moglichst vielen ein
wiirdiges Dasein ermoglicht. Wir versuchen die Frage, was hier
unter «wiirdiges Dasein» zu verstehen sei, zundchst an einem ein-
fachen Modellfall zu beantworten. Gesetzt, ein Vater rufe seinen
minderjahrigen Sohn aus dem Kreis der Spielgefahrten heraus
und beauftrage ihn mit der Durchfithrung einer wichtigen Dienst-
leistung. Die Wiirde erscheint hier in folgenden Formen:

Eine erste ergibt sich aus der Berufung des Sohnes. Durch
diesen Akt erhebt der Vater den bisher noch in der Spielphase
Lebenden in den Stand eines Mitarbeiters: Er wiirdigt ihn eines
Auftrags. Damit gibt er ihm zu verstehen, dass er ihm Vertrauen
schenkt, und er bringt die Bedeutung dieses Schrittes durch die
Wiirde der Haltung zum Ausdruck, in der er dem Sohne begegnet.

Schweizerische Bauzeitung - 87, Jahrgang Heft 38 - 18. September 1969



Eine zweite Erscheinungsform wird im Verhalten des Sohnes
sichtbar: Dieser kann den sinngemissen Vollzug des erhaltenen
Auftrags durchfithren oder verweigern. Er hat sich also ent-
sprechend zu entscheiden. Sagt er ja, antwortet er auf das viter-
liche Wort mit einer angemessenen Tat, so ist sein Verhalten
verantwortlich, und er erweist sich des hoheren Standes wiirdig,
in den er gerufen wurde. Im andern Fall sondert er sich aus der
Gemeinschaft mit seinem Vater aus und verfehlt den Sinn seiner
Berufung oder erfahrt — vielleicht — das not- und gnadenvolle
Schicksal des «verlorenen» Sohnes.

Vom Auftrag ist zu fordern, dass er wirklichkeitsgemdss und
gerecht sei: Er muss sich in die Gesamtlage einfiigen und da die
Erfiillung eines echten Bediirfnisses, das Wenden eines wirklichen
Notstandes zum Inhalt haben. Zugleich hat er dem Beauftragten
das Seine, namlich den zu dessen Selbstwerdung notwendigen
Lebensraum zukommen zu lassen. Der Auftrag darf also nicht
willkiirlich erteilt werden, nicht einseitig nur eigenen oder Grup-
peninteressen dienen, sondern hat sowohl den sachlichen Erfor-
dernissen der Gesamtlage als auch den berechtigten Anspriichen
des Beauftragten zu geniigen und jene Handlungen in Gang zu
setzen, die, aufs Ganze gesehen, wirklich nottun.

Jeder Auftrag ist das Werk eines Auftraggebers. Dieser muss
sich der Tatsache bewusst sein, dass er in einer lebendigen, hier-
archisch aufgebauten Lebensordnung steht, in der er als Vater
oder Vorgesetzter eine gehobene Stellung einnimmt: Dank seiner
Berufung an diesen Posten kommt ihm ein hoheres Mass an
Entscheidungsfreiheit, Verfiigungsgewalt und Autoritdt zu, was
ihn zu einer entsprechenden «wiirdigen» Haltung verpflichtet.
Schon was vorhin iiber den Auftrag gesagt wurde, macht deut-
lich, von welcher Art diese Verpflichtung ist. Auch der Vor-
gesetzte hat sich einer Ordnung zu fiigen, die ihm gesetzt ist,
und er muss sein Verhalten einer hoheren Instanz gegeniiber ver-
antworten, steht also beziiglich dieser durchaus in der Stellung
eines Beauftragten. — Hier wire an den Hauptmann von Ka-
pernaum zu denken, der schlicht und erhaben von sich sagte, auch
er sei ein Mensch, der unter Vorgesetzten stehe und unter sich
Soldaten habe (Mat. 8, 9).

Je hoher der Vorgesetzte in der Stufenleiter der geltenden
Rangordnung steigt, desto stidrker ist er versucht, die grosseren,
ihm zukommenden Vollmachten unter dem Druck der ihm iiber-
bundenen Verpflichtungen und auch aus dumpfen Ichgebunden-
heiten willkiirlich zu missbrauchen. Immer hiufiger trifft er seine
Entscheidungen nicht mehr eindeutig und verantwortlich und
erteilt seine Auftrige nicht mehr wirklichkeitsgeméss und gerecht.
Wiirde kommt jenem Vorgesetzten zu, der dieser Versuchung
widersteht, der aus tieferer Einsicht in das wesensgemdiss Gebotene
seiner Berufung treu bleibt. Solche Bewahrung ist allerdings nur
dem moglich, der seine Verbindung zum Ubergeordneten durch
immer wieder neue Befassung mit den Grundfragen seines
Menschseins lebendig erhilt.

Das Vater-Sohn-Verhiltnis stellt eine Grundbeziehung
menschlichen Seins dar, die in sinngem#sser Abwandlung auf alle
Formen des Zusammenlebens zu iibertragen ist, wie sie sich in
Schule und Erziehung, Staat und Gesellschaft, ganz besonders
aber im Berufsleben ausgebildet haben. Uberall gibt es Fiihrende
und Gefiihrte, haben diese auf die Anordnungen jener durch ent-
sprechendes Verhalten zu antworten, sind jene gehalten, in allem,
was ihnen ihre Stellung zu tun aufgibt, eine nicht nur sachlich
richtige, sondern auch menschlich verantwortbare Haltung ein-
zunehmen.

Nun besteht aber auch eine entsprechende Zuordnung der
eigenen Person, sofern sie zur Miindigkeit gereift ist, zu ihrem
Gewissen als der dieser gegeniiber auftraggebenden, wertenden
und richtenden Instanz. Das im Leben erstarkte, nicht durch
Wesensfremdes iiberlagerte Gewissen sieht nicht nur die jeweils
vorliegende Lage, wie sie in Wirklichkeit ist, also nicht getriibt
durch das Ja oder Nein eigenen oder fremden Willens, sondern
es weiss iiberdies auch um jenes Verhalten, das im jeweils gege-
benen Fall richtig wire, und es setzt sich fiir dessen Vollzug be-
harrlich ein. Es will, dass getan werde, was im Ganzen wirklich-
keitsgemdss ist, weil es weiss, dass nur durch solches Tun Frei-
heit und Wiirde der Person gewahrt werden konnen.

Ihr eigentlicher; voller Sinngehalt und ihre letzte Vollendung
erreicht die Vater-Sohn-Beziehung allerdings erst da, wo sich

Schweizerische Bauzeitung - 87. Jahrgang Heft 38 - 18. September 1969

das viterliche Du zum ewigen Du ldutert, wo die Beziehungen
zu den Weggefahrten als Gleichnisse derjenigen zu Gott verstan-
den und so in ihrem eigentlichen Sinngehalt erlebt werden. Wem
das zuteil wird, erfihrt erst die Wiirde in ihrer vollen Kraft.
Thm enthiillt sich auch die wahre Bedeutung des Gewissens: Er
empfindet es gleichsam als Empfangsorgan fiir den Willen seines
himmlischen Vaters, dem er zu gehorchen sich bemiiht, weil er
der Gewissheit teilhaft geworden ist, dass nur solcher Gehorsam
die dem viterlichen Anspruch gemisse Antwort darstellt.

Wiirde kommt dem Menschen, wie nun deutlich geworden
sein diirfte, immer dann zu, wenn er sich der Ordnung unter-
zieht, die ihm gesetzt ist, und die Priifungen besteht, die ihm auf
seiner Erdenwanderung auferlegt werden. Genau diese Bedingun-
gen sind es, wogegen sich der sich miindig wahnende Abendlander
seit der Aufklarung immer heftiger aufgelehnt hat. Er widersetzt
sich ihnen heute anscheinend mehr als je! Dieses Benehmen ist,
obwohl alles andere als klug, doch durchaus verstandlich: Lange
genug hatte ihm der unerbittliche Machtanspruch weltlicher und
geistlicher Obrigkeiten die freie Entfaltung seiner Anlagen vor-
enthalten und ihn sowohl geistig als namentlich auch seelisch
bedriickt. Nachdem es ihm schliesslich gelungen war, sich — wie
er glaubt — durch eigene Kraft aus dieser zu tiefst entwiirdigenden
Bevormundung zu befreien, hat er durch seine eigenen Forschun-
gen und Verwirklichungen bewiesen, dass er das Dasein zum
mindesten technisch zu bewaltigen versteht und auch fahig ist,
ohne Konige, Priester und Kirchen Lebensbedingungen zu schaf-
fen, die seinem gereiften Welt- und Selbstverstandnis gemass sind.
Es diirfte leicht einzusehen sein, dass ihm sein hiedurch gestirktes
Selbstbewusstsein es nicht zuldsst, sich aufs neue einer Obrigkeit
zu beugen, die sich fiir befugt ausgibt, ihm Ordnungen zu setzen
und Wege vorzuschreiben.

So sehr diese Begriindung einleuchtet, so irrefithrend ist sie;
denn sie beruht auf einer verhingnisvollen Verkennung der vollen
Wirklichkeit des Menschen: Sie klammert n#mlich die Grund-
frage aus, wozu dieser berufen und bestimmt ist. Das geschieht
nicht von ungefihr: Man weicht dieser Frage aus, weil jede giil-
tige Antwort auf sie «unvermeidlich eine Aussage iiber das Wesen
Gottes, iiber die menschliche Natur und iiber das Verhaltnis von
Schopfer und Geschopf in sich schliesst, iiber Gegensténde also,
die niemand endgiiltig begreift» [10] S. 50. Trotz unseres stets
mangelhaften Begreifens dieser Dinge hat der Berufene dariiber
zu entscheiden, ob er auf den Anruf Gottes durch entsprechendes
Verhalten antworten soll oder nicht, ob er sich also als GeschGpf
seinem Schopfer gegeniiber zu verantworten habe oder seinen
eigenen Willen durchsetzen solle. Verneint er ndmlich die seins-
stiftende Grundbeziehung zu seinem Schopfer, dann verschliesst
sich ihm der nicht auszulotende Bereich iibernatiirlicher Wirklich-
keiten, aus dem die Antworten auf die Grundfragen nach den
Urspriingen, den letztlich giiltigen Richtmassen und dem Sinn
des Lebens hervorgehen, dann erhebt der Neinsager — als Ersatz
fiir diesen Seinsverlust — von Seinesgleichen ersonnene Heilslehren
und Leitbilder in den Rang absoluter Wahrheiten, dann bindet
er sich mit der ganzen Glut seines metaphysischen Verlangens
an diese und wird Knecht der Bewegungen und Institutionen,
welche die Verwirklichung der aus solchen Utopien abgeleiteten
Programme auf ihre Fahnen geschrieben haben.

Wer sich jedoch fiir die Bejahung seiner Geschopflichkeit
entscheidet, dem kann es widerfahren, dass, wahrend er immer
tiefer in das spannungsgeladene Neuland seines Geschopfseins
eindringt, ihm unvermittelt der kategoriale Unterschied aufgeht,
der zwischen ihm und seinem Schopfer besteht. Der Durchbruch
zu solcher Schau stellt fiir den, der ihm standhilt, eines der er-
schiitterndsten und zugleich erhebendsten Erlebnisse seines Lebens
dar: Erschiitternd, weil sich der Ergriffene mit einem Schlag
seines wirklichkeitswidrigen Verhaltens und seiner rebellischen Hal-
tung bewusst wird, welche Einsicht es ihm verunmdglicht, vor
dem Allwissenden und Allmichtigen zu bestehen — hier ware
etwa an Petri Fischzug zu denken, Luk. 5, 1—11—; erhebend, weil
er trotz seines Versagens und seiner Auflehnung sich vom himm-
lischen Vater personlich erkannt, berufen und geliebt weiss. Jetzt
wird ihm auch klar, dass es nicht eine menschliche Instanz ist,
sondern die unendliche und unbegreifliche Vaterliebe, die ihm
Ordnungen ins Herz geschrieben und ihm seinen Weg mit den
oft sehr dunkeln Durchgingen vorgezeichnet hat. Weiter begreift
er, dass diese Setzungen die einzige, seinem wahren Wesen ge-

707



masse Moglichkeit darstellen, Mensch in vollem Sinne zu werden
und seinen Auftrag zu erfiillen.

Wo sich solche Durchblicke 6ffnen, wird auch verstandlich,
weshalb erst hier, im Beziehungsfeld zwischen dem Schépfer und
dem zu seinem Partner berufenen Geschopf, die Wiirde ihre
eigentliche Grésse und ihre volle Wirkkraft erreicht: Das unzer-
storbare, im tiefsten Wesensgrund lebendige Wissen, von Gott
selbst — nicht von Menschen oder innerweltlichen Instanzen! —
zu Mitarbeitern am Schopfungswerk berufen zu sein, prigt sich,
auch wenn es noch so sehr von Angsten und Zweifeln iiber-
schattet wird, in Haltung und Verhalten des Wissenden bis in
die kleinsten Verrichtungen des Alltags hinein aus und verleiht
diesem jene geheimnisvolle, ihm selbst kaum bewusste Stirke,
die ihn befdhigt, in den Notstdnden seines Alltags das jeweils
Richtige zu tun und die ihm anvertrauten Menschen den rechten
Weg zu fiihren.

Es ist nun zu kldren, wie der Auftrag an den miindig Ge-
wordenen lautet, wenn unser Modellfall auf dessen Beziehung zu
seinem gottlichen Vater angewendet wird. Es sei versucht, diese
Frage dadurch zu beantworten, dass vom schon mehrfach ge-
brauchten Bild des Lebensweges mit seinen Durchgéingen ausge-
gangen und bedacht wird, was der zu solcher «Fahrt» Ausge-
zogene er-fahrt. Da wiren vor allem die folgenden Wandlungen
Zu nennen 2):

Erstens berichtigt, erweitert und vertieft das am eigenen Leib
oft genug demiitigend und schmerzlich Erfahrene das Bild, das
sich der Gehende von der Welt macht, in der er lebt und mit der
er sich auseinandersetzt. Dieses Bild reift dadurch zu stets ge-
nauerer Wirklichkeitsgemassheit aus und ermoglicht so das Tref-
fen verantwortbarer Entscheidungen und ein richtiges Verhalten.

Zweitens formt die Wanderschaft den Gehenden: Das Su-
chen, Gehen, Erfahren und innere Verarbeiten des Erlebten bil-
den gleichsam die Schritte, durch die der Berufene — und das
sind wir im Grunde alle — auf seine Vollendung hin wichst. Er
folgt dabei den Figuren eines geheimnisvollen Bauplanes, der
seinem innersten Wesenskern eingepflanzt ist, den er zwar nicht
bewusst kennt und ihm auch in seiner endgiiltigen Gestalt ver-
borgen bleibt, der sich ihm aber Schritt um Schritt in kleinen
Stiicken enthiillt. Es ist scine tiefste, echteste, wenn auch oft
arg lberlagerte Sehnsucht, diesem Plan zu folgen, auch und ge-
rade dort, wo er durch Leid und Schmerz und Not hindurch-
fithrt und sein Sinn dunkel ist; denn in der Tiefe weiss er, dass
sich ihm nur so das Geheimnis seiner Erdenwanderung enthiillen
und er der wahren Gliickseligkeit teilhaftig werden wird.

Drittens fiihrt die Wanderung zu immer neuen Weggefihrten,
schafft Beziehungen, Freundschaften, Gemeinschaften und erfiillt
so ein weiteres menschliches Grundbediirfnis. An die Vorginge
der Begegnung, der Zusammenarbeit an einem gemeinsamen Werk,
des Sicheinfiigens in eine geordnete Gemeinschaft, des Dienens
und des gegenseitigen Forderns der innern Entwicklung kniipfen
sich die tiefen Erlebnisse weltweiter Zusammengehorigkeit und
schicksalhafter Verbundenheit mit allen Geschopfen; es bilden
sich dabei aber auch ganz personliche Ich-Du-Beziehungen, iiber
die noch zu sprechen sein wird.

Viertens bricht im Gehenden frither oder spiter, dann aber
immer zwingender, die Einsicht durch, dass er in einer unauflos-
baren, lebenstiftenden Verbindung zu seinem Schopfer steht, eben
in jenmer iibernatiirlichen Vater-Sohn-Beziehung, in der die ihm
zukommende Wiirde ihre hochste Kraft erreicht. Das Bewusst-
werden solchen Riickverbunden- und Gehaltenseins, das sich,
wenn liberhaupt, meist erst in reifem Alter einzustellen pflegt,
hat nichts zu tun mit hergebrachter Wortfrommigkeit oder mit
einem Fiir-wahr-halten iibernommener oder schulisch gelernter
oder gar aufgezwungener Lehrsitze religiosen Inhalts. Hiefiir
massgebend ist allein die innere Schau der Gotteskindschaft, die
meist in Verbindung mit ganz personlichen Wanderschaftserleb-
nissen durchbricht. Sie setzt die Vorgidnge innern Werdens und
Reifens immer wieder neu in Gang. Wem sie zuteil wird — wer
sich ihr nicht eigenwillig verschliesst —, der sieht auch ein, dass
die Wanderschaft, die er allem #ngstlichen Besorgtsein um Sicher-
heit und Geborgenheit zum Trotz angetreten hat, nicht etwa nur
eine voriibergehende Episode oder eine blosse Entwicklungsphase

2) Hieriiber ist u. a. auch in [16] unter: «5. Die dreifache Bedeu-
tung der Arbeit» berichtet worden.

708

darstellt, sondern der seinem Erdendasein gemisse Stand ist. Nur
als Wandernde und in Wandlung Begriffene leben wir! Dement-
sprechend kann das Ziel niemals ein innerweltlicher Zustand einer
menschlichen Vorstellungen entsprechenden Vollkommenheit sein,
wie ihn die modernen Ideologien aller Farbungen so sehr an-
streben. Solche Sikularisationen vermdgen nie zu erfiillen, was
sie versprechen, weil sie einseitig und wirklichkeitswidrig sind:
Sie wollen unrechtmissig vorwegnehmen, was dem, der durchhalt,
am Ende seiner irdischen Wanderschaft zuteil wird: die wahre
Gliickseligkeit des Erreichthabens, auf die er hofft, weil er ein-
gesehen hat, dass er seinem ganzen Wesen gemiss auf sie hin an-
gelegt ist.

Unsere Bemerkungen iiber die Menschenwiirde ergaben sich
aus dem Versuch, den Zweck der Arbeit zu umschreiben. Dieser
kann, wie nun deutlich geworden sein diirfte, nicht nur im Her-
stellen notfreier und gerechter Zustinde bestehen. Die statische
Vorstellung muss endgiiltig aufgegeben werden, wonach das
eigentliche Verlangen des Menschenherzens sich durch eine mog-
lichst vollkommene dussere Lebensausstattung stillen liesse. Jeder
Einsichtige weiss aus Erfahrung, dass das eizseitige Streben nach
solchen Zielen zu geistiger Erstarrung sowie zu seelischer Aus-
hohlung der Strebenden und der Nutzniessenden fiihrt. Gewiss
bleibt die Alltagsarbeit an jene Zwecke gebunden, die sich aus
der Notwendigkeit der Daseinsbewiltigung ergeben. Aber dem
wirklichkeitsoffenen, mit Hingabe Arbeitenden erschliessen sich
schrittweise immer tiefere Seinsschichten, und er wird der person-
wandelnden und gemeinschaftsbildenden Erlebnisse gewahr, zu
denen ihm seine Arbeit verhilft und die dieser Sinnerfiillung und
Wiirde verleihen.

4. Freude und Gliickseligkeit

Eigentlich miisste das dritte Wort im Leitspruch der GEP
das mnatiirlichste, unproblematischste Ding der Welt sein: Dass
wir uns iiber den unendlichen Reichtum des Lebens, der sich
uns in tausend Begebenheiten immer wieder neu kundtut, von
Herzen freuen, gehdrt doch wohl zur Grundhaltung des seelisch
gesunden Menschen und bedarf, wie man meinen sollte, keiner
besondern Begriindung.

Nun zeigt sich aber, dass die Zeitgenossen mehrheitlich offen-
sichtlich nicht fahig, vielleicht sogar nicht willens sind, die freude-
offene Grundeinstellung zu vollziehen: Alles weist darauf hin,
dass sie die Freude nur als Beigabe zum Leben verstehen, aller-
dings als eine belebende, begeisternde, begliickende und daher
hochst wiinschenswerte Beigabe, aber doch nur als etwas von
geringerem Range, das keineswegs mit der Berufsarbeit oder gar
dem Dienste an den hohen Zielen auf gleiche Linie zu stellen
wire, die sie sich gesteckt haben. Diese Einschitzung wird etwa
an der Art deutlich, wie im allgemeinen versucht wird, sich
Freude zu verschaffen oder andern solche zu bereiten, ebenso
am fragwiirdigen Wert der hiefiir gewahlten Mittel. Sie ist aber
auch von nicht geringer volkswirtschaftlicher Bedeutung, wie
aus dem {lberragenden Interesse der einschldgigen Handels-, Ge-
werbe- und Industriezweige an den auf diesem Gebiet zu erzie-
lenden Umsédtzen hervorgeht. Der solchen Zwecken dienende
Giiterstrom ist nicht nur bezeichnend fiir die hemmungslose Ge-
wandtheit der Kaufleute und die kritiklose Dienstbeflissenheit der
Techniker, sondern mehr noch fiir die geistige Tragheit und die
innere Leere einer Gesellschaft, die sich auf solchen Handel be-
denkenlos einldsst und glaubt, sich auf diese Weise sittigen zu
konnen.

Wer Freude nur als Beigabe wertet, verlangt und gonnt sich
Zu wenig, begniigt sich mit minderwertigem Ersatz und schmilert
dadurch den ihm von Natur aus zustehenden Reichtum an Mog-
lichkeiten innern Erlebens, dessen er zur Selbstverwirklichung un-
abdingbar bedarf. Der seelische Notstand, der sich aus dieser
Verengung ergibt und bereits ernstzunehmende Formen angenom-
men hat, ldsst es als angezeigt erscheinen, die Bedeutung des
Wortes «Freude» naher zu untersuchen. Wir fragen also, was
sich zutrage, wenn einer sich freut, wenn zum Beispiel ein Wan-
derer nach miihseligem Marsch in der Sonnenglut durch eine
ode Gegend ausgebrannt und durstig den ersten Brunnen er-
reicht, trinkt und freudig ausruft: «Welch herrliches Gut ist
doch frisches Wasser!» Es sind vor allem vier Dinge, die da zu
bedenken wiren:

Erstens muss sich ein Bediirfnis eingestellt haben, das nach
Befriedigung verlangt. Die Spannung muss sich aufgebaut haben

Schweizerische Bauzeitung - 87. Jahrgang Heft 38 - 18. September 1969



und auch bewusst geworden sein, die besteht zwischen dem gegen-
wartigen, noch unbefriedigten Zustand, dem Durst, und jenem
des Gestilltseins. Sie wirkt um so nachhaltiger, je tiefer die
Eindriicke der Wanderschaft erlebt werden. Da zeigt sich, dass
die schweren stdrker wirken als die freudigen, dass es vor allem
Miihsal und Not, Leid und Schmerz, Ungewissheit und Zweifel
sind, was die Sehnsucht nach Stillung zu einer zwingenden, die
Person wandelnden Macht steigert.

Eine zweite Voraussetzung besteht darin, dass dem Bediirf-
tigen das Gut zukomme, das ihm gemdiss ist; dass ihm jener be-
sondere Trank zuteil werde, der den Durst seiner Seele wirklich
zu stillen vermag. Er kann ihn weder selber herstellen noch
sich selber verschaffen. Wohl aber hat er sich dariiber klar zu
werden, was fiir ein Gut das ist, wo er es findet und wie er
sich bereitmachen kann, es zu empfangen und sich anzueignen,
wenn immer es sich ihm anbietet — wenn immer ihm begegnet,
was dem samaritischen Weib an Jakobs Brunnen widerfuhr
(Joh. 4, 1-42).

Drittens besteht die Freude in einem Zustand starker seeli-
scher Ergriffenheit. Sie kommt iiber den Trinkenden als Antwort
auf das Gesittigtwerden, auf das Zuteilwerden des ihm gemaéssen
Gutes. Dass seine Seele auf solche Weise antwortet, ist nicht
sein Werk und tibersteigt auch sein Vermodgen; es geschieht in
ihm, ist ganz und gar Geschenk. Daher mischt sich in die Er-
lebnisse der Stillung, welche das Zuteilwerden des Gutes be-
wirkt, und der Freude, welche die Stillung auslost, das Gefiihl
einer schlechthin nicht abzutragenden Dankesschuld.

Viertens bedeutet die Aneignung des Gutes, das Trinken und
Anverwandeln des Trankes, hdchste seelische Wirksamkeit. Es
bleibt nicht beim passiven Genuss einer irgendwie begliickenden
Gefiihlserregung. Vielmehr kommt ein geistiges Verarbeiten und
ein seelisches Bewiltigen des in der Tiefe Erlebten in Gang, das
den Beschenkten innerlich wandelt. Es ist diese Bereicherung
durch das angeeignete Gut, dieser Zuwachs an wesensgemassem
Inhalt, wodurch sich der Stillung ein Element des Dauerhaften
zugesellt und der Freude die Bedeutung eines Vorgeschmacks
der Gliickseligkeit, also jener endgiiltigen Erfiillung verleiht, von
der uns der Offenbarungsjiinger in so iiberaus starken Bildern
Kunde gibt (Off. 4, 1—11).

An dieser Stelle ist zu fragen, warum wirkliche Freude sich
nur selten ereigne. Beim iiberbordenden Reichtum an Kostbar-
keiten sowie an Wirk- und Genussmoglichkeiten, der in den Wohl-
standslindern heute fast jedermann verfiigbar ist, miisste es doch,
sollte man meinen, nicht schwer fallen, jedem das ihm gemésse
Gut zukommen zu lassen! Trotzdem herrscht bittere Armut an
wahrer Freude. Warum?

Ein erster Grund liegt darin, dass kaum jemand bereit ist,
die Voraussetzungen fiir das Zuteilwerden echter Freude zu be-
denken, geschweige denn zu erfiillen, dass man allgemein meint,
Freude liesse sich ohne besondere Anstrengungen beschaffen, ja
sie sei durch blossen Kauf lustbereitender Marktwaren zu er-
halten. Nun ist aber Freude, wie oben gesagt wurde, Antwort auf
das Stillen seelischen Durstes, der sich nur auf miihseliger Wan-
derung einstellt. Es miissen also die Priifungen bestanden werden,
die das Leben stellt, und zwar sowohl die personlichen als auch
die der Gesellschaft, der man als Glied angehort: Nur in ernst-
hafter, auf den Grund gehender Auseinandersetzung mit den
konkreten Aufgaben, Schwierigkeiten und NoGten des Alltags und
des Jahrhunderts, die sich weder aufteilen noch an einzelne
Fachleute oder Institutionen zur Erledigung abtreten lasst, son-
dern die jeder personlich durchzufiihren hat, bildet sich jener
Zuwachs an personeigener Substanz, der als Zuteilwerden von
gemiassem Gut erlebt wird, somit die Stillung seelischen Ver-
langens bedeutet. Wer sich jedoch Freude zu verschaffen sucht,
ohne den steilen Pfad der Priifungen und der Bew&hrung ge-
gangen zu sein, nimmt unrechtmissig vorweg, was ihm erst nach
vollzogener Ganzwerdung seiner Person zukidme; er erntet nicht,
was seine Sehnsucht zu stillen vermochte, sondern verkehrt sein
Verlangen in schale Siichtigkeit, die ihn an Leib und Seele
schadigt.

Die seinswidrige Vorwegnahme der Erfiillung geschieht aus
jener Hoffnungslosigkeit, die den Geist unserer Zeit in beson-
derem Masse kennzeichnet. Sie ist wirklichkeitswidrig, da sie den
Wanderschafts-Charakter menschlichen Daseins zerstort [6] ITI. Ka-
pitel. Gemeint ist jener Ungeist, der nicht nur den FEinzelnen,

Schweizerische Bauzeitung + 87. Jahrgang Heft 38 + 18. September 1969

sondern auch Staat, Wirtschaft und Gesellschaft zu beschleunigter
Steigerung des Wohlstandes anspornt und alles als nebensdch-
lich ansieht, was nicht im Dienste des Strebens nach diesem Ziel
steht. Was man zu erlangen wiinscht, was die Gefiihrten for-
dern und die Fiihrenden versprechen, sind recht eigentlich para-
diesische Zustdnde, wo alle Anliegen erfiillt, alle Spannungen aus-
geglichen, alle Miihsale iiberwunden sein werden. Aber auch
bei deren Herstellung soll, getreu dem Grundsatz hochster Pro-
duktivitédt, alles vermieden (ausrationalisiert!) werden, was Schwie-
rigkeiten bereiten, die Prozessabldufe storen, zu Auseinander-
setzungen fiihren konnte. Im gesattigten Wohlstand sind die be-
lebenden Gegensitzlichkeiten von Zweifel und Gewissheit, Sehn-
sucht und Erfiillung, Miihsal und Stillung weitgehend entropisch
ausgeebnet, und die spontanen Ausserungen des geistig-sittlichen
Lebens, die nach Jacob Burckhardt [1], S. 29, zur Kultur gehdren
und deren Zuteilwerden in besonderem Masse Freude bereiten
wiirde, finden weder Verstindnis noch Entfaltungsraum. Dennoch
weiss auch der von solchem Ungeist Gebannte in der Tiefe
seiner Seele um die Seinswidrigkeit solcher Vorwegnahme, und
so mag ihm im Traum die abgriindige Vision eines seelischen
«Warmetodes», bei dem alle Spannungen verschwunden und alle
Lebensdusserungen erstorben sind, in Flammenschrift an der ge-
tinchten Wand erscheinen (Dan. 5, 1—30) 3).

Ein zweiter Grund mangelnder Freude ist das krampfhafte
Festhalten an dem, was man zu haben und zu sein glaubt: Besitz,
Macht und Ansehen; Stellung, Wirkfelder und Schaffenskrafte;
Verbindungen, Grundsétze und Leitbilder. Kennzeichnend fiir den
solcher Art Festgefahrenen ist die Vorstellung, menschliches Sein
bestehe in einem im wesentlichen unverénderlichen Zustand mog-
lichst hoher Vollkommenheit, der sich durch den Erwerb von
Giitern sichern, erhalten, bereichern, angenehmer und schoner
‘machen liesse. Dieses statische Seinsverstindnis verschliesst sich
der Einsicht, dass alles nur rechtlich Erworbene anverwandelt,
d. h. in seinem wahren Wesen erkannt und zu personeigener Sub-
stanz verarbeitet werden miisse, soll es zu wirklichen Besitz wer-
den. Und auch dann ist das Erworbene immer wieder in Frage zu
stellen, von Grund auf neu zu bedenken, der rasch sich wan-
delnden innern und &Husseren Lage anzupassen. Wo diese fort-
wihrende Befassung unterbleibt, verwandeln sich die Beziehungen
zu den Giitern des Alltags unversehens in zwingende Abh#ngig-
keiten, welche die freie Entscheidung {iiber eigenes Verhalten
schmilert, und es stellt sich jene &dngstliche Besorgtheit ein, die
nur noch darauf bedacht ist, den nur formalen, jedoch nicht an-
verwandelten Besitz wenigstens in seinem Husseren Bestand zu
erhalten, zu mehren und gegen jegliche Gefédhrdung zu schiitzen.
Dass der in solcher konservativer Haltung Erstarrte nicht bereit
ist, das ihm gemisse Gut sich anzueignen, diirfte ohne weiteres
verstdndlich sein.

Man sollte meinen, die Gefahr solcher Verhartung sei in einer
Zeit derart stiirmischer Fortschritte, wie wir sie heute erleben,
gebannt, zeugen diese doch von einer iiberaus lebensbejahenden,
zukunftsfreudigen Lebenseinstellung. Einer genaueren Betrachtung
konnen jedoch die untriiglichen Anzeichen einer ernsthaften Ver-
steifung in geistigen und seelischen Bereichen nicht entgehen. Da-
von wiren etwa zu nennen: die immer straffere Ausrichtung der
Wirksamkeiten in allen Zweigen des Erwerbslebens, vor allem
in Wirtschaft, Politik und Verwaltung, auf die fortwahrende Stei-
gerung des allgemeinen Lebensstandes, der wirtschaftlichen Bliite
und der unpersonlichen Macht der daran beteiligten Korperschaf-
ten, sodann die einseitige Verlagerung aller irgendwie verfiigbaren
Krifte aus der Mitte des Seins nach den Randbezirken einer
nur noch materiellen Daseinsausstattung, die dadurch eine mass-
lose und durchaus wesenswidrige Forderung erfahrt, wiahrend die
Pflege der dem Menschen gemissen Giiter unterbleibt; weiter
die Uberbewertung der Wissenschaften und Techniken, die in
den Rang eigentlicher Heilslehren hinaufgehoben werden, die
iibersteigerten Zukunftserwartungen, die nichts anderes als eine
Flucht aus den Gegebenheiten und Aufgaben von hier und jetzt
nach vorn bedeuten, sowie die schon mehrfach erwdhnte Bin-
dung an wirklichkeitswidrige Leitbilder, und schliesslich die er-
schreckende Ratlosigkeit in den Krisen und gegeniiber den Auf-
gaben unseres Jahrhunderts, sowie die offensichtliche Unfahig-
keit unserer Generation, ihrer Herr zu werden. Daran diirfte

3) In diesem Zusammenhang sei auf den hdchst lesenswerten Auf-
satz: «Der moderne Staat und die Kunst» in [15] hingewiesen.

709



grosstenteils die iibliche, so sehr im Rationalistischen festgefah-
rene Denkweise schuld sein, welche die Wege nicht sehen kann
und die Wandlungen der Lebenseinstellung nicht durchzufiihren
bereit ist, die wieder zur Mitte des Seins zuriickzufithren und
wirklichkeitsgemisse Verhaltensweisen ermoglichen wiirden. Im
ganzen zeigt sich, dass die Fiihrung der Geschehnisse den in
die Entscheidung Gestellten — und das sind wir alle! — weit-
gehend entglitten und an die unpersonlichen Machtgebilde in
Wirtschaft und Politik libergegangen ist, dass die masslose For-
derung des Fortschritts vielmehr auf Erstarrung als auf Lebendig-
keit des Denkens beruht und im Hinblick auf das Werden des
Menschen eher als Riickschritt zu bewerten ware, und dass auf
den verschiedensten Gebieten — nicht nur in Wirtschaft und
Staat — erstarrte, eigengesetzliche Blocke (establishment) ent-
standen sind, die ein ernstzunehmendes, namentlich unter der
jiingeren Generation weit verbreitetes Unbehagen erzeugt haben
und zwangslaufig zerstorerische Gegenkrifte auf den Plan rufen.

Wer an iiberholten Wertbegriffen und Denkformen stur fest-
hilt, gleicht jenem Miihseligen, der die Passhohe seiner Lebens-
wanderung iiberschritten hat und spiirt, dass seine leiblichen und
geistigen Krifte abnehmen, der sich aber weigert, aus diesem
Tatbestand die notigen Folgerungen zu ziehen. Wohin diese Ver-
hartung fiithrt und wie sie zu iiberwinden wire, hat Karl Schmid
in [12], S. 6—20, eindriicklich beschrieben %).

An dritter Stelle ist auf jene unter Intellektuellen oft anzu-
treffende Selbstgeniligsamkeit hinzuweisen, die zwar die Vor-
bedingungen dafiir, dass sich Freude ereignet, durchaus kennt,
sich aber der freudeoffenen Haltung asketisch verschliesst, weil
sie nur Selbsterworbenes besitzen will. Der Selbstgeniigsame hilt
es unter seiner Wiirde, sich etwas schenken zu lassen oder gar
als einer zu erscheinen, der etwas bedarf, das er sich nicht selbst
geben kann. Gewiss zeugt diese strenge Folgerichtigkeit von
einer gewissen geistigen Grosse. Aber im Grunde ist doch eine
widernatiirliche Starre, ja eine an Verzweiflung grenzende Un-
gelostheit mit im Spiel, wenn sich einer den Genuss ungeschmé-
lerter Lebensfiille versagt, der ihm doch wesensgeméss zusteht.

Wohl das starkste Hindernis dafiir, dass sich Freude ein-
stellt, ist die Abneigung des aufgeklarten Abendlanders gegen eine
ihn personlich verpflichtende Befassung mit den Grundfragen
menschlichen Seins. Sie ist nur teilweise durch geistige Tragheit
verursacht, wie sie sich etwa in jener landlaufigen Behauptung
kundtut, solche Fragen seien «nur» von theoretischem Interesse
und hatten mit den vordringlichen Bediirfnissen des praktischen
Lebens nichts zu tun ). Genauer betrachtet zeigt sich, dass hinter
dieser sonderbaren Scheu eine nicht eingestandene, ins Unbewusste
verdrangte Angst steht. Gewiss gilt fiir uns alle das Herrenwort,
wonach wir in der Welt Angst haben (Joh. 16, 33). Und wahr-
haftig bestehen hiefiir geniigend Griinde, &dussere und innere,
personliche und geschichtsméchtige! Aber der Trost, der uns eben-
falls verheissen ist und uns trotzdem lebensfreudig zu stimmen
vermochte, bleibt aus, wo die Wirklichkeit dieser Welt in ihrer
ungeschmilerten Ganzheit nicht gesehen werden will, wo die
Angst, die doch zu dieser Wirklichkeit gehort, verdréangt wird,
wo man sich fiir stark, tiichtig, gerecht halt und glaubt, den
Aufgaben der Zeit gewachsen zu sein, und wo man all das leugnet,
was dieses stolze Selbstbewusstsein in Frage stellen konnte.

Was im besondern dem Arbeitenden die Freude an seiner
Hantierung verdirbt, ist hauptsichlich die bange Sorge, es konnte
die Sinnlosigkeit des einseitigen Fortschrittsstrebens an den Tag
kommen, dem er, wie wir alle, so sehr verfallen ist; es ist jene
unertragliche Ratlosigkeit im Eigentlichen und Wesentlichen, die
durch verstirkten Einsatz zugunsten eben dieses Strebens immer
wieder zu verscheuchen versucht wird. Geldnge es, diesen Alp-
druck zu iiberwinden, was wohl nur durch mutiges Aufdecken
seiner Ursachen zu erreichen wire, so wiirde der Weg zu frucht-
barer Bearbeitung der Grundfragen frei, die auf unserer Erden-
wanderung aufbrechen, und wir vermochten vom Reichtum Besitz
ergreifen, den uns das Leben bereithalt.

B3
4) Einige Bemerkungen hiezu finden sich in [16] unter dem Titel
«6. Lebenswende und Altersverhalten».

5) Was das Wort «Theorie» in Wirklichkeit meint und was dessen
Sinngehalt fiir die Praxis bedeutet, ist in [9] iiberzeugend herausge-
arbeitet.

710

Der Grund der Freude besteht, wie wir oben sagten, darin,
dass dem Diirstenden der ihm gemasse Trank zuteil wird. Es
ist nun noch die Frage zu klaren, wie dieses Zuteilwerden zu-
stande kommt, wie sich der nach Stillung Verlangende der gan-
zen, ungeschmalerten Wirklichkeit seines Lebensraumes bemich-
tigt, sie sich anverwandelt, so dass sie ihm zu selbsteigenem Sein
wird. Hierauf wére mit dem lapidaren Satz zu antworten: durch
Gehen auf dem ihm personlich vorgezeichneten Weg. Damit ist
gemeint, durch vorbehaltloses Erkennen der jeweils konkret ge-
gebenen Lage mit ihren Wirkmoglichkeiten, durch Treffen ver-
antwortbarer Entscheidungen und durch deren wirklichkeitsge-
maissen Vollzug. Es geht also um ein ganz und gar praktisches
Benehmen. Entscheidend wichtig ist nun aber einzusehen, dass
dieses Wirken zwei Grundweisen hat, dass mit dem Forschen,
Entwerfen, Bauen, Handeln, Kdmpfen auf dusseren Wirkfeldern
zugleich auch Entsprechendes am innern Menschen geschieht,
dass da etwas reift, das im Wirkenden selbst verbleibt: etwa als
Frucht der Wirklichkeitserkenntnis, als Wandlung der Person zu
hoheren Stufen ihrer Wirklichkeitsgemassheit, kurz als Selbst-
werdung. Diese Einsicht entspricht der in allen Zeiten anzutref-
fenden, das Ganze des Seins bewahrenden Weisheitsiiberlieferung,
die, auf eine knappe Formel gebracht, besagt, dass mit dem
Werk, das der Schaffende als sachhaftes Gebilde kiinstlerischer
oder technischer Gestaltung in die Welt setzt, er zugleich auch
jenes innere Werk schafft, das er selbst ist, und das auf keine
andere Weise geschaffen werden konnte. Es ist dieses innere
Werk, das in besonderer Weise als gemésses Gut anzusprechen
ist und dessen Zustandekommen den wahren Durst der Seele
endgiiltig stillt.

Massgebend fiir ein derartiges inneres Werden ist die Erlebnis-
tiefe der Arbeitsvorginge, das seelische Ergriffensein durch das,
was man tut und was einem dabei aufgeht, es ist einerseits die
Genugtung iiber das Gelingen, das Hochgefiihl des Erreicht-
habens, die Freude iiber die gewonnenen Einsichten und Erkennt-
nisse und anderseits die Bedriickung, die sich einstellt bei Enttau-
schungen und Schwierigkeiten, beim Unterliegen im Kampf gegen
Widerstande und Widersacher sowie bei eigenem Versagen. Was
da auf der Seele lastet, kann zur Aufgabe des Vorhabens, ja
sogar zur Verzweiflung fithren; es kann aber auch eine seelische
Spannung erzeugen, die zu immer wieder neuem Suchen nach
brauchbaren Losungen anregt. Dieses Forschen, Klaren, Gewahr-
werden, Erfinden und Erarbeiten des Richtigen und Notwen-
digen sind Akte der Erkenntniskraft. Die Erkenntniskraft er-
schliesst uns die Grundlagen und Richtmasse fiir richtiges Ver-
halten, durch sie wird uns Wirklichkeit zuteil; denn das Erkennen
dessen, was man besitzt, ist die vollkommenste Weise des Besitzens.

Die andere Kraft, die im Zusammenspiel mit der Erkenntnis-
kraft personbildend wirkt, ist die Lizbe. Thre beiden Erscheinungs-
formen sind die Freude, die sich einstellt, wenn sie erreicht hat,
was sie will, und die Sehnsucht, wenn das Geliebte noch nicht
zu ihrem Besitz geworden ist. Die Sehnsucht ist ein Verlangen,
das griindet in der zuversichtlichen Hoffnung, das Ziel zu er-
reichen, sowie im festen Glauben an die Erfiillung der verheis-
senen Gliickseligkeit. In ihr wirkt sich jene seelische Spannung
aus, die das Leben immer wieder neu in Gang setzt und in Fluss
hilt, inmitten aller personlichen Not und allen Elendes der Welt.

5. Gemeinschaft und Freundschaft

Erkenntniskraft und Liebe sind nicht nur die grossen Ge-
stalter der Person, sondern auch die eigentlichen Stifter und Er-
halter menschlicher Beziehungen. Diese sind, wie schon mehr-
fach angedeutet, besondere und besonders bedeutungsvolle Er-
scheinungsweisen des dem Menschen gemissen Gutes. Damit ist
nichts weniger gesagt, als dass sie zum Wesensbestand mensch-
lichen Seins gehoren, dass niemand wirklich Mensch sein kann,
ohne in empfangenden und verpflichtenden Beziehungen zu seinen
Mitmenschen zu stehen.

Die Einsicht in diesen grundlegenden Sachverhalt ist heute
weitgehend verlorengegangen. Der iiberhandnehmende Kult indi-
vidualistischer Lebensfiihrung hat die Interessen des Einzelnen,
ganz besonders auch dort, wo sie sich zu Korperschaften zusam-
mengeschlossen haben, so sehr in den Vordergrund geriickt, dass
mitmenschliche Verbindungen fast nur noch unter dem Gesichts-
punkt eigenen oder gruppenweise zusammengefassten Nutzens
unterhalten, dass aber die vorrangige Bedeutung und die un-
bedingte Notwendigkeit wirklichen, von der Liebe durchformten

Schweizerische Bauzeitung - 87. Jahrgang Heft 38 - 18. September 1969



Zusammenlebens nicht mehr gesehen wird. Der Zerfall des Ge-
meinschaftsbewusstseins, der sich hierin zeigt, bildet einen wesent-
lichen Grund der Gegenwartskrise. Soll diese iiberwunden werden,
so muss die Tatsache wieder volle Beachtung finden, dass der
Mensch wesensgemass ein zur Gemeinschaft bestimmtes Geschopf
ist und dass er nur wiirdig leben kann, wenn er den Bezichungs-
reichtum zu seinen Mitmenschen gebiihrend pflegt.

Wohl die eindriicklichste Ausserung dieser Grundbestimmung
ist die Sprache, richtet sie sich doch stets an ein Gegeniiber, sei
es ein Einzelner, sei es eine Gesamtheit. Der unendliche Reich-
tum ihrer Ausdrucksmdoglichkeiten zeugt fiir Fiille und Stirke
der Bediirfnisse, sich zu begegnen, sich mitzuteilen, vom Mit-
menschen verstanden und ernstgenommen zu werden sowie an
einer Gemeinschaft teilzuhaben und in ihr geborgen zu sein. Aber
auch die Alltagsarbeit dient, richtig verstanden, weitgehend der
Befriedigung der gleichen Anliegen, und zwar sowohl durch ihre
Erzeugnisse als auch durch die Pflege der Gemeinschaft unter
den Arbeitenden. Hier stellen sich die wichtigen Aufgaben sinn-
voller Arbeitsgestaltung, einer wirklichkeitsgeméssen Forderung
des Gemeinschaftsgeistes und des Verantwortungsbewusstseins,
sorgfaltiger Nachwuchspflege sowie kluger Menschenfiihrung, Ob-
liegenheiten, iiber die in [4], [5] und [16] N#heres ausgefiihrt
wurde.

Neben der Familie als der Grundform menschlichen Seins
und dem Bauelement jeglicher Gemeinschaft kommt den poli-
tischen Gebilden, vor allem der Gemeinde und dem Staate,
eine besondere, rasch wachsende Bedeutung zu. Diese ergibt sich
einerseits aus den immer grosser, schwieriger und zahlreicher
werdenden Aufgaben, welche Wirtschaft und Gesellschaft ihnen
iiberbinden und zu deren Bewiltigung sie sich gigantische Ver-
waltungen aufbauen und sich auch eine entsprechende Macht-
fiille zulegen. Anderseits ist an ihr die fortschreitende Erweiterung
der Volksrechte mitbeteiligt, die dem Biirger nicht nur person-
liche Freiheiten, Rechtsschutz und wachsende Wohlfahrtsleistungen
sichern, sondern ihm auch grossere Pflichten, vor allem die der
Meinungsbildung in den mannigfachen Fragen der Politik und
— in der direkten Demokratie — die letztinstanzliche Entschei-
dung in Sachfragen und Aufgaben seines Gemeinwesens iiber-
binden. Der Biirger trégt also mit an der Verantwortung fiir
alles, was in seiner Gemeinde und in seinem Staate geschieht.
Damit er das kann, muss er sich nicht nur in den einzelnen
Beratungsgegenstdnden, iiber die er zu befinden hat, eine wohl
begriindete Meinung bilden, sondern sich auch Klarheit ver-
schaffen liber die Grundaufgaben seines Staatswesens und die
Grundfragen menschlichen Zusammenlebens tiberhaupt. Die un-
teilbare, nicht abtretbare Sorge um die Gesunderhaltung der poli-
tischen Gebilde und die Mitarbeit an ihren Problemen gehort
im besondern in den Pflichtenkreis der akademisch Gebildeten,
worliber ihnen unter anderen Karl Schmid in [11] bis [14] We-
sentliches zu sagen hiatte. Mit Genugtuung darf festgestellt wer-
den, dass in den gegenwirtigen Auseinandersetzungen um die
Hochschulreform und das ETH-Gesetz der Wunsch nach einer
entsprechenden staatsbiirgerlichen Ausbildung an den Hochschulen
auch unter Studierenden laut geworden ist.

Aus dem weitgespannten Netz von Verbindungen zu Grup-
pen und Gesamtheiten heben sich als Lebensformen besonderer
Art die personlichen Ich-Du-Beziehungen heraus, wie sie zwi-
schen Ehegatten und unter Freunden bestehen, in einem etwas
andern Sinne auch zwischen Vater und Sohn, Lehrer und Schiiler,
Erzieher und Zogling. In ihnen verwirklicht sich eine Grundweise
menschlichen Seins, die fiir die Sinnerfiillung des Lebens ent-
scheidend ist und daher nicht ernst genug genommen werden
kann. Wer namlich in eine solche Beziehung eintritt, durchbricht
den Panzer seiner triebhaften Ichbezogenheit, der ihn von der
Wirklichkeit trennt und dessen Sehschlitze ihm nur kleine, unzu-
sammenhédngende Ausschnitte seiner Umwelt wahrzunehmen ge-
statten. Die Person des Du ist die Pforte, durch die er ins freie
Feld des eigentlichen Lebens mit seinem Reichtum und seinen
Gefahren hinaustritt. Was er da erfahrt, ist nicht mehr nur eine
Vielzahl #dusserer Erscheinungen, sondern das unsichtbare, ge-
heimnisvolle Wesen seines Weggenossen, dessen Urbild, das dieser
im Begriffe steht zu verwirklichen, den einmaligen, einzigartigen,
unzerstorbaren Grundgehalt seiner Person. Gewiss, er erfahrt das
alles nicht als Gegenstand sachlicher Betrachtung, nicht von

Schweizerische Bauzeitung - 87. Jahrgang Heft 38 - 18. September 1969

einem neutralen, ausserhalb der Geschehnisse liegenden Blick-
punkt aus, sondern nur durch das Eintreten in die verpflichtende,
sein eigenes Leben wandelnde Beziehung zu seinem Du. Zu
dieser kann es allerdings nur kommen, wenn er die uns ge-
wohnte, auf die Aussenwelt allein gerichtete Haltung des Wollens,
Erforschens, Gestaltens, Indienststellens und Indienstnehmens auf-
gibt zugunsten jener vollig gegensitzlichen vorbehaltlosen Ver-
nehmens, Empfangens, Schauens.

Wo dieser Durchbruch zum Du gelingt, wo sich mir dessen
innerstes Wesen offenbart, da geschieht das Unerhorte, da fallt
wie in einem Spiegel das Licht auf mich zuriick, da werde ich,
wenn auch nur stiickweise und in schillernden Umrissen, des
Wesens meiner eigenen Person gewahr, da setzt in beiden Part-
nern jener wesenhafte Vorgang der Selbstwerdung ein, der, von
beiden nun in der Tiefe ihres Seins erlebt, den tragenden und
nahrenden Wurzelgrund ihrer Gemeinschaft bildet.

Uber Wesen und Pflege menschlicher Beziehung ist viel ge-
sprochen und geschrieben worden. Wohl die am tiefsten ins Ge-
heimnis menschlichen Seins hinabreichende Untersuchung ver-
danken wir Martin Buber [2], [3]. Der jiidische Denker und Er-
zieher, der uns Christen so viel Urchristliches zu sagen hat,
stellt die Grundworte Ich-Du und Ich-Es als gegensitzliche For-
men menschlicher Grundhaltungen einander gegeniiber, in deren
Spannungsfeld sich die Geschichte sowohl des Einzelnen als auch
die der Volker, Kulturen und Religionen abspielt. Ihnen ent-
sprechen Welten: Die Du-Welt der urspriinglichen, lebensstif-
tenden, das Wesen des Mitmenschen in seiner ungeteilten Ganz-
heit umfassenden Beziehungen zu allen Geschopfen und die Es-
Welt der aus diesen Beziehungen entlassenen, objektiv nach ihrer
Beschaffenheit beschreibbaren und nutzbaren FEinzelgegenstinde
und vereinzelten Menschen. In der Du-Welt leben wir, die Es-
Welt erfahren und gebrauchen wir.

Die Es-Welt hat die Neigung zu wachsen und die Du-Welt
entweder zuriickzudriangen oder unter Unterdriickung ihres Du-
Charakters in ihren Dienst zu nehmen. Das fiithrt zur Versach-
lichung und Verzweckung des Lebens sowie zum Uberhand-
nehmen des Unpersdnlichen und Unmenschlichen, zu Verirrungen
also, fiir welche die Weltgeschichte unseres Jahrhunderts wahr-
haftig geniigend Beispiele liefert. Die heilen und heilenden Gegen-
krafte kommen aus der Du-Welt. Diese sorgfiltig und hingebend
zu pflegen, wire nicht nur dringend notig, sondern auch klug,
denn jede wahre Ich-Du-Beziehung ist wesenhafter Teil des ge-
massen Gutes, das den Durst unserer Seelen wirklich zu sittigen
vermag.

Solche Pflege ist die besondere Aufgabe von Freundschaf-
ten. Denn hier, im hellen, warmen Licht wesensoffener Ich-Du-
Beziehungen, wie sie unter wirklichen Freunden bestehen, bilden
sich die belebenden Krifte des Geistes, die versohnen, das in
seiner Vereinzelung Erstarrte ins Lebensganze zuriickholen und
die seelische Not der Sinnlosigkeit wenden.

]

Wir frugen eingangs, ob es angesichts der Not in der Welt
und der Auseinandersetzungen iiber Hochschulfragen zu verant-
worten sei, sich mit einem so alten, ldngst nicht mehr zeitge-
méssen Thema zu befassen, wie es der Leitspruch der GEP
manchem erscheinen mag. Bevor der Leser, der iiberhaupt bis
hierher durchgehalten hat, diese Frage zu beantworten sich an-
schickt, moge er bedenken, dass die vorliegende Betrachtung
nichts anderes bezweckt, als zu selbstdndiger Weiterbearbeitung
der angeschnittenen Probleme anzuregen. Es wurde daher auf
Vollstandigkeit und Ausgewogenheit verzichtet, dafiir aber ver-
sucht, das Vernachlédssigte, Verkannte, nicht Zeitgemasse ins
Blickfeld zu riicken. Wer sich mit den angeleuchteten Fragen
weiter befasst, wird zwischen diesen und den tieferen Ursachen
der heute uns alle bedrangenden Notstanden geniigend Zusam-
menhénge finden, um sich iiber die Haltung klar zu werden, die
er als verantwortbar einzunehmen gedenkt. Vielleicht reift in ihm
die Einsicht, dass weder das Wenden bestimmter Notstinde noch
die Verbesserung der allgemeinen Daseinsbedingungen vordring-
lich sind, sondern die Selbstwerdung der eigenen Person aus
der Tiefe ihres wahren Wesens heraus. Das ist es denn auch, was
sich hinter der im Titel genannten Wortzusammenstellung ankiin-

711



digt. Fiir jene, die sie so verstehen, wird sie auch im zweiten
Jahrhundert des Bestehens unserer Gesellschaft ihre richtung-
weisende Bedeutung beibehalten.

Literaturverzeichnis:

[11 Jacob Burckhardt: Weltgeschichtliche Betrachtungen. Stuttgart,
A. Kroner.

[21 Martin Buber: Reden iiber Erziehung. Heidelberg 1960, Lambert
Schneider.

[3] Martin Buber: Das dialogische Prinzip. Heidelberg 1962, Lam-
bert Schneider.

[4] Gerhard Huber: Verantwortung in der Unternehmensfiihrung.
«Industrielle Organisation» 38 (1969), Nr. 5, S. 207.

[5S]1 Josef Pieper: Traktat iiber die Klugheit. Miinchen, Kosel-Verlag.

Physiologie der Zellorganelle
Von Prof. Dr. Ph. Matile, ETH Zirich

In der Biologie ist zurzeit unverkennbar an die Stelle des einseiti-
gen Spezialistentums die assoziative Gestaltung der wissenschaftlichen
Arbeit getreten. Viele Disziplinen, die bis vor wenigen Jahren ihr Ei-
genleben gefiihrt haben, sehen sich heute mit anderen vor gemeinsame
Probleme gestellt. Beispielsweise haben sich einerseits die Morpho-
logen lange damit begniigt, die Strukturen der Zelle beschreibend zu
erforschen, und die Bemiihungen der Physiologen konzentrierten sich
anderseits génzlich auf den Stoffwechsel. Die Morphologen haben mit
dem Elektronenmikroskop den Mikrokosmos der Zellstrukturen ent-
deckt, und die Physiologen haben mit dem Instrumentarium der
modernen Chemie, mit Isotopen, chromatographischen Trennmetho-
den und dergleichen den iiberaus komplizierten Stoffwechsel im wesent-
lichen aufgeklirt.

In beiden Disziplinen ist die Arbeit bis zu einem gewissen Ab-
schluss gediehen. Aber dieser Abschluss hat sich zugleich als ein Neu-
beginn entpuppt, indem die Physiologen sich vor die Frage nach der
Organisation und Regulation des komplexen Stoffwechsels auf dem
Niveau der Zelle und ihrer Organelle gestellt sehen und die Neugierde
der Morphologen sich auf die funktionelle Bedeutung all der ent-
deckten cytoplasmatischen Membransysteme, Organelle und Zell-
rdume richtet. Kurz, seit den fiinfziger Jahren ist ein zunehmendes
Bediirfnis nach einer Ausrichtung der morphologischen und physio-
logischen Forschungsarbeit auf ein gemeinsames Ziel, die Integration
von Zellstruktur und Stoffwechsel, entstanden.

Das erwachte morphologische Interesse des Physiologen zeigt
sich darin, dass er die Zelle nicht mehr als Sack voller Enzyme und
Stoffe auffasst; seine Arbeitsweise ldsst vielmehr erkennen, dass er
stets die Assoziation von Enzymen mit cytoplasmatischen Membranen
und Organellen im Auge behilt. Nach wie vor zerstdrt und extrahiert
er zwar Zellen und Gewebe, aber er versucht dies jetzt in einer Weise
zu tun, welche die Zellstrukturen moglichst wenig schidigt. Im Falle
der Pflanzenzelle ist dies schwierig, weil die derben Zellwidnde recht
drastische Massnahmen zum Aufschluss der Zellen erfordern. Immer-
hin gelingt es durch vorsichtiges Zerreiben der Gewebe mit Quarzsand
oder mit Hilfe von rasch rotierenden Messern, die Zellen dergestalt zu
verletzen, dass gewisse Organelle, wie Mitochondrien und Chloropla-
sten, intakt bleiben und in ein geeignetes Medium eingeschwemmt
werden. Andere Organelle, zum Beispiel das ausgedehnte Membran-
system des Endoplasmatischen Retikulums, werden in jedem Falle
zerrissen, und die Bruchstiicke liegen als winzige Membranvesikel im
Extrakt vor. Der Physiologe versucht nun, solche Extrakte mittels
Ultrazentrifugation zu fraktionieren; die grossen, spezifisch schweren
Organelle, wie Chloroplasten und Zellkerne, werden schon bei 1000-
facher Erdbeschleunigung aus den Extrakten ausgeschleudert, kleinere,
wie die Mitochondrien, bei 10 000 bis 20 000 g, kleine Membranvesikel
oder Ribosomen erst bei 100000¢. Durch stufenweise, differentielle Zen-
trifugation mit steigender Beschleunigung wird eine erste Auftrennung
der Extrakte in einzelne Klassen von Zellpartikeln erzielt. Es ist ver-
héltnisméssig einfach, gute Préiparate von isolierten Chloroplasten
oder Mitochondrien mit differentieller Zentrifugation darzustellen und
nachzuweisen, dass in diesen Organellen die wichtigen Stoffwechsel-
funktionen der COz-Assimilation (Photosynthese) und Atmung loka-
lisiert sind.

Allerdings hat es sich herausgestellt, dass beispielsweise in einer
Mitochondrienfraktion neben den Atmungsenzymen eine ganze Reihe
von Enzymen angereichert sind, welche anderen Zweigen des Stoff-

712

[6] —
[7] =
(8] =

Uber die Hoffnung. Miinchen, K&sel-Verlag.
Uber die Gerechtigkeit. Miinchen, K&sel-Verlag.
Vom Sinn der Tapferkeit. Miinchen, Kosel-Verlag.
9] — Was heisst philosophieren? Miinchen, Kosel-Verlag.
[10] — Gliick und Kontemplation. Miinchen, Kosel-Verlag.
[11] Karl Schmid: Versuch iiber die schweizerische Nationalitat in:
Aufsitze und Reden. Ziirich 1957, Artemis Verlag.
Hochmut und Angst. Ziirich 1958, Artemis Verlag.
Unbehagen im Kleinstaat. Ziirich und Stuttgart
1963, Artemis Verlag.
Europa zwischen Ideologie und Verwirklichung.
Ziirich und Stuttgart 1966, Artemis Verlag.
Schwierigkeiten mit der Kunst. Schriften zur Zeit,
Heft 30. Ziirich 1969, Artemis Verlag.
[16] Adolf Ostertag: Grundsétzliches iiber erfolgreiches Fiihren in der
Industrie. SBZ 86 (1968), Heft 51, S. 911.

[12] =
[13] =

[14] —

[15] =

DK 612.014

wechsels zuzuordnen sind, etwa hydrolytische Enzyme und solche des
Peroxydstoffwechsels. Es ist heute bekannt, dass mindestens drei
Typen von Zellorganellen in der Mitochondrienfraktion vorliegen. Zu
ihrer Trennung sind weitere Zentrifugationen erforderlich. Der Physio-
loge bedient sich dabei hdufig der Zentrifugation in Dichtegradienten :
er baut in einem Zentrifugenrohr zunichst aus verschieden konzen-
trierten Rohrzuckerlosungen einen Gradienten auf, den er mit den
suspendierten Partikeln einer Mitochondrienfraktion iiberschichtet.
Im Schwerefeld der Zentrifuge wandern nun die Partikel bis in die
ihrem eigenen spezifischen Gewicht entsprechende Zone des Gradien-
ten. Mit dieser Technik ist es uns kiirzlich gelungen, aus der Mito-
chondrienfraktion des Tabakendosperms (6lspeicherndes Gewebe der
Samen) ein Zellorganell zu isolieren, in welchem sich wihrend der
Keimung die metabolische Verwandlung von Reservedl in Zucker ab-
spielt.

Viel schwieriger als die Isolation derartiger morphologisch leicht
identifizierbarer Organelle ist die Zellfraktionierung hinsichtlich jener
Membransysteme, welche bei der Extraktion der Zellen zerstort wer-
den. Die kleinen Membranvesikel, obwohl verschiedener Herkunft
(Retikulum, Golgi, Plasmamembran usw.), sind selbst in Dichtegra-
dienten nur schwer voneinander zu trennen, und nach der Trennung ist
der Nachweis ihrer Identitdt nicht immer moglich. Am leichtesten
gelingt die Isolation von ER-Membranen, an denen Ribosomen haf-
ten; es hat sich herausgestellt, dass dieses Organell der Synthese von
bestimmten Eiweissen dient.

Aus Extrakten von Hefezellen ist uns die Isolation des Plasma-
hdutchens gelungen. In diesem Falle wire die Identifikation der Isolate
ohne die von H. Moor entwickelte Gefrierdtz-Methode nicht moglich
gewesen. Diese Methode liefert Abdrucke der Oberflichen von Mem-
branen und ermoglicht die Untersuchung der charakteristischen Fein-
strukturen im Elektronenmikroskop. Das Plasmalemma ist eine be-
sonders interessante Membran, indem es fiir die spezifischen Trans-
porte von Nahrstoffen aus dem Kulturmedium in die Zelle hinein ver-
antwortlich ist. Es ist der Sitz von merkwiirdigen Enzymen, deren
Aktivitdt sich nicht in der Verdnderung von bestimmten Molekiilen
dussert, vielmehr in deren Verschiebung von einer Membranoberflache
zur andern. In der Tat ist es gelungen, die Lokalisation derartiger
Transportenzyme im isolierten Plasmah&dutchen zu zeigen.

Besondere Schwierigkeiten hat uns ein Organell der Pflanzenzellen
bereitet, bei welchem die liblichen Methoden der Zellfraktionierung
versagen. Aus Leberzellen der Ratte sind erstmals vor etwa 10 Jahren
Zellpartikel isoliert worden, die eine Anzahl von Enzymen enthalten,
welche Eiweisse, Nucleinsduren und andere Zellbestandteile zu ver-
dauen vermogen. Diese sogenannten Lysosomen gelangen bei differen-
tieller Zentrifugation in die Mitochondrienfraktion, aus der sie mittels
Dichtegradientenzentrifugation isoliert werden konnen. Sie dienen im
Stoffwechsel der stetigen Erneuerung der Zelle, indem in diesen mikros-
kopisch kleinen Mégen fortwéahrend Zellbestandteile aufgelost wer-
den. In Extrakten aus Pflanzenzellen befinden sich entsprechende Ver-
dauungsenzyme, die jedoch bei der Fraktionierung in der Regel in die
partikelfreie 13sliche Fraktion gelangen, d.h. scheinbar nicht an ein
Organell gebunden sind.

Von zwei moglichen Schliissen aus diesem Misserfolg — pflanzliche
Lysosomen gibt es nicht, bzw. die Natur dieser Organelle ist von jener
der entsprechenden tierischen Organelle so verschieden, dass sie bei
der iiblichen Zellfraktionierung nicht in Erscheinung treten — haben

Schweizerische Bauzeitung - 87. Jahrgang Heft 38 - 18. September 1969



	Freundschaft - Arbeit - Freude

