
Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 87 (1969)

Heft: 38: 100 Jahre GEP

Artikel: Freundschaft - Arbeit - Freude

Autor: Ostertag, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-70771

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-70771
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freundschaft - Arbeit - Freude
Von A. Ostertag, dipi. Ing. ETH, SIA, GEP, Zürich

DK 130.2:177.63:331

Die in unserem Titel genannten Wörter bilden seit einem
halben Jahrhundert den Leitspruch der Gesellschaft ehemaliger
Studierender der Eidgenössischen Technischen Hochschule (GEP),
deren hundertjähriges Bestehen in der kommenden Woche gefeiert
werden wird. Da dürfte eine Besinnung über den Aussagegehalt
dieser Wortzusammenstellung am Platze sein. Zwar mag mancher
die Bearbeitung jener andern Aufgaben für dringlicher und wichtiger

halten, die sich aus den harten Auseinandersetzungen über
Hochschulfragen und aus den zahlreichen, schwerwiegenden
Notständen in der Welt ergeben. Und überdies wäre es durchaus
verständlich, wenn vor allem jüngere Kollegen nicht bereit sein
sollten, sich mit jener Lebenseinstellung zu befreunden, aus der
das besagte Motto der GEP hervorging und die uns älteren be-
wahrenswürdig erscheint. Trotzdem sei der Versuch einer
Standortbestimmung anhand dieses Leitspruches gewagt. Vielleicht fühlt
sich der eine oder der andere im Laufe unssrer Betrachtung
angeregt, einige der aufgeworfenen Fragen selbständig weiter zu
bedenken.

1. Einordnung als Grundanliegen
Die Bindestriche zwischen den drei Wörtern weisen auf

Beziehungen hin. Welcher Art sie sind, bleibt offen, ebenso welches
Gewicht den einzelnen Wortinhalten beizumessen sei. Wer das
Leben der GEP nur von aussen betrachtet, könnte meinen, die
Pflege der Freundschaften und die Teilnahme an freudigen
Anlässen sei das Wesentliche; es stehe all das durchaus im Vordergrund,

was über die Härten, Engen und Sorgen der Berufsarbeit
hinausweise, was ausgleicht, versöhnt, verbindet, was das Leben
reich und schön und freudvoll macht. Gewiss ist damit ein Hauptzweck

unserer Gesellschaft genannt. Wer aber glaubt, dieser
beziehe sich nur auf die angenehmen und heiteren Seiten des

Lebens, hat nicht verstanden, um was es in Wahrheit in diesem
Kreise geht.

Nicht umsonst steht in unserem Leitspruch das Wort
«Arbeit» in der Mitte. Es darf weder ausgeklammert noch
überspielt werden. Im Gegenteil: Es ist das Kernstück. Denn von ihm
gehen die personbildenden Erlebnisse wirklicher Arbeitsgemeinschaften

und echter Arbeitsfreude aus. Dabei ist allerdings der
Begriff «Arbeit» ganzheitlich zu verstehen: Er umfasst alles
Bemühen, das der leiblichen, geistigen und seelischen Daseinsbewältigung

dient, alle Wirksamkeit wissenschaftlicher, technischer,
wirtschaftlicher, politischer, sozialer, kultureller und religiöser Art.
Die Arbeit ist die Seinsgestalt des um die Sinnerfüllung seines
Lebens bemühten Menschen. Jede Aufspaltung nach Fachrichtungen,

jede Abstufung und Wertung nach Berufsarten,
Stellungen, sozialen Zugehörigkeiten oder anderen Unterscheidungen
verträgt sich nicht mit dem Grundanliegen, das sich in ihr zu
erfüllen sucht: die Selbstwerdung des Menschen.

Wer die Denkweise der Kreise in Betracht zieht, aus denen
unser Ausspruch hervorging, weiss um die überragende
Wertschätzung, welche die damaligen GEP-Kollegen der Arbeit
zuerkannten, und er wird nicht daran zweifeln, dass auch sie sie
als die Hauptsache ihrer Erdenwanderung betrachtet haben, die
eingerahmt, begleitet, in gewissem Sinne auch gestützt ist einerseits

von Freundschaften unter Kollegen und Mitarbeitern
sowie anderseits von der Freude am unausschöpfbaren Reichtum
des Daseins. Dazu gehört im besondern das Hochgefühl über
vollbrachte Leistungen sowie jene wohltuende Befriedigung, die
uns das Schaffen von Werken technischer und baukünstlerischer
Art bereitet. Für alle, welche die begeisternde Spannung und
den verpflichtenden Wertgehalt solchen Gestaltens erleben durften,

ist es ein inneres Bedürfnis, der Arbeit den hohen Rang
eines Kernstückes des Lebens beizumessen.

Nun ist aber dieses Werturteil nicht unbestritten. Die sich
gegen es wenden, machen geltend, man arbeite, um zu leben,
nicht umgekehrt, die Arbeit sei nur sinnvoll, wenn sie
übergeordneten Zwecken diene, sie müsse stets nur als Mittel
verstanden und dürfe nie zu einem Selbstzweck erhoben werden.
Noch immer ist jenes stolze Selbstbewusstsein weit verbreitet,
das glaubt, die Arbeit, vor allem die in Industrie, Handel und
Gewerbe zu leistende Facharbeit, einer unteren Rangstufe
zuweisen und die da tätigen Fachleute belehren zu müssen, ihr

Arbeitsethos sei einseitig, eng und ermangle des Verständnisses für
die höheren Werte menschlichen Seins. Ja es wird im besondern
den Ingenieuren vorgeworfen, die unter ihnen übliche
Überbewertung der Facharbeit trage wesentlich zur Schmälerung
menschlichen Lebensraumes, zur Beschleunigung der Umsätze
sowie zur Überflutung aller Daseinsbereiche mit technischen
Erzeugnissen bei. Sie sei auch mitschuldig an der Erhebung der
am wirtschaftlichen Geschehen interessierten Körperschaften zu
jenen unpersönlichen, selbständigen Mächten, welche- die ge-
schichÄghen Abläufe eigengesetzlich bestimmen, sowie an jenen
Vorgängen, welche sowohl die menschliche Gesellschaft als auch
die Seelen der Einzelnen zerspalten. Es fällt denn auch den
Anklägern nicht schwer, die Glaubwürdigkeit ihrer Vorhaltungen
durch Hinweise auf die höchst bedrohlichen Auseinandersetzungen
zu untermauern, die sich heute auf wirtschaftlichen, politischen,
sozialen und kulturellen Gebieten abspielen.

Unsere knappen Andeutungen lassen erkennen, dass die
Auffassungen über Bedeutung und Rang der Arbeit weit auseinandergehen.

Dabei können die genannten gegensätzlichen Richtungen
gute Gründe für sich geltend machen. In solchen Lagen ist es

ratsam, nach jener Haltung zu fragen, der es um das Verbindende,

die tieferen Zusammenhänge, das Übergeordnete geht. Man
wird sich dabei allerdings bewusst werden müssen, dass mit
den üblichen Regeln rationalen Denkens nicht durchzukommen
ist, wo es gilt, weniger äussere Sachverhalte festzustellen, als
vielmehr innere Wahrheiten einzusehen. Weiter wird zu bedenken

sein, dass sich solchen Einsichten stärkste Voreingenommenheiten

entgegensetzen. Nur wo es gelingt, diese voll bewusst zu
machen und zu überwinden, öffnet sich der Zugang zu den
grundlegenden Ordnungen menschlichen Seins, wird fassbar, was uns
da an dauerhaften Werten zu erwerben aufgegeben ist, lässt sich
die Arbeit mit ihren hohen sittlichen Werten, aber auch mit ihren
Grenzen und Gefahren zutreffend beurteilen und sinngemäss ins
Lebensganze einordnen.

Um solche Einordnung geht es in der vorliegenden Betrachtung.

Sie betrifft grundsätzlich alles, was uns im Leben zuteil
wird. Insofern stellt sie ein Grundproblem menschlichen Seins
dar. Dieses soll nun aber nicht durch eine systematische
Untersuchung zu klären versucht werden. Es dürfte der Sache besser
gedient sein und entspricht wohl auch eher den Erwartungen
der Leser, wenn wir uns auf die im Titel genannten Güter
beschränken und dabei von den Tatbeständen ausgehen, die der
Berufstätige an seinem Arbeitsplatz vorfindet. Von daher sollen
dann Möglichkeiten erwogen werden, wie die geforderte
Einordnung zu verwirklichen wäre. Wir folgen dabei in wesentlichen
Stücken den Gedankengängen, die Josef Pieper in den im
Literaturverzeichnis angeführten Schriften im Anschluss an Thomas
von Aquin meisterhaft entwickelt hat.

2. Vom Zweck der Arbeit
Was an den Arbeitsplätzen der Erwerbstätigen im Vordergrund

steht, sind hauptsächlich jene mannigfachen Aufgaben, die
sich aus der Notwendigkeit ganzheitlicher Daseinsbewältigung
ergeben und die sachlich richtig, mit angemessenem Aufwand und
termingerecht gelöst werden müssen. Damit hängen zahlreiche
Schwierigkeiten sachlicher und menschlicher Art zusammen, die
zu überwinden, sowie Verpflichtungen gegenüber Auftraggebern,
Geldgebern, Mitarbeitern und der Allgemeinheit, die zu erfüllen
sind 1). Im ganzen wird ein durchaus zweckgebundenes, auf
festgelegte Ziele ausgerichtetes Bemühen gefordert, was die verfügbaren

Kräfte erfahrungsgemäss oft genug bis zur Grenze des

Tragbaren beansprucht. Der besinnlich Veranlagte wird nicht umhin

können, nach dem Zweck dieses Einsatzes zu fragen.
Diese Frage mag in Zeiten sich mehrenden Wohlstandes,

fortschrittlicher Entwicklungen und wirtschaftlicher Blüte als
unerheblich empfunden werden, scheinen doch die jedermann
sichtbaren Erfolge sie von selbst zu beantworten. Heute trifft das
nicht mehr zu. Es sind Umbrüche im Gange, die alles in Zweifel

Zum Thema: «Verantwortung in der Unternehmensführung» sei

auf die vorzügliche Darstellung von Prof. Dr. Gerhard Huber in [4]
hingewiesen.

Schweizerische Bauzeitung ¦ 87. Jahrgang Heft 38 • 18. September 1969 705



ziehen. Die handfesten Formeln, an die man sich bisher hielt,
jene bewährten Leitsätze etwa, wonach die Berufsarbeit die
Marktbedürfnisse vorbehaltlos zu befriedigen oder die materielle
Daseinsnot zu wenden oder menschlichen Lebensraum zu erweitern
und zu bereichern habe, büssten angesichts der welterschütternden
Geschehnisse unseres Jahrhunderts ihre Glaubwürdigkeit
weitgehend ein. Wenn immer es stürmt und dunkle Wolken die Sterne
verdecken, braucht der Steuermann den Kompass; gerade jetzt,
wo bisher gültige Ordnungen sich lockern, Traditionen ihre
richtungweisenden Kräfte verlieren und überkommene Werte kein
Gewicht mehr haben, ist eine wirklichkeitsgemässe Festlegung
des Arbeitszweckes doppelt nötig, soll unser Einsatz letztlich nicht
in leere Sinnlosigkeiten ausarten.

Eine solche Zweckumschreibung kann aber nur wahrhaft
überzeugend wirken, wenn sie im Wesen menschlichen Seins
gründet. Wer sich um sie bemüht, sieht sich daher vor die schwierige

und überdies nie zu beendende Aufgabe gestellt, sich ein
zutreffendes Bild von der ganzen Wirklichkeit des Menschen zu
machen. Er hätte dabei sowohl die lichtvollen als auch die dunkeln

Seiten zu berücksichtigen, ebenso die reichen Wirk- und
Entfaltungsmöglichkeiten wie auch deren Grenzen und Gefahren.
Weiter müsste in diesem Bild dem Wechselspiel von äusserer
Wirksamkeit und Verinnerlichung sein ordnungsgemässer Platz
eingeräumt werden sowie dem von Gemeinschaftspflege und
Einkehr bei sich selbst und schliesslich auch dem von Freude
und Leid. Im ganzen wäre also eine lebendige, spannungsgeladene,
in stetem Wandel begriffene und alles Sein durchdringende
Wirklichkeit in ein Bild zu fassen, auf dem nun auch der eigentliche
Zweck eingezeichnet werden könnte, dem unser aller BeSmen zu
dienen hätte.

Wir sind uns bewusst, dass die uns damit gestellte Aufgabe
unsere Kräfte bei weitem übersteigt. In solchen Lagen behilft
sich der Ingenieur mit einer Arbeitshypothese. Das heisst, er führt
den vielschichtigen, stets nur stückweise fassbaren Sachverhalt auf
eine einfache, seinen Wirkmöglichkeiten angepasste Formel
zurück, wobei er sich aber über die volle Nennkraft und die
Gültigkeitsgrenzen der Begriffe immer wieder neu Rechenschaft gibt,
die in ihr verwendet werden, und zugleich die Mängel bedenkt,
die ihr anhaften. Eine solche Formel könnte etwa lauten: Der
Zweck der Arbeit besteht darin, den uns Menschen zugewiesenen
Lebensraum so zu gestalten, dass er möglichst vielen ein würdiges
Dasein ermöglicht. Der Aussagegehalt dieses Satzes sei nachfolgend

durch einige Bemerkungen deutlicher hervorgehoben.
1. Das Wort «Lebensraum» darf nicht nur materiell verstanden

werden, also nicht nur etwa als Gesamtheit des bewohnbaren
oder technisch nutzbaren Bodens oder als das «Weltall», soweit
es auf Grund von Energieumwandlungsvorgängen feststellbar ist.
Vielmehr bezeichnet es all das, womit sich der Mensch als
ganzheitliches Wesen erkennend und gestaltend auseinanderzusetzen,

^^H^ich aber auch sich ihm vernehmend und lernend, erleidend
und innerlich sich wandelnd zu öffnen hat. Gemeint ist die
Landschaft, durch die der Weg führt, den zu gehen jedem Einzelnen
persönlich aufgetragen ist. Inbegriffen sind im besondern die
unabsehbaren Wirkfelder des Geistes, aus denen die Kulturen
herauswachsen, die vielschichtigen und tiefgründigen Erlebnisbereiche
der Seele und schliesslich auch der unendliche Beziehungsreichtum

mit MiHgnschen und mit menschlichen Gemeinschaften. Dabei

ist wesentlich, dass die gegenseitigen Verbindungen und
Abhängigkeiten vor die Augen treten, die zwischen den einzelnen
Bereichen bestehen, dass diese als Glieder einer höheren Einheit
verstanden werden, dass die übergeordnete Wirklichkeit des
Lebensganzen, auf die alles einzelne hinweist, stets gegenwärtig
und richtungweisend sei. Es müssen also, die den Raum gestalten
und benützen, mit der ungeteilten Einheit ihrer Person am Werke
sein, dabei den Wesensinhalt sowie den tieferen Sinn des zu

"sEnäffenden und zu Nutzenden vor Augen haben und dessen Werden

und Wirken St' allen Fasern miterleben.
2. Bei der zergliedernden Denkweise, die heute üblich ist,

muss befürchtet werden, das Gestalten und das Benützen des
Raumes werden als getrennte, in gewissem Sinne sogar
gegensätzliche Tätigkeiten aufgefasst, die von verschiedenen Menschen
und von Gruppen mit teüs gleichlaufenden, teils sich widersprechenden

Interessen ausgeübt werden. Im besondern ist die
mechanistische Vorstellung weit verbreitet, es würden den Herstellern,
also den Technikern, die Bewohner des Raumes, also jene gegen¬

überstehen, die sich zu etwas Anderem, womöglich Edlerem,
berufen wähnen. Gewiss entspricht ein solches Verständnis
weitgehend den wirklichen Tatbeständen, nicht aber dem Wesen
menschlichen Seins. Denn dieses lässt eine solche Zergliederung
von Tätigkeiten und von sie ausübenden Personen nicht zu,
sondern fordert nachdrücklich die Vereinigung aller Wirksamkeiten,
der handwerklich-gestalterischen sowie der denkerischen und der
vernehmend schauenden, in der Person des Wirkenden. Diesem
geht es, sofern er sich wesensgemäss verhält, nicht nur um das
Schaffen äusserer Werke, sondern vielmehr noch um die dadurch
bewirkte innere Wandlung und Selbstwerdung. Es ist dieses
zuletzt genannte Anliegen, das ganzheitliche Werden und Reifen
der Person auf ihre Vollendung hin, dem bei der Festsetzung des
Arbeitszweckes volle Aufmerksamkeit zu schenken wäre.

3. Vom Lebensraum heisst es, er sei uns Menschen
zugewiesen. Das will sagen, dass wir diesen Raum weder willkürlich
wählen noch selber schaffen oder erweitern noch beliebig über
ihn verfügen können. Er ist uns gegeben, und mit ihm ist uns
aufgegeben, ihn zu einem Gehäuse umzuformen, darin sich würdig
leben lässt. Auch für die Durchführung dieser Aufgabe ist uns
ein Plan gegeben, worüber noch zu sprechen sein wird. Es
steht uns durchaus frei, diese Gegebenheiten zu bejahen oder zu
verneinen. Jedenfalls stellt uns das Leben immer wieder vor diese
grundlegende Entscheidung. Nun ist es aber eine tausendfach
erhärtete Erfahrung, wonach, der sich zu einem Ja durchgerungen
hat, der also das Gegebene auf Grund tieferer Einsicht annimmt,
frei wird, das Wirklichkeitsgemässe, also das zu tun, was wirklich
nottut, und dass er so schrittweise die Sinnerfüllung seiner
Lebenswanderung erfährt, während der eigenwillig Verneinende der
Gebundenheit an eigene und fremde Willkür verfällt und sich an
der fortwährenden Auflehnung gegen das ihm Gesetzte aufreibt.
Wer sich also mit der Frage nach dem Zweck der Arbeit befasst,
wird sorgfältig zu berücksichtigen haben, was uns Menschen
gegeben und geschickt ist.

4. Der Aussagegehalt unseres Satzes über den Arbeitszweck
hängt ganz und gar von der Bedeutung ab, die dem Wort
«Menschenwürde-D beigemessen wird. Wer die landesübliche Redeweise
hierüber befragt, stellt mit Erstaunen fest, dass sie es nur selten
auf die Haltung der Menschen bezieht, wie es eigentlich richtig
wäre, sondern vielmehr auf die äusseren Lebensbedingungen:
diese sollen notfrei, gerecht, sicher, gut sein. Jedermann fordert
«menschenwürdige» Zustände und meint damit Verhältnisse, die
den auf Grund seines stets einseitigen Weltverständnisses
gebildeten Erwartungen entsprechen. In diesem, im Grunde sachwidrigen

Sprachgebrauch wird deutlich, wie sehr in unserer Zeit alles
nach sichtbaren Taten, Leistungen und Erfolgen auf dem Gebiet
äusserer Lebensausstattung drängt, wie wenig die Frage bedacht
wird, was unserem Leben in Wahrheit Inhalt und Sinn gibt. Diese
Überbewertung äusserer Wirksamkeiten hat zu einer
Generalmobilmachung aller irgendwie verfügbaren Kräfte für die
beschleunigte Erschliessung unseres Planeten geführt. So erstaunt
es nicht, dass nichts mehr für das Wenden der eigentlichen
menschlichen Nöte übrig bleibt, dass die vielen, von der starken
Strömung äusserer Geschehnisse Mitgerissenen seelisch verarmen

- wovon schon ihre entartete Sprache und ihr «motorisierter»
Lebensstil zeugen - und dass gerade das nicht erreicht wird,
worum es im Grunde ginge und den hohen Einsatz segnete: eine

wahrhaft würdige Lebensgestalt. Dieser beunruhigende Sachverhalt
legt es uns nahe, das grosse Wort von der Würde des Menschen
näher zu bedenken.

3. Von der Würde des Menschen

In unserer Hypothese über den Arbeitszweck wurde gesagt,
der Lebensraum sei so zu gestalten, dass er möglichst vielen ein
würdiges Dasein ermöglicht. Wir versuchen die Frage, was hier
unter «würdiges Dasein» zu verstehen sei, zunächst an einem
einfachen Modellfall zu beantworten. Gesetzt, ein Vater rufe seinen
minderjährigen Sohn aus dem Kreis der Spielgefährten heraus
und beauftrage ihn mit der Durchführung einer wichtigen
Dienstleistung. Die Würde erscheint hier in folgenden Formen:

Eine erste ergibt sich aus der, Berufung des Sohnes. Durch
diesen Akt erhebt der Vater den bisher noch in der Spielphase
Lebenden in den Stand eines Mitarbeiters: Er würdigt ihn eines

Auftrags. Damit gibt er ihm zu verstehen, dass er ihm Vertrauen
schenkt, und. er bringt die Bedeutung dieses Schrittes durch die
Würde der Haltung zum Ausdruck, in der er dem Sohne begegnet.

706 Schweizerische Bauzeitung • 87. Jahrgang Heft 38 ¦ 18. September 1969



Eine zweite Erscheinungsform wird im Verhalten des Sohnes
sichtbar: Dieser kann den sinngemässen Vollzug des erhaltenen
Auftrags durchführen oder verweigern. Er hat sich also
entsprechend zu entscheiden. Sagt er ja, antwortet er auf das väterliche

Wort mit einer angemessenen Tat, so ist sein Verhalten
verantwortlich, und er erweist sich des höheren Standes würdig,
in den er gerufen wurde. Im andern Fall sondert er sich aus der
Gemeinschaft mit seinem Vater aus und verfehlt den Sinn seiner
Berufung oder erfährt — vielleicht — das not- und gnadenvolle
Schicksal des «verlorenen» Sohnes.

Vom Auftrag ist zu fordern, dass er wirklichkeitsgemäss und
gerecht sei: Er muss sich in die Gesamtlage einfügen und da die
Erfüllung eines echten Bedürfnisses, das Wenden eines wirklichen
Notstandes zum Inhalt haben. Zugleich hat er dem Beauftragten
das Seine, nämlich den zu dessen Selbstwerdung notwendigen
Lebensraum zukommen zu lassen. Der Auftrag darf also nicht
willkürlich erteilt werden, nicht einseitig nur eigenen oder
Gruppeninteressen dienen, sondern hat sowohl den sachlichen
Erfordernissen der Gesamtlage als auch den berechtigten Ansprüchen
des Beauftragten zu genügen und jene Handlungen in Gang zu
setzen, die, aufs Ganze gesehen, wirklich nottun.

Jeder Auftrag ist das Werk eines Auftraggebers. Dieser muss
sich der Tatsache bewusst sein, dass er in einer lebendigen,
hierarchisch aufgebauten Lebensordnung steht, in der er als Vater
oder Vorgesetzter eine gehobene Stellung einnimmt: Dank seiner
Berufung an diesen Posten kommt ihm ein höheres Mass an
Entscheidungsfreiheit, Verfügungsgewalt und Autorität zu, was
ihn zu einer entsprechenden «würdigen» Haltung verpflichtet.
Schon was vorhin über den Auftrag gesagt wurde, macht deutlich,

von welcher Art diese Verpflichtung ist. Auch der
Vorgesetzte hat sich einer Ordnung zu fügen, die ihm gesetzt ist,
und er muss sein Verhalten einer höheren Instanz gegenüber
verantworten, steht also bezüglich dieser durchaus in der Stellung
eines Beauftragten. - Hier wäre an den Hauptmann von Ka-
pernaum zu denken, der schlicht und erhaben von sich sagte, auch
er sei ein Mensch, der unter Vorgesetzten stehe und unter sich
Soldaten habe (Mat. 8, 9).

Je höher der Vorgesetzte in der Stufenleiter der geltenden
Rangordnung steigt, desto stärker ist er versucht, die grösseren,
ihm zukommenden Vollmachten unter dem Druck der ihm über-
bundenen Verpflichtungen und auch aus dumpfen Ichgebundenheiten

willkürlich zu missbrauchen. Immer häufiger trifft er seine

Entscheidungen nicht mehr eindeutig und verantwortlich und
erteilt seine Aufträge nicht mehr wirklichkeitsgemäss und gerecht.
Würde kommt jenem Vorgesetzten zu, der dieser Versuchung
widersteht, der aus tieferer Einsicht in das wesensgemäss Gebotene
seiner Berufung treu bleibt. Solche Bewährung ist allerdings nur
dem möglich, der seine Verbindung zum Übergeordneten durch
immer wieder neue Befassung mit den Grundfragen seines

Menschseins lebendig erhält.

Das Vater-Sohn-Verhältnis stellt eine Grundbeziehung
menschlichen Seins dar, die in sinngemässer Abwandlung auf alle
Formen des Zusammenlebens zu übertragen ist, wie sie sich in
Schule und Erziehung, Staat und Gesellschaft, ganz besonders
aber im Berufsleben ausgebildet haben. Überall gibt es Führende
und Geführte, haben diese auf die Anordnungen jener durch
entsprechendes Verhalten zu antworten, sind jene gehalten, in allem,
was ihnen ihre Stellung zu tun aufgibt, eine nicht nur sachlich
richtige, sondern auch menschlich verantwortbare Haltung
einzunehmen.

Nun besteht aber auch eine entsprechende Zuordnung der
eigenen Person, sofern sie zur Mündigkeit gereift ist, zu ihrem
Gewissen als der dieser gegenüber auftraggebenden, wertenden
und richtenden Instanz. Das im Leben erstarkte, nicht durch
Wesensfremdes überlagerte Gewissen sieht nicht nur die jeweils
vorliegende Lage, wie sie in Wirklichkeit ist, also nicht getrübt
durch das Ja oder Nein eigenen oder fremden Willens, sondern
es weiss überdies auch um jenes Verhalten, das im jeweils gege^
benen Fall (richtig wäre, und es setzt sich für dessen Vollzug
beharrlich ein. Es will, dass getan werde, was im Ganzen
wirklichkeitsgemäss ist, weil es weiss, dass nur durch solches Tun Freiheit

und Würde der Person gewahrt werden können.

Ihr eigentlicher, voller Sinngehalt und ihre letzte Vollendung
erreicht die Vater-Sohn-Beziehung allerdings erst da, wo sich

das väterliche Du zum ewigen Du läutert, wo die Beziehungen
zu den Weggefährten als Gleichnisse derjenigen zu Gott verstanden

und so in ihrem eigentlichen Sinngehalt erlebt werden. Wem
das zuteil wird, erfährt erst die Würde in ihrer vollen Kraft.
Ihm enthüllt sich auch die wahre Bedeutung des Gewissens: Er
empfindet es gleichsam als Empfangsorgan für den Willen seines

himmlischen Vaters, dem er zu gehorchen sich bemüht, werlaesi
der Gewissheit teilhaft geworden ist, dass nur solcher Gehorsam
die dem väterlichen Anspruch gemässe Antwort darstellt.

Würde kommt dem Menschen, wie nun deutlich geworden
sein dürfte, immer dann zu, wenn er sich der Ordnung unterzieht,

die ihm gesetzt ist, und die Prüfungen bestehSgïie ihm auf
seiner Erdenwanderung auferlegt werden. Genau diese Bedingungen

sind es, wogegen sich der sich mündig wähnende Abendländer
seit der Aufklärung immer heftiger aufgelehnt hat. Er widersetzt
sich ihnen heute anscheinend mehr als je! Dieses Benehmen ist,
obwohl alles andere als klug, doch durchaus verständlich: Lange
genug hatte ihm der unerbittliche Machtanspruch weltlicher und
geistlicher Obrigkeiten die freie Entfaltung seiner Anlagen
vorenthalten und ihn sowohl geistig als namentlich auch seelisch
bedrückt. Nachdem es ihm schliesslich gelungen war, sich - wie
er glaubt - durch eigene Kraft aus dieser zu tiefst entwürdigenden
Bevormundung zu befreien, hat er durch seine eigenen Forschungen

und Verwirklichungen bewiesen, dass er das Dasein zum
mindesten technisch zu bewältigen versteht und auch fähig ist,
ohne Könige, Priester und Kirchen Lebensbedingungen zu schaffen,

die seinem gereiften Welt- und Selbstverständnis gemäss sind.
Es dürfte leicht einzusehen sein, dass ihm sein hiedurch gestärktes
Selbstbewusstsein es nicht zulässt, sich aufs neue einer Obrigkeit
zu beugen, die sich für befugt ausgibt, ihm Ordnungen zu setzen
und Wege vorzuschreiben.

So sehr diese Begründung einleuchtet, so irreführend ist sie;
denn sie beruht auf einer verhängnisvollen Verkennung der vollen
Wirklichkeit des Menschen: Sie klammert nämlich die Grundfrage

aus, wozu dieser berufen und bestimmt ist. Das geschieht
nicht von ungefähr: Man weicht dieser Frage aus, weil jede gültige

Antwort auf sie «unvermeidlich eine Aussage über das Wesen

Gottes, über die menschliche Natur und über das Verhältnis von
Schöpfer und Geschöpf in sich schliesst, über Gegenstände also,
die niemand endgültig begreift» [10] S. 50. Trotz unseres stets

mangelhaften Begreifens dieser Dinge hat der Berufene darüber
zu entscheiden, ob er auf den Anruf Gottes durcit entsprechendes
Verhalten antworten soll oder nicht, ob er sich also als Geschöpf
seinem Schöpfer gegenüber zu verantworten habe oder seinen

eigenen Willen durchsetzen solle. Verneint er nämlich die
seinsstiftende Grundbeziehung zu seinem Schöpfer, dann verschliesst
sich ihm der nicht auszulotende Bereich übernatürlicher Wirklichkeiten,

aus dem die Antworten auf die Grundfragen nach den

Ursprüngen, den letztlich gültigen Richtmassen und dem.; Sinn
des Lebens hervorgehen, dann erhebt der Neinsager - als Ersatz
für diesen Seinsverlust - von Seinesgleichen ersonnene Heilslehren
und Leitbilder in den Rang absoluter Wahrheiten, dann bindet
er sich mit der ganzen Glut seines metaphysischen Verlangens
an diese und wird Knecht der Bewegungen und Institutionen,

K^^he die Verwirklichung der aus solchen Utopien abgeleiteten
Programme auf ihre Fahnen geschrieben haben.

Wer sich jedoch für die Bejahung seiner Geschöpflichkeit
entscheidet, dem kann es widerfahren, dass, während er immer
tiefer in das spannungsgeladene Neuland seines Geschöpfseins
eindringt, ihm unvermittelt der kategoriale Unterschied aufgeht,
der zwischen ihm und seinem Schöpfer besteht. Der Durchbruch
zu solcher Schau stellt für den, der ihm standhält, eines der
erschütterndsten und zugleich erhebendsten Erlebnisse seines Lebens
dar: Erschütternd, weil sich der Ergriffene mit einem Schlag
seines wirklichkeitswidrigen Verhaltens und seiner rebellischen
Haltung bewusst wird, welche Einsicht es ihm verunmöglicht, vor
dem Allwissenden und Allmächtigen zu bestehen - hier wäre
etwa an Petri Fischzug zu denken, Luk. 5, 1—11—; erhebend, weil
er trotz seines Versagens und seiner Auflehnung sich vom
himmlischen Vater persönlich erkannt, berufen und geliebt weiss. Jetzt
wird ihm auch klar, dass es nicht eine menschliche Instanz ist,
sondern die unendliche und unbegreifliche Vaterliebe, die ihm
Ordnungen ins Herz geschrieben und ihm seinen Weg mit den

oft sehr dunkeln Durchgängen vorgezeichnet hat. Weiter begreift
er, dass diese Setzungen die einzige, seinem wahren Wesen ge-

Schweizerische Bauzeitung * 87. Jahrgang Heft 38 • 18. September 1969 707



masse Möglichkeit darstellen, Mensch in vollem Sinne zu werden
und seinen Auftrag zu erfüllen.

Wo sich solche Durchblicke öffnen, wird auch verständlich,
weshalb erst hier, im Beziehungsfeld zwischen dem Schöpfer und
dem zu seinem Partner berufenen Geschöpf, die Würde ihre
eigentliche Grösse und ihre volle Wirkkraft erreicht: Das
unzerstörbare, im tiefsten Wesensgrund lebendige Wissen, von Gott
selbst - nicht von Menschen oder innerweltlichen Instanzen! -
zu Mitarbeitern am Schöpfungswerk berufen zu sein, prägt sich,
auch wenn es noch so sehr von Ängsten und Zweifeln
überschattet wird, in Haltung und Verhalten des Wissenden bis in
die kleinsten Verrichtungen des Alltags hinein aus und verleiht
diesem jene geheimnisvolle, ihm selbst kaum bewusste Stärke,
die ihn befähigt, in den Notständen seines Alltags das jeweils
Richtige zu tun und die ihm anvertrauten Menschen den rechten
Weg zu führen.

Es ist nun zu klären, wie der Auftrag an den mündig
Gewordenen lautet, wenn unser Modellfall auf dessen Beziehung zu
seinem göttlichen Vater angewendet wird. Es sei versucht, diese
Frage dadurch zu beantworten, dass vom scJMjà mehrfach
gebrauchten Bild des Lebensweges mit seinen Durchgängen
ausgegangen und bedacht wird, was der zu solcher «Fahrt» Ausgezogene

er-fährt. Da wären vor allem die folgenden Wandlungen
zu nennen 2):

Erstens berichtigt, erweitert und vertieft das am eigenen Leib
oft genug demütigend und schmerzlich Erfahrene das Bild, das
sich der Gehende von der Welt macht, in der er lebt und mit der
er sich auseinandersetzt. Dieses Bild reift dadurch zu stets
genauerer Wirklichkeitsgemässheit aus und ermöglicht so das Treffen

verantwortbarer Entscheidungen und ein richtiges Verhalten.
Zweitens formt die Wanderschaft den Gehenden: Das

Suchen, Gehen, Erfahren und innere Verarbeiten des Erlebten
bilden gleichsam die Schritte, durch die der Berufene - und das
sind wir im Grunde alle - auf seine Vollendung hin wächst. Er
folgt dabei den Figuren eines geheimnisvollen Bauplanes, der
seinem innersten Wesenskern eingepflanzfl^t, den er zwar nicht
bewusst kennt und ihm auch in seiner endgültigen Gestalt
verborgen bleibt, der sich ihm aber Schritt um Schritt in kleinen
Stücken enthüllt. Es ist seine tiefste, echteste, wenn auch oft
arg überlagerte Sehnsucht, diesem Plan zu folgen, auch und
gerade dort, wo er durch Leid und Schmerz und Not hindurchführt

und sein Sinn dunkel ist; denn in der Tiefe weiss er, dass
sich ihm nur so das Geheimnis seiner Erdenwanderung enthüllen
und er der wahren Glückseligkeit teilhaftig werden wird.

Drittens führt die Wanderung zu immer neuen Weggefährten,
schafft Beziehungen, Freundschaften, Gemeinschaften und erfüllt
so ein weiteres menschliches Grundbedürfnis. An die Vorgänge
der Begegnung, der Zusammenarbeit an einem gemeinsamen Werk,
des Sicheinfügens in eine geordnete Gemeinschaft, des Dienens
und des gegenseitigen Förderns der innern Entwicklung knüpfen
sich die tiefen Erlebnisse weltweiter Zusammengehörigkeit und
schicksalhafter Verbundenheit mit allen Geschöpfen; es bilden
sich dabei aber auch ganz persönliche Ich-Du-Beziehungen, über
die noch zu sprechen sein wird.

Viertens bricht im Gehenden früher oder später, dann aber
immer zwingender, die Einsicht durch, dass er in einer unauflösbaren,

lebenstiftenden Verbindung zu seinem Schöpfer steht, eben
in jener übernatürlichen Vater-Sohn-Beziehung, in der die ihm
zukommende Würde ihre höchste Kraft erreicht. Das Bewusst-
werden solchen Rückverbunden- und Gehaltenseins, das sich,
wenn überhaupt, meist erst in reifem Alter einzustellen pflegt,
hat nichts zu tun mit hergebrachter Wortfrömmigkeit oder mit
einem Für-wahr-halten übernommener oder schulisch gelernter
oder gar aufgezwungener Lehrsätze religiösen Inhalts. Hiefür
massgebend ist allein die innere Schau der Gotteskindschaft, die
meist in Verbindung mit ganz persönlichen Wanderschaftserlebnissen

durchbricht. Sie setzt die Vorgänge innern Werdens und
Reifens immer wieder neu in Gang. Wem sie zuteil wird - wer
sich ihr nicht eigenwillig verschliesst -, der sieht auch ein, dass
die Wanderschaft, die er allem ängstlichen Besorgtsein um Sicherheit

und Geborgenheit zum Trotz angetreten hat, nicht etwa nur
eine vorübergehende Episode oder eine blosse Entwicklungsphase

2) Hierüber ist u. a. auch in [16] unter: «5. Die dreifache Bedeutung

der Arbeit» berichtet worden.

darstellt, sondern der seinem Erdendasein gemässe Stand ist. Nur
als Wandernde und in Wandlung Begriffene leben wir!
Dementsprechend kann das Ziel niemals ein innerweltlicher Zustand einer
menschlichen Vorstellungen entsprechenden Vollkommenheit sein,
wie ihn die modernen Ideologien aller Färbungen so sehr
anstreben. Solche Säkularisationen vermögen nie zu erfüllen, was
sie versprechen, weil sie einseitig und wirklichkeitswidrig sind:
Sie wollen unrechtmässig vorwegnehmen, was dem, der durchhält,
am Ende seiner irdischen Wanderschaft zuteil wird: die wahre
Glückseligkeit des Erreichthabens, auf die er hofft, weil er
eingesehen hat, dass er seinem ganzen Wesen gemäss auf sie hin
angelegt ist.

Unsere Bemerkungen über die Menschenwürde ergaben sich
aus dem Versuch, den Zweck der Arbeit zu umschreiben. Dieser
kann, wie nun deutlich geworden sein dürfte, nicht nur im
Herstellen notfreier und gerechter Zustände bestehen. Die statische
Vorstellung muss endgültig aufgegeben werden, wonach das
eigentliche Verlangen des Menschenherzens sich durch eine
möglichst vollkommene äussere Lebensausstattung stillen Hesse. Jeder
Einsichtige weiss aus Erfahrung, dass das einseitige Streben nach
solchen Zielen zu geistiger Erstarrung sowie zu seelischer
Aushöhlung der Strebenden und der Nutzniessenden führt. Gewiss
bleibt die Alltagsarbeit an jene Zwecke gebunden, die sich aus
der Notwendigkeit der Daseinsbewältigung ergeben. Aber dem
wirklichkeitsoffenen, mit Hingabe Arbeitenden erschliessen sich
schrittweise immer tiefere Seinsschichten, und er wird der
personwandelnden und gemeinschaftsbildenden Erlebnisse gewahr, zu
denen ihm seine Arbeit verhilft und die dieser Sinnerfüllung und
Würde verleihen.

4. Freude und Glückseligkeit
Eigentlich müsste das dritte Wort im Leitspruch der GEP

das natürlichste, unproblematischste Ding der Welt sein: Dass
wir uns über den unendlichen Reichtum des Lebens, der sich
uns in tausend Begebenheiten immer wieder neu kundtut, von
Herzen freuen, gehört doch wohl zur Grundhaltung des seelisch
gesunden Menschen und bedarf, wie man meinen sollte, keiner
besondern Begründung.

Nun zeigt sich aber, dass die Zeitgenossen mehrheitlich
offensichtlich nicht fähig, vielleicht sogar nicht willens sind, die freudeoffene

Grundeinstellung zu vollziehen: Alles weist darauf hin,
dass sie die Freude nur als Beigabe zum Leben verstehen,
allerdings als eine belebende, begeisternde, beglückende und daher
höchst wünschenswerte Beigabe, aber doch nur als etwas von
geringerem Range, das keineswegs mit der Berufsarbeit oder gar
dem Dienste an den hohen Zielen auf gleiche Linie zu stellen
wäre, die sie sich gesteckt haben. Diese Einschätzung wird etwa
an der Art deutlich, wie im allgemeinen versucht wird, sich
Freude zu verschaffen oder andern solche zu bereiten, ebenso
am fragwürdigen Wert der hiefür gewählten Mittel. Sie ist aber
auch von nicht geringer volkswirtschaftlicher Bedeutung, wie
aus dem überragenden Interesse der einschlägigen Handels-,
Gewerbe- und Industriezweige an den auf diesem Gebiet zu
erzielenden Umsätzen hervorgeht. Der solchen Zwecken dienende
Güterstrom ist nicht nur bezeichnend für die hemmungslose
Gewandtheit der Kaufleute und die kritiklose Dienstbeflissenheit der
Techniker, sondern mehr noch für die geistige Trägheit und die
innere Leere einer Gesellschaft, die sich auf solchen Handel
bedenkenlos einlässt und glaubt, sich auf diese Weise sättigen zu
können.

Wer Freude nur als Beigabe wertet, verlangt und gönnt sich
zu wenig, begnügt sich mit minderwertigem Ersatz und schmälert
dadurch den ihm von Natur aus zustehenden Reichtum an
Möglichkeiten innern Erlebens, dessen er zur Selbstverwirklichung
unabdingbar bedarf. Der seelische Notstand, der sich aus dieser
Verengung ergibt und bereits ernstzunehmende Formen angenommen

hat, lässt es als angezeigt erscheinen, die Bedeutung des
Wortes «Freude» näher zu untersuchen. Wir fragen also, was
sich zutrage, wenn einer sich freut, wenn zum Beispiel ein Wanderer

nach mühseligem Marsch in der Sonnenglut durch eine
öde Gegend ausgebrannt und durstig den ersten Brunnen
erreicht, trinkt und freudig ausruft: «Welch herrliches Gut ist
doch frisches Wasser!» Es sind vor allem vier Dinge, die da zu
bedenken wären:

Erstens muss sich ein Bedürfnis eingestellt haben, das nach
Befriedigung verlangt. Die Spannung muss sich aufgebaut haben

708 Schweizerische Bauzeitung • 87. Jahrgang Heft 38 ¦ 18. September 1969



und auch bewusst geworden sein, die besteht zwischen dem
gegenwärtigen, noch unbefriedigten Zustand, dem Durst, und jenem
des Gestilltseins. Sie wirkt um so nachhaltiger, je tiefer die
Eindrücke der Wanderschaft erlebt werden. Da zeigt sich, dass
die schweren stärker wirken als die freudigen, dass es vor allem
Mühsal und Not, Leid und Schmerz, Ungewissheit und Zweifel
sind, was die Sehnsucht nach Stillung zu einer zwingenden, die
Person wandelnden Macht steigert.

Eine zweite Voraussetzungjfeésteht darin, dass dem Bedürftigen

das Gut zukomme, das ihm gemäss ist; dass ihm jener
besondere Trank zuteil werde, der den Durst seiner Seele wirklich
zu stillen vermag. Er kann ihn weder selber herstellen noch
sich selber verschaffen. Wohl aber hat er sich darüber klar zu
werden, was für ein Gut das ist, wo er es findet und wie er
sich bereitmachen kann, es zu empfangen und sich anzueignen,
wenn immer es sich ihm anbietet - wenn immer ihm begegnet,
was dem samaritischen Weib an Jakobs Brunnen widerfuhr
(Joh. 4, 1-42).

Drittens beseht die Freude in einem Zustand starker
seelischer Ergriffenheit. Sie kommt über den Trinkenden als Antwort
auf das Gesättigtwerden, auf das Zuteilwerden des ihm gemässen
Gutes. Dass seine Seele auf solche Weise antwortet, ist nicht
sein Werk und übersteigt auchWein Vermögen; es geschieht in
ihm, ist ganz und gar Geschenk. Daher mischt sich in die
Erlebnisse der Stillung, welche das Zuteilwerden des Gutes
bewirkt, und der Freude, welche die Stillung auslöst, das Gefühl
einer schlechthin nicht abzutragenden Dankesschuld.

Viertens bedeutet die Aneignung des Gutes, das Trinken und
Anverwandeln des Trankes, höchste seelische Wirksamkeit. Es
bleibt nicht beim passiven Genuss einer irgendwie beglückenden
Gefühlserregung. Vielmehr kommt ein geistiges Verarbeiten und
ein seelisches Bewältigen des in der Tiefe Erlebten in Gang, das
den Beschenkten innSich wandelt. Es ist diese Bereicherung
durch das angeeignete Gut, dieser Zuwachs an wesensgemässem
Inhalt, wodurch sich der Stillung ein Element des Dauerhaften
zugesellt und der Freude die Bedeutung eines Vorgeschmacks
der Glückseligkeit, also jener endgültigen Erfüllung verleiht, von
der uns der Offenbarungsjünger in so überaus starken Bildern
Kunde gibt (Off. 4, 1—11).

An dieser Stelle ist zu fragen, warum wirkliche Freude sich
nur selten ereigne. Beim überbordenden Reichtum an Kostbarkeiten

sowie an Wirk- und Genussmöglichkeiten, der in den
Wohlstandsländern heute fasi jedermann verfügbar ist, müsste es doch,
sollte man meinen, nicht schwer fallen, jedem das ihm gemässe
Gut zukommen zu lassen! Trotzdem herrscht bittere Armut an
wahrer Freude. Warum?

Ein erster Grund liegt darin, dass kaum jemand bereit ist,
die Voraussetzungen für das Zuteilwerden echter Freude zu
bedenken, geschweige denn zu erfüllen, dass man allgemein meint,
Freude liesse sich ohne besondere Anstrengungen beschaffen, ja
sie sei durch blossen Kauf lustbereitender Marktwaren zu
erhalten. Nun ist aber Freude, wie oben gesagt wurde, Antwort auf
das StiÄn seelischen Durstes, der sich nur auf mühseliger
Wanderung einstellt. Es müssen also die Prüfungen bestanden werden,
die das Leben stellt, und zwar sowohl die persönlichen als auch
die der Gesellschaft, der man als Glied angehört: Nur in
ernsthafter, auf den Grund gehender Auseinandersetzung mit den
konkreten Aufgaben, Schwierigkeiten und Nöten des Alltags und
des Jahrhunderts, die sich weder aufteilen noch an einzelne
Fachleute oder Institutionen zur Erledigung abtreten lässt,
sondern die jeder persönlich durchzuführen hat, bildet sich jener
Zuwachs an personeigener Substanz, der als Zuteilwerden von
gemässem Gut erlebt wird, somit die Stillung seelischen
Verlangens bedeutet. Wer sich jedoch Freude zu verschaffen sucht,
ohne den steilen Pfad der Prüfungen und der Bewährung
gegangen zu sein, nimmt unrechtmässig vorweg, was ihm erst nach
vollzogener Ganzwerdung seiner Person zukäme; er erntet nicht,
was seine Sehnsucht zu stillen vermöchte, sondern verkehrt sein

Verlangen in schale Süchtigkeit, die ihn an Leib und Seele

schädigt.
Die seinswidrige Vorwegnahme der Erfüllung geschieht aus

jener Hoffnungslosigkeit, die den Geist unserer Zeit in besonderem

Masse kennzeichnet. Sie ist wirklichkeitswidrig, da sie den
Wanderschafts-Charakter menschlichen Daseins zerstört [6] HI.
Kapitel. Gemeint ^tjojener Ungeist, der nicht nur den Einzelnen,

sondern auch Staat, Wirtschaft und Gesellschaft zu beschleunigter
Steigerung des Wohlstandes anspornt und alles als nebensajsjBl
lieh ansieht, was nicht im Dienste des Strebens nach diesem Ziel
steht. Was man zu erlangen wünscht, was die Geführten
fordern und die Führenden versprechen, sind recht eigentlich
paradiesische Zustände, wo alle Anliegen erfüllt, alle Spannungen
ausgeglichen, alle Mühsale überwunden sein werden. Aber auch
bei deren Herstellung soll, getreu dem Grundsatz höchster
Produktivität, alles vermieden (ausrationalisiert!) werden, was
Schwierigkeiten bereiten, die Prozessabläufe stören, zu Auseinandersetzungen

führen könnte. Im gesättigten Wohlstand sind die
belebenden Gegensätzlichkeiten von Zweifel und Gewissheit, Sehnsucht

und Erfüllung, Mühsal und Stillung weitgehend entropisch
ausgeebnet, und die spontanen Äusserungen des geistig-sittlichen
Lebens, die nach Jacob Burckhardt [1], S. 29, zur Kultur gehören
und deren Zuteilwerden in besonderem Masse Freude bereiten
würde, finden weder Verständnis noch Entfaltungsraum. Dennoch
weiss auch der von solchem Ungeist Gebannte in der Tiefe
seiner Seele um die Seinswidrigkeit solcher Vorwegnahme, und
so mag ihm im Traum die abgründige Vision eines seelischen
«Wärmetodes», bei dem alle Spannungen verschwunden und alle
Lebensäusserungen erstorben sind, in Flammenschrift an der
getünchten Wand erscheinen (Dan. 5, 1—30) 3).

Ein zweiter Grund mangelnder Freude ist das krampfhafte
Festhalten an dem, was man zu haben und zu sein glaubt: Besitz,
Macht und Ansehen; Stellung, Wirkfelder und Schaffenskräfte;
Verbindungen, Grundsätze und Leitbilder. Kennzeichnend für den
solcher Art Festgefahrenen ist die Vorstellung, menschliches Sein
bestehe in einem im wesentlichen unveränderlichen Zustand
möglichst hoher Vollkommenheit, der sich durch den Erwerb von
Gütern sichern, erhalten, bereichern, angenehmer und schöner
machen liesse. Dieses statische Seinsverständnis verschliesst sich
der Einsicht, dass alles nur rechtlich Erworbene anverwandelt,
d. h. in seinem wahren Wesen erkannt und zu personeigener
Substanz verarbeitet werden müsse, soll es zu wirklichen Besitz werden.

Und auch dann ist das Erworbene immer wieder in Frage zu
stellen, von Grund auf neu zu bedenken, der rasch sich
wandelnden innern und äusseren Lage anzupassen. Wo diese
fortwährende Befassung unterbleibt, verwandeln sich die Beziehungen
zu den Gütern des Alltags unversehens in zwingende Abhängigkeiten,

welche die freie Entscheidung über eigenes Verhalten
schmälert, und es stellt sich jene ängstliche Besorgtheit ein, die
nur noch darauf bedacht ist, den nur formalen, jedoch nicht
anverwandelten Besitz wenigstens in seinem äusseren Bestand zu
erhalten, zu mehren und gegen jegliche Gefährdung zu schützen.
Dass der in solcher konservativer Haltung Erstarrte nicht bereit
ist, das ihm gemässe Gut sich anzueignen, dürfte ohne weiteres
verständlich sein.

Man sollte meinen, die Gefahr solcher Verhärtung sei in einer
Zeit derart stürmischer Fortschritte, wie wir sie heute erleben,
gebannt, zeugen diese doch von einer überaus lebensbejahenden,
zukunftsfreudigen LebensejSStellung. Einer genaueren Betrachtung
können jedoch die untrüglichen) Anzeichen einer ernsthaften Ver-
steifungym geistigen und seelischen Bereichen nicht entgehen.
Davon wären etwa zu nennen: die immer straffere Ausrichtung der
Wirksamkeiten in allen Zweigen des Erwerbslebens, vor allem
in Wirtschaft, Politik und Verwaltung, auf die fortwährende
Steigerung des allgemeinen Lebensstandes, der wirtschaftlichen Blüte
und der unpersönlichen Macht der daran beteiligten Körperschaften,

sodann die einseitige Verlagerung aller irgendwie verfügbaren
Kräfte aus der Mitte des Seins nach den Randbezirken einer
nur noch materiellen Daseinsausstattung, die dadurch eine masslose

und durchaus wesenswidrige Förderung erfährt, während die
Pflege der dem Menschen gemässen Güter unterbleibt; weiter
die Überbewertung der Wissenschaften und Techniken, die in
den Rang eigentlicher Heilslehren hinaufgehoben werden, die
übersteigerten Zukunftserwartungen, die nichts anderes als eine
Flucht aus den Gegebenheiten und Aufgaben von hier und jetzt
nach vorn bedeuten, sowie die schon mehrfach erwähnte
Bindung an wirklichkeitswidrige Leitbilder, und schliesslich die
erschreckende Ratlosigkeit in den Krisen und gegenüber den
Aufgaben unseres Jahrhunderts, sowie die offensichtliche Unfähigkeit

unserer Generation, ihrer Herr zu werden. Daran dürfte

3) In diesem Zusammenhang sei auf den höchst lesenswerten Aufsatz:

«Der moderne Staat und die Kunst» in [15] hingewiesen.

Schwelzerische Bauzeitung • 87. Jahrgang Heft 38 • 18. September 1969 709



grösstenteils die übliche, so sehr im Rationalistischen festgefahrene

Denkweise schuld sein, welche die Wege nicht sehen kann
und die Wandlungen der Lebenseinstellung nicht durchzuführen
bereit ist, die wieder zur Mitte des Seins zurückzuführen und
wirklichkeitsgemässe Verhaltensweisen ermöglichen würden. Im
ganzen zeigt sich, dass die Führung der Geschehnisse den in
die Entscheidung Gestellten - und das sind wir alle! -
weitgehend entglitten und an die unpersönlichen Machtgebilde in
Wirtschaft und Politik übergegangen ist, dass die masslose
Förderung des Fortschritts vielmehr auf Erstarrung als auf Lebendigkeit

des Denkens beruht und im Hinblick auf das Werden des

Menschen eher als Rückschritt zu bewerten wäre, und dass auf
den verschiedensten Gebieten - nicht nur in Wirtschaft und
Staat - erstarrte, eigengesetzliche Blöcke (establishment)
entstanden sind, die ein ernstzunehmendes, namentlich unter der
jüngeren Generation weit verbreitetes Unbehagen erzeugt haben
und zwangsläufig zerstörerische Gegenkräfte auf den Plan rufen.

Wer an überholten Wertbegriffen und Denkformen stur
festhält, gleicht jenem Mühseligen, der die Passhöhe seiner
Lebenswanderung überschritten hat und spürt, dass seine leiblichen und
geistigen Kräfte abnehmen, der sich aber weigert, aus diesem
Tatbestand die nötigen Folgerungen zu ziehen. Wohin diese
Verhärtung führt und wie sie zu überwinden wäre, hat Karl Schmid
in [12], S. 6—20, eindrücklich beschrieben4).

An dritter Stelle ist auf jene unter Intellektuellen oft
anzutreffende Selbstgenügsamkeit hinzuweisen, die zwar die
Vorbedingungen dafür, dass sich Freude ereignet, durchaus kennt,
sich aber der freudeoffenen Haltung asketisch verschliesst, weil
sie nur Selbsterworbenes besitzen will. Der Selbstgenügsame hält
es unter seiner Würde, sich etwas schenken zu lassen oder gar
als einer zu erscheinen, der etwas bedarf, das er sich nicht selbst
geben kann. Gewiss zeugt diese strenge Folgerichtigkeit von
einer gewissen geistigen Grösse. Aber im Grunde ist doch eine
widernatürliche Starre, ja eine an Verzweiflung grenzende Un-
gelöstheit mit im Spiel, wenn sich einer den Genuss ungeschmälerter

Lebensfülle versagt, der ihm doch wesensgemäss zusteht.
Wohl das stärkste Hindernis dafür, dass sich Freude

einstellt, ist die Abneigung des aufgeklärten Abendländers gegen eine
ihn persönlich verpflichtende Befassung mit den Grundfragen
menschlichen Seins. Sie ist nur teilweise durch geistige Trägheit
verursacht, wie sie sich etwa in jener landläufigen Behauptung
kundtut, solche Fragen seien «nur» von theoretischem Interesse
und hätten mit den vordringlichen Bedürfnissen des praktischen
Lebens nichts zu tun 5). Genauer betrachtet zeigt sich, dass hinter
dieser sonderbaren Scheu eine nicht eingestandene, ins Unbewusste
verdrängte Angst steht. Gewiss gilt für uns alle das Herrenwort,
wonach wir in der Welt Angst haben (Joh. 16, 33). Und
wahrhaftig bestehen hiefür genügend Gründe, äussere und innere,
persönliche und geschichtsmächtige! Aber der Trost, der uns ebenfalls

verheissen ist und uns trotzdem lebensfreudig zu stimmen
vermöchte, bleibt aus, wo die Wirklichkeit dieser Welt in ihrer
ungeschmälerten Ganzheit nicht gesehen werden will, wo die
Angst, die doch zu dieser Wirklichkeit gehört, verdrängt wird,
wo man sich für stark, tüchtig, gerecht hält und glaubt, den
Aufgaben der Zeit gewachsen zu sein, und wo man all das leugnet,
was dieses stolze Selbstbewusstsein in Frage stellen könnte.

Was im besondern dem Arbeitenden die Freude an seiner
Hantierung verdirbt, ist hauptsächlich die bange Sorge, es könnte
die Sinnlosigkeit des einseitigen Fortschrittsstrebens an den Tag
kommen, dem er, wie wir alle, so sehr verfallen ist; es ist jene
unerträgliche Ratlosigkeit im Eigentlichen und Wesentlichen, die
durch verstärkten Einsatz zugunsten eben dieses Strebens immer
wieder zu verscheuchen versucht wird. Gelänge es, diesen
Alpdruck zu überwinden, was wohl nur durch mutiges Aufdecken
seiner Ursachen zu erreichen wäre, so würde der Weg zu fruchtbarer

Bearbeitung-der Grundfragenj^pi, die auf unserer
Erdenwanderung aufbrechen, und wir vermöchten vom Reichtum Besitz
ergreifen, den uns das Leben bereithält.

*) Einige BemerkungenjMezu finden sich in [16] unter dem Titel
«6. Lebenswende und Altersverhalten».

5) Was das Wort «Theorie» in Wirklichkeit meint und was dessen
Sinngehalt für die Praxis bedeutet, ist in [9.] überzeugend herausgearbeitet.

Der Grund der Freude besteht, wie wir oben sagten, darin,
dass dem Dürstenden der ihm gemässe Trank zuteil wird. Es
ist nun noch die Frage zu klären, wie dieses Zuteilwerden
zustande kommt, wie sich der nach Stillung Verlangende der ganzen,

ungeschmälerten Wirklichkeit seines Lebensraumes bemächtigt,

sie sich anverwandelt, so dass sie ihm zu selbsteigenem Sein
wird. Hierauf wäre mit dem lapidaren Satz zu antworten: durch
Gehen auf dem ihm persönlich vorgezeichneten Weg. Damit ist
gemeint, durch vorbehaltloses Erkennen der jeweils konkret
gegebenen Lage mit ihren Wirkmöglichkeiten, durch Treffen
verantwortbarer Entscheidungen und durch deren wirklichkeitsge-
mässen Vollzug. Es geht also um ein ganz und gar praktisches
Benehmen. Entscheidend wichtig ist nun aber einzusehen, dass
dieses Wirken zwei Grundweisen hat, dass mit dem Forschen,
Entwerfen, Bauen, Handeln, Kämpfen auf äusseren Wirkfeldern
zugleich auch Entsprechendes am innern Menschen geschieht,
dass da etwas reift, das im Wirkenden selbst verbleibt: etwa als
Frucht der Wirklichkeitserkenntnis, als Wandlung der Person zu
höheren Stufen ihrer Wirklichkeitsgemässheit, kurz als Selbst-
werdung. Diese Einsicht entspricht der in allen Zeiten anzutreffenden,

das Ganze des Seins bewahrenden Weisheitsüberlieferung,
die, auf eine knappe Formel gebracht, besagt, dass mit dem
Werk, das der Schaffende als sachhaftes Gebilde künstlerischer
oder technischer Gestaltung in die Welt setzt, er zugleich auch
jenes innere Werk schafft, das er selbst ist, und das auf keine
andere Weise geschaffen werden könnte. Es ist dieses innere
Werk, das in besonderer Weise als gemässes Gut anzusprechen
ist und dessen Zustandekommen den wahren Durst der Seele
endgültig stillt.

Massgebend für ein derartiges inneres Werden ist die Erlebnistiefe

der Arbeitsvorgänge, das seelische Ergriffensein durch das,
was man tut und was einem dabei aufgeht, es ist einerseits die
Genugtung über das Gelingen, das Hochgefühl des Erreichthabens,

die Freude über die gewonnenen Einsichten und Erkenntnisse

und anderseits die Bedrückung, die sich einstellt bei
Enttäuschungen und Schwierigkeiten, beim Unterliegen im Kampf gegen
Widerstände und Widersacher sowie bei eigenem Versagen. Was
da auf der Seele lastet, kann zur Aufgabe des Vorhabens, ja
sogar zur Verzweiflung führen; es kann aber auch eine seelische

Spannung erzeugen, die zu immer wieder neuem Suchen nach
brauchbaren Lösungen anregt. Dieses Forschen, Klären, Gewahrwerden,

Erfinden und Erarbeiten des Richtigen und Notwendigen

sind Akte der Erkenntniskraft. Die Erkenntniskraft er-
schliesst uns die Grundlagen und Richtmasse für richtiges
Verhalten, durch sie wird uns Wirklichkeit zuteil; denn das Erkennen
dessen, was man besitzt, ist die vollkommenste Weise desBesitzens.

Die andere Kraft, die im Zusammenspiel mit der Erkenntniskraft

personbildend wirkt, ist die Liebe. Ihre beiden Erscheinungsformen

sind die Freude, die sich einstellt, wenn sie erreicht hat,
was sie will, und die Sehnsucht, wenn das Geliebte noch nicht
zu ihrem Besitz geworden ist. Die Sehnsucht ist ein Verlangen,
das gründet in der zuversichtlichen Hoffnung, das Ziel zu
erreichen, sowie im festen Glauben an die Erfüllung der verheis-
senen Glückseligkeit. In ihr wirkt sich jene seelische Spannung
aus, die das Leben immer wieder neu in Gang setzt und in Fluss
hält, inmitten aller persönlichen Not und allen Elendes der Welt.

5. Gemeinschaft und Freundschaft

Erkenntniskraft und Liebe sind nicht nur die grossen
Gestalter der Person, sondern auch die eigentlichen Stifter und
Erhalter menschlicher Beziehungen. Diese sind, wie schon mehrfach

angedeutet, besondere und besonders bedeutungsvolle
Erscheinungsweisen des dem Menschen gemässen Gutes. Damit ist
nichts weniger gesagt, als dass sie zum Wesensbestand menschlichen

Seins gehören, dass niemand wirklich Mensch sein kann,
ohne in empfangenden und verpflichtenden Beziehungen zu seinen
Mitmenschen zu stehen.

Die Einsicht in diesen grundlegenden Sachverhalt ist heute
weitgehend verlorengegangen. Der überhandnehmende Kult
individualistischer Lebensführung hat die Interessen des Einzelnen,
ganz besonders auch dort, wo sie sich zu Körperschaften
zusammengeschlossen haben, so sehr in den Vordergrund gerückt, dass

mitmenschliche Verbindungen fast nur noch unter dem Gesichtspunkt

eigenen oder gruppenweise zusammengefassten Nutzens
unterhalten, dass aber die vorrangige Bedeutung undarate

unbedingte Notwendigkeit wirklichen, von der Liebe durchformten

710 Schweizerische Bauzeitung - 87. Jahrgang Heft 38 • 18. September 1969



Zusammenlebens nicht mehr gesehen wird. Der Zerfall des Ge-
meinschaftsbewusstseins, der sich hierin zeigt, bildet einen wesentlichen

Grund der Gegenwartskrise. Soll diese überwunden werden,
so muss die Tatsache wieder volle Beachtung finden, dass der
Mensch wesensgemäss ein zur Gemeinschaft bestimmtes Geschöpf
ist und dass er nur würdig leben kann, wenn er den Beziehungsreichtum

zu seinen Mitmenschen gebührend pflegt.

Wohl die eindrücklichste Äusserung dieser Grundbestimmung
ist die Sprache, richtet sie sich doch stets an ein Gegenüber, sei
es ein Einzelner, sei es eine Gesamtheit. Der unendliche Reichtum

ihrer Ausdrucksmöglichkeiten zeugt für Fülle und Stärke
der Bedürfnisse, sich zu begegnen, sich mitzuteilen, vom
Mitmenschen verstanden und ernstgenommen zu werden sowie an
einer Gemeinschaft teilzuhaben und in ihr geborgen zu sein. Aber
auch die Alltagsarbeit dient, richtig verstanden, weitgehend der
Befriedigung der gleichen Anliegen, und zwar sowohl durch ihre
Erzeugnisse als auch durch die Pflege der Gemeinschaft unter
den Arbeitenden. Hier stellen sich die wichtigen Aufgaben
sinnvoller Arbeitsgestaltung, einer wirklichkeitsgemässen Förderung
des Gemeinschaftsgeistes und des Verantwortungsbewusstseins,
sorgfältiger Nachwuchspflege sowie kluger Menschenführung,
Obliegenheiten, über die in [4], [5] und [16] Näheres ausgeführt
wurde.

Neben der Familie als der Grundform menschlichen Seins
und dem Bauelement jeglicher Gemeinschaft kommt den
politischen Gebilden, vor allem der Gemeinde und dem Staate,
eine besondere, rasch wachsende Bedeutung zu. Diese ergibt sich
einerseits aus den immer grösser, schwieriger und zahlreicher
werdenden Aufgaben, welche Wirtschaft und Gesellschaft ihnen
überbinden und zu deren Bewältigung sie sich gigantische
Verwaltungen aufbauen und sich auch eine entsprechende Machtfülle

zulegen. AndersJHdst an ihr die fortschreitende Erweiterung
der Volksrechte mitbeteiligt, die dem Bürger nicht nur persönliche

Freiheiten, Rechtsschutz und wachsende Wohlfahrtsleistungen
sichern, sondern ihm auch grössere Pflichten, vor allem die der
Meinungsbildung in den mannigfachen Fragen der Politik und

- in der direkten Demokratie - die letztinstanzliche Entscheidung

in Sachfragen und Aufgaben seines Gemeinwesens
überbinden. Der Bürger trägt also mit an der Verantwortung für
alles, was in seiner Gemeinde und in seinem Staate geschieht.
Damit er das kann, muss er sich nicht nur in den einzelnen
Beratungsgegenständen, über die er zu befinden hat, eine wohl
begründete Meinung bilden, sondern sich auch Klarheit
verschaffen über die Grundaufgaben seines Staatswesens und die
Grundfragen menschlichen Zusammenlebens überhaupt. Die
unteilbare, nicht abtretbare Sorge um die Gesunderhaltung der
politischen Gebilde und die Mitarbeit an ihren Problemen geÄBjl
im besondern in den Pflichtenkreis der akademisch Gebildeten,
worüber ihnen unter anderen Karl Schmid in [11] bis [14]
Wesentliches zu sagen hätte. Mit Genugtuung darf festgestellt werden,

dass in den gegenwärtigen Auseinandersetzungen um die
Hochschulreform und das ETH-Gesetz der Wunsch nach einer
entsprechenden staatsbürgerlichen Ausbildung an den Hochschulen
auch unter Studierenden laut geworden ist.

Aus dem weitgespannten Netz von Verbindungen zu Gruppen

und Gesamtheiten heben sich als Lebensformen besonderer
Art die persönlichen Ich-Du-Beziehungen heraus, wie sie
zwischen Ehegatten und unter Freunden bestehen, in einem etwas
andern Sinne auch zwischen Vater und Sohn, Lehrer und Schüler,
Erzieher und Zögling. In ihnen verwirklicht sich eine Grundweise
menschlichen Seins, die für die Sinnerfüllung des Lebens
entscheidend ist und daher nicht ernst genug genommen werden
kann. Wer nämlich in eine solche Beziehung eintritt, durchbricht
den Panzer seiner triebhaften Ichbezogenheit, der ihn von der
Wirklichkeit trennt und dessen Sehschlitze ihm nur kleine,
unzusammenhängende Ausschnitte seiner Umwelt wahrzunehmen
gestatten. Die Person des Du ist die Pforte, durch die er ins freie
Feld des eigentlichen Lebens mit seinem Reichtum und seinen
Gefahren hinaustritt. Was er da erfährt, ist nicht mehr nur eine
Vielzahl äusserer Erscheinungen, sondern das unsichtbare,
geheimnisvolle Wesen seines Weggenossen, dessen Urbild, das dieser
im Begriffe steht zu verwirklichen, den einmaligen, einzigartigen,
unzerstörbaren Grundgehalt seiner Person. Gewiss, er erfährt das
alles nicht als Gegenstand sachlicher Betrachtung, nicht von

einem neutralen, ausserhalb der Geschehnisse liegenden Blickpunkt

aus, sondern nur durch das Eintreten in die verpflichtende,
sein eigenes Leben wandelnde Beziehung zu seinem Du. Zu
dieser kann es allerdings nur kommen, wenn er die uns
gewohnte, auf die Aussenwelt allein gerichtete Haltung des Wollens,
Erforschens, Gestaltens, Indienststellens und Indienstnehmens aufgibt

zugunsten jener völlig gegensätzlichen vorbehaltlosen
Vernehmens, Empfangens, Schauens.

Wo dieser Durchbruch zum Du gelingt, wo sich mir dessen
innerstes Wesen offenbart, da geschieht das Unerhörte, da fällt
wie in einem Spiegel das Licht auf mich zurück, da werde ich,
wenn auch nur stückweise und in schillernden Umrissen, des
Wesens meiner eigenen Person gewahr, da setzt in beiden Partnern

jener wesenhafte Vorgang der Selbstwerdung ein, der, von
beiden nun in der Tiefe ihres Seins erlebt, den tragenden und
nährenden Wurzelgrund ihrer Gemeinschaft bildet.

Über Wesen und Pflege menschlicher Beziehung ist viel
gesprochen und geschrieben worden. Wohl die am tiefsten ins
Geheimnis menschlichen Seins hinabreichende Untersuchung
verdanken wir Martin Buber [2], [3]. Der jüdische Denker und
Erzieher, der uns Christen so viel Urchristliches zu sagen hat.
stellt die Grundworte Ich-Du und Ich-Es als gegensätzliche Formen

menschlicher Grundhaltungen einander gegenüber, in deren
Spannungsfeld sich die Geschichte sowohl des Einzelnen als auch
die der Völker, Kulturen und Religionen abspielt. Ihnen
entsprechen Welten: Die Du-Welt der ursprünglichen, lebensstiftenden,

das Wesen des Mitmenschen in seiner ungeteilten Ganzheit

umfassenden Beziehungen zu allen Geschöpfen und die Es-
Welt der aus diesen Beziehungen entlassenen, objektiv nach ihrer
Beschaffenheit beschreibbaren und nutzbaren Einzelgegenstände
und vereinzelten Menschen. In der Du-Welt leben wir, die Es-
Welt erfahren und gebrauchen wir.

Die Es-Welt hat die Neigung zu wachsen und die Du-Welt
entweder zurückzudrängen oder unter Unterdrückung ihres Du-
Charakters in ihren Dienst zu nehmen. Das führt zur Versachlichung

und Verzweckung des Lebens sowie zum Überhandnehmen

des Unpersönlichen und Unmenschlichen, zu Verirrungen
also, für welche die Weltgeschichte unseres Jahrhunderts
wahrhaftig genügend Beispiele liefert. Die heilen und heilenden Gegenkräfte

kommen aus der Du-Welt. Diese sorgfältig und hingebend
zu pflegen, wäre nicht nur dringend nötig, sondern auch klug,
denn jede wahre Ich-Du-Beziehung ist wesenhafter Teil des
gemässen Gutes, das den Durst unserer Seelen wirklich zu sättigen
vermag.

Solche Pflege ist die besondere Aufgabe von Freundschaften.

Denn hier, im hellen, warmen Licht wesensoffener Ich-Du-
Beziehungen, wie sie unter wirklichen Freunden bestehen, bilden
sich die belebenden Kräfte des Geistes, die versöhnen, das in
seiner Vereinzelung Erstarrte ins Lebensganze zurückholen und
die seelische Not der Sinnlosigkeit wenden.

Wir frugen eingangs, ob es angesichts der Not in der Welt
und der Auseinandersetzungen über Hochschulfragen zu verantworten

sei, sich mit einem so alten, längst nicht mehr zeitge-
mässen Thema zu befassen, wie es der Leitspruch der GEP
manchem erscheinen mag. Bevor der Leser, der überhaupt bis
hierher durchgehalten hat, diese Frage zu beantworten sich
anschickt, möge er bedenken, dass die vorliegende Betrachtung
nichts anderes bezweckt, als zu selbständiger Weiterbearbeitung
der angeschnittenen Probleme anzuregen. Es wurde daher auf
Vollständigkeit und Ausgewogenheit verzichtet, dafür aber
versucht, das Vernachlässigte, Verkannte, nicht Zeitgemässe ins
Blickfeld zu rücken. Wer sich mit den angeleuchteten Fragen
weiter befasst, wird zwischen diesen und den tieferen Ursachen
der heute uns alle bedrängenden Notständen genügend
Zusammenhänge finden, um sich über die Haltung klar zu werden, die
er als verantwortbar einzunehmen gedenkt. Vielleicht reift in ihm
die Einsicht, dass weder das Wenden bestimmter Notstände noch
die Verbesserung der allgemeinen Daseinsbedingungen vordringlich

sind, sondern die Selbstwerdung der eigenen Person aus
der Tiefe ihres wahren Wesens heraus. Das ist es denn auch, was
sich hinter der im Titel genannten Wortzusammenstellung ankün-

Schweizerische Bauzeitung • 87. Jahrgang Heft 38 • 18. September 1969 711



digt. Für jene, die sie so verstehen, wird sie auch im zweiten
Jahrhundert des Bestehens unserer Gesellschaft ihre richtungweisende

Bedeutung beibehalten.

Literaturverzeichnis:

[1] Jacob Burckhardt: Weltgeschichtliche Betrachtungen. Stuttgart,
A. Kröner.

[2] Martin Buber: Reden über Erziehung. Heidelberg 1960, Lambert
Schneider.

[3] Martin Buber: Das dialogische Prinzip. Heidelberg 1962, Lam¬
bert Schneider.

[4] Gerhard Huber: Verantwortung in der Unternehmensführung.
«Industrielle Organisation» 38 (1969), Nr. 5, S. 207.

[5] Josef Pieper: Traktat über die Klugheit. München, Kösel-Verlag.

[6]
[7]
[8]
[9]

[10]

Über die Hoffnung. München, Kösel-Verlag.
Über die Gerechtigkeit. München, Kösel-Verlag.
Vom Sinn der Tapferkeit. München, Kösel-Verlag.
Was heisst philosophieren? München, Kösel-Verlag.
Glück und Kontemplation. München, Kösel-Verlag.

[11] Karl Schmid: Versuch über die schweizerische Nationalität in:
Aufsätze und Reden. Zürich 1957, Artemis Verlag.

[12] — Hochmut und Angst. Zürich 1958, Artemis Verlag.
[13] — Unbehagen im Kleinstaat. Zürich und Stuttgart

1963, Artemis Verlag.
[14] — Europa zwischen Ideologie und Verwirklichung.

Zürich und Stuttgart 1966, Artemis Verlag.
[15] j— Schwierigkeiten mit der Kunst. Schriften zur 2Seit,

Heft 30. Zürich 1969, Artemis Verlag.
[16] Adolf Ostertag: Grundsätzliches über erfolgreiches Führen in der

Industrie. SBZ 86 (1968), Heft 51, S. 911.

Physiologie der Zellorganelle
Von Prof. Dr. Ph. Matile, ETH Zürich

DK 612.014

In der Biologie isj'zurzeit unverkennbar an die Stelle des einseitigen

Spezialistentums die assoziative Gestaltung der wissenschaftlilrfe|as
Arbeit getreten. Viele Disziplinen, die bis vor wenigen Jahren ihr
Eigenleben geführt haben, sehen sich heute mit anderen vor gemeinsame
Probleme gestellt. Beispielsweise haben sich einerseits die Morpho-
logen lange damit begnügt, die Strukturen der Zelle beschreibend zu
erforschen, und die Bemühungen der Physiologen konzentrierten sich
anderseits gänzlich auf den Stoffwechsel. Die Morphologen haben mit
dem Elektronenmikroskop den Mikrokosmos der Zellstrukturen
entdeckt, und die Physiologen haben mit dem Instrumentarium der
modernen Chemie, mit Isotopen, chromatographischen Trennmethoden

und dergleichen den überaus komplizierteÄftoffwechsel im wesentlichen

aufgeklärt.
In beiden Disziplinen ist die Arbeit bis zu einem gewissen Ab-

schluss gediehen. Aber dieser Abschluss hat sich zugleich als ein
Neubeginn entpuppt, indem die Physiologen sich vor die Frage nach der
Organisation und Regulation des komplexen Stoffwechsels auf dem
Niveau der Zelle und ihrer Organelle gestellt sehen und die Neugierde
der Morphologen sich auf die funktionelle Bedeutung all der
entdeckten cytoplasmatischen Membransysteme, Organelle und
Zellräume richtet. Kurz, seit den fünfziger Jahren ist ein zunehmendes
Bedürfnis nach einer Ausrichtung der morphologischen und
physiologischen Forschungsarbeit auf ein gemeinsames Ziel, die Integration
von Zellstruktur und Stoffwechsel, entstanden.

Das erwachte morphologische Interesse des Physiologen zeigt
sich darin, dass er die Zelle nicht mehr als Sack voller Enzyme und
Stoffe auffasst; seine Arbeitsweise lässt vielmehr erkennen, dass er
stets die Assoziation von Enzymen mit cytoplasmatischen Membranen
und Organellen im Auge behält. Nach wie vor zerstört und extrahiert
er zwar Zellen und Gewebe, aber er versucht dies jetzt in einer Weise
zu tun, welche die Zellstrukturen möglichst wenig schädigt. Im Falle
der Pflanzenzelle ist dies schwierig, weil die derben Zellwände recht
drastische Massnahmen zum Aufschluss der Zellen erfordern. Immerhin

gelingt es durch vorsichtiges Zerreiben der Gewebe mit Quarzsand
oder mit Hilfe von rasch rotierenden Messern, die Zellen dergestalt zu
verletzen, dass gewisse Organelle, wie Mitochondrien und Chloropla-
sten, intakt bleiben und in ein geeignetes Medium eingeschwemmt
werden. Andere Organelle, zum Beispiel das ausgedehnte Membransystem

des Endoplasmatischen Retikulums, werden in jedem Falle
zerrissen, und die Bruchstücke liegen, afapyinzige Membranvesikel im
Extrakt vor. Der Physiologe versucht nun, solche Extrakte mittels
Ultrazentrifugation zu fraktionieren; die grossen, spezifisch schweren
Organelle, wie Chloroplasten und Zellkerne, werden schon bei 1000-
facher Erdbeschleunigung aus den Extrakten ausgeschleudert, kleinere,
wie die Mitochondrien, bei 10 00O«||S20 000 g, kleine Membranvesikel
oder Ribosomen erst bei 100000,?. Durch stufenweise, différentielle Zen-
trifugation mit steigender Beschleunigung wird eine erste Auftrennung
der Extrakte in einzelne Klassen von Zellpartikeln erzielt. Es ist
verhältnismässig einfach, gute Präparate von isolierten Chloroplasten
oder Mitochondrien mit differentieller Zentrifugation darzustellen und
nachzuweisen, dass in diesen Organellen die wichtigen Stoffwechselfunktionen

der C02-Assimilation (Photosynthese) und Atmung
lokalisiert sind.

Allerdings hat es sich herausgestellt, dass beispielsweise in einer
Mitochondrienfraktion neben den Atmungsenzymen eine ganze Reihe
von Enzymen angereichert sind, welche anderen Zweigen des Stoff¬

wechsels zuzuordnen sind, etwa hydrolytische Enzyme und solche des
Peroxydstoffwechsels. Es ist heute bekannt, dass mindestens drei
Typen von Zellorganellen in der Mitochondrienfraktion vorliegen. Zu
ihrer Trennung sind weitere Zentrifugationen erforderlich. Der Physiologe

bedient sich dabei häufig der Zentrifugation in Dichtegradienten:
er baut in einem Zentrifugenrohr zunächst aus verschieden konzentrierten

Rohrzuckerlösungen einen Gradienten auf, den er mit den
suspendierten Partikeln einer Mitochondrienfraktion überschichtet.
Im Schwerefeld der Zentrifuge wandern nun die Partikel bis in die
ihrem eigenen spezifischen Gewicht entsprechende Zone des Gradienten.

Mit dieser Technik ist es uns kürzlich gelungen, aus der
Mitochondrienfraktion des Tabakendosperms (ölspeicherndes Gewebe der
Samen) ein Zellorganell zu isolieren, in welchem sich während der
Keimung die metabolische Verwandlung von Reserveöl in Zucker
abspielt.

Viel schwieriger als die Isolation derartiger morphologisch leicht
identifizierbarer Organelle ist die Zellfraktionierung hinsichtlich jener
Membransysteme, welche bei der Extraktion der Zellen zerstört werden.

Die kleinen Membranvesikel, obwohl verschiedener Herkunft
(Retikulum, Golgi, Plasmamembran usw.), sind selbst in Dichtegradienten

nur schwer voneinander zu trennen, und nach der Trennung ist
der Nachweis ihrer Identitäjfcnicht immer möglich. Am leichtesten
gelingt die Isolation von ER-Membranen, an denen Ribosomen haften;

es hat sich herausgestellt, dass dieses Organell der Synthese von
bestimmten Eiweissen dient.

Aus Extrakten von Hefezellen ist uns die Isolation des Plasma-
häutchens gelungen. In diesem Falle wäre die Identifikation der Isolate
ohne die von H. Moor entwickelte Gefrierätz-Methode nicht möglich
gewesen. Diese Methode liefert Abdrucke der Oberflächen von
Membranen und ermöglicht die Untersuchung der charakteristischen
Feinstrukturen im Elektronenmikroskop. Das Plasmalemma ist eine
besonders interessante Membran, indem es für die spezifischen Transporte

von Nährstoffen aus dem Kulturmedium in die Zelle hinein
verantwortlich ist. Es ist der Sitz von merkwürdigen Enzymen, deren
Aktivität sich nicht in der Veränderung von bestimmten Molekülen
äussert, vielmehr in deren Verschiebung von einer Membranoberfläche
zur andern. In der Tat ist es gelungen, die Lokalisation derartiger
Transportenzyme im isolierten Plasmahäutchen zu zeigen.

Besondere Schwierigkeiten hat uns ein Organell der Pflanzenzellen
bereitet, bei welchem die üblichen Methoden der Zellfraktionierung
versagen. Aus Leberzellen der Ratte sind erstmals vor etwa 10 Jahren
Zellpartikel isoliert worden, die eine Anzahl von Enzymen enthalten,
welche Eiweisse, Nucleinsäuren und andere Zellbestandteile zu
verdauen vermögen. Diese sogenannten Lysosomen gelangen bei differentieller

Zentrifugation in die Mitochondrienfraktion, aus der sie mittels
Dichtegradientenzentrifugation isoliert werden können. Sie dienen im
Stoffwechsel der stetigen Erneuerung der Zelle, indem in diesen
mikroskopisch kleinen Mägen fortwährend Zellbestandteile aufgelöst werden.

In Extrakten aus Pflanzenzellen befinden sich entsprechende
Verdauungsenzyme, die jedoch bei der Fraktionierung in der Regel in die

partikelfreie lösliche Fraktion gelangen, dSœcheinbar nicht an ein
Organell gebunden sind.

Von zwei möglichen Schlüssen aus diesem Misserfolg - pflanzliche
Lysosomen gibt es nicht, bzw. die Natur dieser Organelle ist von jener
der entsprechenden tierischen Organelle so verschieden, dass sie bei
der üblichen Zellfraktionierung nicht in Erscheinung treten - haben

712 Schweizerische Bauzeitung • 87. Jahrgang Heft 38 • 18. September 1969


	Freundschaft - Arbeit - Freude

