Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung
Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 85 (1967)

Heft: 21

Artikel: Der Einfluss der Technik auf das philosophische Denken
Autor: Titze, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-69460

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-69460
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

85. Jahrgang Heft 21

SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

26. Mai 1967

HERAUSGEGEBEN VON DER VERLAGS-AKTIENGESELLSCHAFT DER AKADEMISCHEN TECHNISCHEN VEREINE, ZORIGCH

Der Einfluss der Technik auf das philosophische Denken

Von Ing. Dr. techn. Hans Titze, Wettingen

Es mag merkwiirdig erscheinen, von einem Einfluss der Technik
auf die Philosophie und nicht umgekehrt von einem Einfluss der
Philosophie auf die Technik zu sprechen. Héilt man doch die Philo-
sophie fiir die Konigin der Wissenschaften, fiir das alle Einzelwissen-
schaften, also auch die Technik Umgreifende. Sicherlich kiimmert sich
der Philosoph um das Allgemeine, um das System aller Wissenschaften,
um das, was liber das Einzelwissenschaftliche hinausgeht, was jenseits
der Physik und der anderen Naturwissenschaften liegt, das Metaphy-
sische. Die Philosophie will als Ethik das Leben leiten, die Handlungen
des Menschen beeinflussen. Sie stellt die Frage nach dem Sinn des
Daseins, der Welt, des Lebens, des Menschseins, sie sucht das Wesen
der Dinge zu ergriinden. Sie weiss wohl, dass diese Fragen nicht bis
zur volligen, eindeutigen Klarheit beantwortet werden konnen, aber
sie sucht und stellt die Probleme auf und zeigt damit, dass dem Alltags-
menschen selbstverstandlich und klar erscheinende Begriffe selbst
Probleme und oft gerade die tiefsten Probleme sein konnen. Man wirft
der Philosophie vor, nicht klar und eindeutig zu sein. Dies liegt aber
nicht an den Philosophen, sondern an den Problemen selbst, die bis
an die Grenze menschlichen Verstdndnisses und menschlicher Er-
kenntnisfahigkeit fiihren, oft sogar dariiber hinausweisen.

Gewiss steht die Philosophie in diesem Sinne iiber der Technik.
Trotzdem aber ist philosophisches Denken nicht moglich, wenn nicht
die aus der menschlichen Existenz herrithrenden Unterlagen vorhan-
den wéren. Erkenntnisse miissen erfahren werden, die Aufgaben des
menschlichen Handelns kommen aus der Verbindung der Menschen
in einer Gemeinschaft. Ziel und Aufgabe des Lebens kann sich nur
aus dem Leben des Menschen selbst ergeben; Ethik ohne Gemein-
schaft, Denkgesetze ohne Inhalt des Denkens, Zwecke und Ziele ohne
Bezug auf das menschliche Dasein sind leer. Das Technische aber
gehort zum Dasein, heute mehr denn je, und so kann es nicht ohne
Einfluss auch auf das philosophische Denken sein. Der Wert der
Philosophie wird dadurch nicht geschmdlert, sie bleibt doch die
Konigin; genau wie ein Konig nur Konig eines Volkes, nicht einfach
Konig, sein kann, so braucht die Philosophie die Existenz des Men-
schen als ihre Grundlage.

Der Einfluss der Technik ist vielgestaltig; er ist auf allen Gebieten
der Philosophie vorhanden, von denen schon die Metaphysik, die
Erkenntnislehre, die Ethik und Asthetik angedeutet worden sind und
noch die Logik hinzugefiigt werden soll. Im folgenden soll nun dieser
Einfluss in seiner Vielgestaltigkeit ndher untersucht werden.

Der praktische Einfluss

Vorweggenommen sei der praktische Einfluss, welcher nicht den
Inhalt philosophischen Denkens betrifft, sondern der die dusserlichen
Maoglichkeiten angibt. Biicher schreiben geht nicht ohne die Technik
der Buchdruckerei, Vortrage konnen der Allgemeinheit durch Radio
und Fernsehen weit mehr als frither nahegebracht werden; sie konnten
damit die Allgemeinbildung fordern und bei jedem Menschen das
philosophische Denken anregen. Philosophie in ihrer Allgemeinheit
ist fiir jeden Menschen da. Denn ohne Weltanschauung gibt es keinen
Menschen, und wére diese noch so einfach; Weltanschauung wird
aber durch Nachdenken iiber die mehr oder weniger weite Umwelt
des einzelnen Menschen gewonnen. So konnte durch die moderne
Technik eine Erhohung des Bildungsstandes erreicht werden. Die Um-
welt selbst kann durch die verbesserten Reisemoglichkeiten erweitert
werden und dadurch das Denken beeinflussen. Alles dies sind Ausser-
lichkeiten, sie zeigen aber, wie weit man auf die Technik angewiesen
ist, dass sie riickwirkt auf die Moglichkeiten der Mitteilung und auf
die Erweiterung der Erlebnisse und des Gesichtskreises. Kultur ohne
Technik (Technik hier als Inbegriff jeder Maschinerie und aller Werk-
zeuge gemeint) ist nicht moglich. Als der Mensch in der Steinzeit sich
das erste Werkzeug schuf, steigerte sich auch das Denken. Die ver-
lingerte Hand scharfte den Geist.

Wenn auch damals am Anfange der Menschheit der Geist nur ein
Hilfsmittel zur Bewdltigung der Lebensumstdnde war, also die Um-
weltverhéltnisse den Umfang des Wissens bestimmten und begrenzten,

Schweizerische Bauzeitung - 85. Jahrgang Heft 21 - 25. Mai 1967

DK 1:62

so hat im Laufe der Entwicklung der Geist seine Téatigkeit erweitern
und sich verselbstdndigen kénnen; er begann auch iiber Probleme
nachzudenken, die iiber die Lebensbediirfnisse hinausgingen oder mit
ihnen kaum noch etwas zu tun hatten.

An dieser Entwicklung sind die technischen Mittel massgebend
mitbeteiligt. Die durch die Technik bedingte geistige Stdrkung be-
fahigte den Menschen, nun auch an diese tieferen Probleme, heranzu-
gehen. Die technischen Mittel schufen dartiber hinaus die Umwelt-
bedingungen, die die Beschéftigung mit reinen geistigen Fragen er-
moglichten, ohne dauernd auf die Sicherung des Lebens bedacht sein
zu miissen. Dies gilt ebenso fiir die Kunst, fiir die ja schon von frither
Zeit an Uber das Praktische hinausgehende Erzeugnisse gefunden
worden sind. Diese Entwicklung ist noch keineswegs abgeschlossen.
Noch heute sind es die technischen Mittel, die die Beschiftigung mit
geistigen Fragen erleichtern. Sie versuchen, einfache mechanische
Arbeiten abzunehmen und machen auf diese Weise die Zeit fiir andere
Dinge frei. Die modernen Rechenautomaten, die ja auch Denkmaschi-
nen genannt werden, konnen schematische Arbeiten weitgehend er-
setzen und tragen damit zur Forderung der geistigen Entwicklung der
Menschheit bei. Dabei bleibt allerdings die Frage offen, ob der Mensch
diese ihm gebotene Moglichkeit tatsdchlich ausnutzt.

Der Einfluss auf die Methode des Denkens

Der Einfluss auf das philosophische Denken selbst soll als das
Wichtigere bezeichnet werden. Zunichst sei der Einfluss auf die
Methode des Denkens behandelt.

Die Technik als Wissenschaft und als zugehorige Grundlagen-
wissenschaften die Physik und die Chemie haben bestimmte Methoden,
um Erscheinungen zu kldren, um Erkenntnisse zu erhalten. Da auch
die Philosophie nach Erkenntnissen forscht, so liegt es nahe, zu unter-
suchen, inwieweit die technisch-physikalischen Methoden auf die
philosophischen Denkmethoden Einfluss gewonnen haben.

Man unterscheidet im wesentlichen zwei Denkmethoden: die
induktive und die deduktive. Jene ist der Schluss vom Einzelnen auf
das Allgemeine, diese der Schluss vom Allgemeinen auf das Einzelne.
Bei der induktiven Methode beobachtet man einzelne gleichartige
Ereignisse mehrmals und schliesst daraus mit grosser Wahrscheinlich-
keit, dass solche Ereignisse immer in gleicher Weise ablaufen. Sie ist
durch die Einfithrung des Experimentes in der physikalischen For-
schung durch Galilei eine der wichtigsten Methoden in Physik und
Technik geworden. Die induktive Methode ist zwar schon im Altertum
bekannt gewesen — bereits Aristoteles erwahnt sie —, sie stammt also
nicht von den technischen Wissenschaften, hat aber durch diese eine
besondere Bedeutung und Erweiterung erlangt.

Die induktive Methode geniigt nun noch nicht, um in allen Féllen
zu Erkenntnissen zu gelangen. Die deduktive Methode, der sich ja
auch der Mathematiker bedient, muss mit ihr verbunden werden.
Diese erst stellt die mathematischen Gesetze der Naturvorgiange und
der technischen Maschine auf. Der Forscher geht dann so vor, dass er
zundchst induktiv aus mehreren Einzelbeobachtungen einen bisher
unbekannten Zusammenhang ermittelt und dann mathematisch-
logisch, also deduktiv, weitere Gesetze daraus ableitet. Ferner unter-
sucht er, ob diese neuen Gesetze sich durch weitere Versuche bestéitigen
lassen. Diese Methode ist als Erkenntnismethode auch in die Philo-
sophie iibergegangen und hat damit zuverldssigere Wahrheitsbe-
dingungen fiir philosophische Urteile aufstellen helfen. Man spricht
von der Verifikation bestimmter Aussagen, die man im Positivismus
als Grundlage sinnvoller Satze ansieht.

Der Einfluss der in Physik und Technik weiter entwickelten
induktiv-deduktiven Methode geht sogar so weit, dass man mit ihrer
Hilfe die Unsicherheit in der Beantwortung der letzten Fragen ver-
ringern wollte. Man spricht dann sogar von «Metaphysik als strenge
Wissenschaft»?1).

1) Titel einer Schrift von H. Scholz.

365




Die rein deduktive Methode hat wegen ihrer eindeutigen Ergeb-
nisse schon immer einen grossen Reiz auf die Philosophie ausgeiibt.
Man hat auf diese Weise gehofft, auch metaphysische Probleme 16sen
zu konnen. Oder man hat versucht, Philosophie iiberhaupt nur noch
als Wissenschaft zuzulassen, wo sie sich deduktiv behandeln und nach
mathematischen Methoden ausbauen ldsst. So sind einerseits die
rationalistischen Systeme und anderseits die Logistik, die mathe-
matische Logik, entstanden. Pascal und Spinoza versuchten nach
«geometrischer Weise», allgemeine philosophische, sogar ethische Pro-
bleme zu 16sen. Leibniz beabsichtigte, alle Wissenschaften, besonders
auch die Medizin, mit mathematischen Methoden zu erforschen. Er
war es auch, der als erster versuchte, mit Hilfe von Zahlenzuord-
nungen logische Sitze mathematisch zu formulieren, und ist damit der
eigentliche Begriinder der modernen Logistik.

In neuerer Zeit hat man in der Logistik dhnlich wie in der Mathe-
matik, Physik und Technik die Begriffe durch Buchstaben gebildet,
welche durch logistische Zeichen zu Sitzen verbunden werden. Man
gelangt hierbei, dhnlich wie in der Mathematik, zu widerspruchsfreien
Darstellungen und hat auch die Moglichkeit, weitere Sdtze durch
Umformungen zu bilden und dadurch zu bestimmen, ob diese wahr
oder falsch sind.

Als logistische Funktionszeichen werden die Konjunktion («und»),
die Disjunktion («oder»), die Verneinung («nein») und andere ver-
wendet. Dies sind Zeichen, die auch in technischen Gerédten verwirk-
licht worden sind und zu den sogenannten logischen Schaltungen in
der Rechenmaschinentechnik und anderen Anwendungen gefiihrt
haben. Die logischen Funktionen konnen auf mechanischem und
elektronischem Wege nachgemacht werden. Hierbei konnte die Tech-
nik wieder befruchtend auf die Logik zuriickwirken. Die Informations-
theorie konnte das Verstdndnis logischer Beziehungen vertiefen und
erweitern. Es ergab sich ein systematischerer Uberblick iiber die mog-
lichen Beziehungen, als die Logik bisher ableiten konnte. Beispielsweise
konnte man technisch leicht die Beziehungen zwischen mehr als zwei
Variabeln in logischen Funktionen nachbilden, eine Arbeit, fiir die der
menschliche Verstand allein nicht ausreichte.

Die grossartigen Erfolge in den Naturwissenschaften haben hier
deutlich das philosophische Denken beeinflusst. Sie haben auch dazu
gefiihrt zu fragen, ob diese Methoden gerade bei den letzten Dingen
iiberhaupt anwendbar sind. Der Philosoph versucht, die Logik selbst
zu begriinden, kann dies aber dann nicht mehr mit logischen Mitteln
— denn die Logik kann sich nicht selbst begriinden —, sondern muss
andere Denkmethoden suchen. Die Anregung, hierzu moglichst eine
fiir die philosophischen Probleme angemessene Methode zu finden
und die Grenzen der naturwissenschaftlichen und logischen Denk-
methoden abzustecken, kam nicht zuletzt aus dem naturwissenschaft-
lich-technischen Denken?).

Erweiterung der Erkenntnisse ;

Es stellt sich nun die Frage, ob die Technik ausser auf die Methode
auch auf den Inhalt des philosophischen Denkens Einfluss gehabt hat.
Ist durch die Technik die Behandlung der drei von Kant gestellten
Fragen

«Was kann ich wissen?

Was soll ich tun?

Was darf ich hoffen?»
beeinflusst worden? Die erste Frage ist die nach der Erkenntnismog-
lichkeit, die zweite nach der Ethik, die dritte nach dem Sinn unserer
Existenz. Es sei zundchst die Einwirkung auf die Erkenntnislehre be-
handelt.
Neue physikalische Erkenntnisse

Am Ende des vorigen Jahrhunderts gab es unter den Physikern
Stimmen, die behaupteten, es konne nicht mehr lange dauern, bis der
Physiker alle Probleme 16sen konne, wir wiirden am Ende der wissen-
schaftlichen Forschung stehen, alle physikalischen, biologischen und
psychologischen Fragen wiirden beantwortet und die Metaphysik
wiirde ganz verschwunden sein. Dann wurden die Relativitdtstheorie
und die Quantentheorie aufgestellt. Von jener sind der Raum- und Zeit-
begriff erweitert und in Bereiche gebracht worden, welche tiber das
Vorstellungsvermogen des Menschen hinausgehen. Die vierdimensio-
nale Minkowski-Welt, den «gekriimmten» Raum, kann man sich nicht
vorstellen, man kann nur begrifflich iiber ihn nachdenken. Von der
Quantentheorie wurden der Materiebegriff, der Energiebegriff in das
Unvorstellbare geschoben und seine Irrationalitdt sichtbar gemacht.

2) Als solche Methoden seien hier nur die phdnomenologische und die

dialektische genannt, auf die aber im Rahmen dieses Aufsatzes nicht ndher
eingegangen werden kann.

366

Das in der physikalischen Welt fiir unbedingt giiltig angenommene,
durchgehende Kausalgesetz wurde aufgelockert und musste einer
statistischen Auffassung der Naturgesetze weichen. Die Dualitédt des
Naturgeschehens als Energie und Materie, als Welle und Korpuskel
machte die substantielle Grundlage der Welt zu etwas nur noch Be-
grifflichem, nicht mehr Vorstellbarem, das nur noch mit mathe-
matischen Gleichungen beschrieben werden kann. Der Mensch mit
seinen Instrumenten musste in das physikalische Experiment einbe-
zogen werden, so dass die Abhéngigkeit von der Messapparatur nicht
mehr ausgeschaltet werden kann, wie es in der klassischen Physik und
der Technik sonst iiblich war.

Diese neuen Erkenntnisse liessen zundchst die Physiker wieder
bescheidener werden, aber sie riefen die Philosophen auf den Plan.
Der Zeitbegriff, die Frage der Giiltigkeit des Kausalgesetzes und
Kausalprinzips®) sowie der Determinierung des Weltgeschehens, die
Beziehungen zwischen Mensch und Experiment mussten neu unter-
sucht werden. Schliesslich tauchte die Frage der Erkenntnisfahigkeit
und der Erkenntnisgrenzen wieder auf. Es zeigte sich hierbei, dass der
Physiker und der Techniker eher zu neuen Ansichten den Mut fanden
als der Philosoph. Noch heute zweifelt mancher Philosoph daran,
dass das Kausalgesetz nicht mehr voll giiltig sein soll. Er meint, in der
realen Welt konne es doch noch Kausalitdt geben (der Physiker wiirde
hier von versteckten Parametern sprechen), auch wenn wir sie in der
Erscheinungswelt nicht feststellen konnten. Trotzdem rechnen Phy-
siker und Techniker bei ihren Problemen mit Wahrscheinlichkeits-
funktionen, die genauso widerspruchsfrei sind wie bisher jede be-
kannte mathematische Methode. Die Zeit und den Raum betrachtet
der Physiker nur als Messgrossen und nicht als absolute Grossen, als
welche sie Newton hingestellt hatte. Einzelne Philosophen dagegen
glauben auf den Zeitbegriff, den Kant bereits als ideal, namlich als
Anschauungsform angenommen hatte, in der unerkennbaren Wirklich-
keit nicht verzichten zu konnen.

Der Physiker hat sich, wie C. F. v. Weizsdcker®) sagt, an die neue
«Meditationsstufe» in seiner Erkenntnisfahigkeit gewohnt, wiahrend
einzelne, im physikalischen Denken weniger bewanderte Philosophen
sich von der bisherigen Vorstellungsstufe noch nicht 16sen konnen.
Auch fiir den Philosophen ist es wichtig, zu erkennen, dass die Er-
scheinungswelt, also die Welt der Naturerfahrung, heute unterschieden
werden muss in eine vorstellbare und eine nur begriffliche Erscheinungs-
welt. Jene ist unsere Alltagswelt, die Welt der klassischen Physik und
des grossten Teiles der Technik, diese die Welt der modernen Physik
und der Atomtechnik. Die Kantschen Anschauungsformen Raum und
Zeit gelten nur fiir die Vorstellungswelt; in der nur begrifflichen Er-
scheinungswelt wird mit nicht-euklidischer Mathematik gerechnet,
welche der Mensch sich nicht unmittelbar anschaulich machen kann.
Hier sind Raum und Zeit nur noch mathematische Begriffe.

Der Physiker hat gezeigt, dass auch ohne die Anschauungsformen
Raum und Zeit, also nur aus mathematischen Gleichungen heraus,
neue Erkenntnisse gewonnen werden konnen. Kant meinte noch, dass
Erkenntnisse nur moglich sind, wenn Anschauung und Denken sich
verbinden. Die moderne Physik hat erkennen lassen, dass Denken
allein wohl zu neuen Erkenntnissen fithren kann, nur dass diese dann
unanschaulich sind. Auch dies ist ein Einfluss der neuen physikalischen
Erkenntnisse auf die Erkenntnistheorie in der Philosophie.

Dieser Einfluss auf die Erkenntnislehre weist auch auf Grenzen
unseres geistigen Vermogens hin. Nicht ist nur das Vorstellungsver-
mogen begrenzt, sondern auch dem Denkvermogen werden Grenzen
gesetzt. Die Logik ist die Lehre von den Denkgesetzen und Denk-
fahigkeiten. Es gibt Stimmen, welche auch Alogisches, also Erschei-
nungen, welche mit logischen Mitteln des Denkens nicht begreifbar
sind, in der modernen Physik zu finden glaubten. Sogar die Logik
selbst versuchte man durch Einfiihrung sogenannter dritter Wahrheits-
werte (also «wahr», «falsch» und beispielsweise «unbestimmt») zu
dndern. So meint H. Reichenbach®), die Erfahrung sei alleinmass-
gebend und auch die Logik miisse sich den Erfahrungstatsachen
beugen. Dies scheint nun allerdings zu weit gegangen zu sein. Die
moderne Physik kann alle unanschaulichen Erscheinungen mathema-
tisch beschreiben. Mathematik ist aber der Logik untergeordnet. Daher
miissen alle Erkenntnisse auch logisch erfassbar sein, und zwar mit der

3) Titze H.: Der Kausalbegriff in Philosophie und Physik, Hain
Meisenheim, 1964.

Y v. Weizsdicker, C. F.: Zum Weltbild der Physik, Hirzel, Stuttgart,
1949.

) Reichenbach, H.: The principle of anomaly in quantum mechanics
in «Dialectica», Neuenburg 1948, Heft 2.

Schweizerische Bauzeitung - 85. Jahrgang Heft 21 - 25. Mai 1967



traditionellen («wahr» und «falsch») Logik. Alogisches ist bisher in
den physikalischen Beziehungen noch nicht aufgetreten. Hochstens
in den Grundbegriffen sind irrationale Faktoren anzutreffen. Trotz-
dem aber ist auch durch die Erkenntnisse der modernen Physik dem
Menschen das Bewusstsein der Grenzen seines logischen Denkens
ndhergebracht worden, und dies hat die moderne Philosophie aufge-
griffen und zusammen mit einer Tendenz zur Abwehr des Phantoms
Technik das Alogisch-Irrationale in den Vordergrund zu riicken ver-
sucht.

Kybernetik

Ein Zweig der Technik ist die Regeltechnik. Sie hat besonders
in der letzten Zeit einen grossen Auftrieb erhalten und sich zu einer
Automatisierung erweitern konnen, die man kaum erwartet hatte.
Hierzu gehort die Technik der Rechenmaschinen, der «Denkma-
schinen», die Datenverarbeitung. Diese Maschinen weisen bestimmte
Regelkreise auf, die es ermoglichen, eingegebene Aufgaben logisch
und mathematisch zu 1osen und die Losung in kiirzester Zeit auszu-
geben. Hierbei werden Speicher verwendet, welche wie ein Gedachtnis
arbeiten, also einmal erhaltene Eingaben aufbewahren und bei passen-
der Gelegenheit weiter verarbeiten. Man spricht tatsdchlich vom
Gedichtnis solcher Maschinen, sogar von einer Art Bewusstsein®),
weil sie durch Auswahlvorginge scheinbar bewusst die besten
Losungen einer Aufgabe heraussuchen und benutzen konnen. Ein
Ich-Bewusstsein ist dies allerdings nicht. Die Maschine weiss sich
selbst nicht, man kdnnte es hochstens als Sachbewusstsein bezeichnen.

Diese Eigenschaft der Maschinen hat dazu gefiihrt, die Vorgiange
beim menschlichen Denken damit zu vergleichen und biologische
Regelvorginge besser verstehenzulernen. Kybernetik ist heute kein
nur technischer Zweig mehr, sondern umfasst alle Gebiete, in denen
Regelvorginge bekanntgeworden sind, also Biologie, Physiologie,
Psychologie und Soziologie. Sogar auf die Philosophie des Denkens,
die Problematik des Bewusstseins hat sich die Kybernetik befruchtend
ausgewirkt.

Es kann hier nur kurz angedeutet werden, dass das alte, um-
strittene Problem, ob es Begriffe a priori (Kant) gebe oder nicht, durch
die Kybernetik einer Losung ndhergebracht worden ist”). Jede Ma-
schine muss bestimmte Eigenschaften haben, bevor ihr jemals etwas
eingegeben worden ist: Sie muss Ja- und Nein-Entscheidungen treffen,
also Identitdt und Differenz feststellen, sie muss Verbindungen, ndm-
lich kausale Relationen, herstellen konnen, sie muss speichern konnen,
also Gedéchtnis haben, und sie muss die Féhigkeit haben, optimale
Losungen herauszusuchen. Man erkennt, dass die Maschine, schon
bevor sie eine Eingabe bekommt, also «Erfahrungen» gemacht hat,
bereits «a priori» Bedingungen der Mglichkeit, Eingaben zu verarbei-
ten, haben muss, ebenso wie der Verstand, um Wahrnehmungen zu
Erfahrungen erarbeiten zu kénnen. Auch dieser muss Bedingungen
der Moglichkeit, Erfahrungen zu machen, wie es Kant nennt, a priori
haben. Auch die Maschine kann nicht ohne bestimmte Fahigkeiten
a priori arbeiten. Daraus ergibt sich, dass die urspriinglich technische
Kybernetik sogar auf die Losung rein philosophischer Probleme Ein-
fluss nehmen kann. Sie zeigt, um diesen Gedanken noch weiter auszu-
dehnen, dass selbst geistige Eigenschaften, also Gesetze des logisch
denkenden Verstandes, in der Maschine vorhanden sein miissten
und damit die Untrennbarkeit von Geist und Stoff nicht nur bei
Menschen als Daseinsmoglichkeit, sondern bereits in einem rein
physikalischen Vorgang vorhanden ist. In diesem Zusammenhang sei
auf dhnliche Ansichten des Physikers W. Heitler hingewiesen®), der
fragt, wie mathematische Gesetze, die ja geistigen Ursprungs sind, in
physikalischen Erscheinungen, also Erscheinungen an der «Materie»
auftreten konnen. Dies miisste doch heissen, dass die Vorgénge an to-
ten Gegenstidnden geistigen Gesetzen unterworfen sind, also Geistiges
bereits im physikalischen Bereich enthalten sein miisste. Damit sei
Geistiges und Physikalisches nicht zu trennen. Der Mensch kann die
von ihm geformte mathematische Funktion nur darum der physika-
lischen Beobachtung zugrunde legen, weil diese bereits im physika-
lischen Vorgang selbst enthalten ist. Dies weist auf eine Einheit von
Geist und Materie hin, die auf die philosophischen Betrachtungen tiber
Geist, Seele und Korper nicht ohne Einfluss bleiben kdnnen.

Dies wire ein beachtenswerter Schritt zum Verstdndnis der meiner
Ansicht nach nur vom menschlichen Geiste getrennten Begriffe Geist,

%) Steinbuch: Automat und Mensch, Springer, Berlin 2, 2. Aufl. 1963.

7) Titze, H.: Kybernetik und die Frage des «a priori», Festschrift fiir
A. Hain Meisenheim 1967.

8) Heitler, W.: Der Mensch u. die naturwissenschaftliche Erkenntnis,
Vieweg, Braunschweig 1961.

Schweizerische Bauzeitung + 85. Jahrgang Heft 21 - 25. Mai 1967

Korper und Seele, welche in «Wirklichkeit» eine Einheit darstellen.
Daraus folgt, dass damit die Uberbewertung der Materie einerseits
und die des logischen Denkens anderseits in Frage gestellt ist. Man
stellt oft die geistigen Féahigkeiten des Menschen als die hochste Ent-
wicklungsstufe hin. Ein Tier konne nicht abstrakt denken, wohl aber
der Mensch. Da der Mensch der augenblickliche Endpunkt der bio-
logischen Entwicklung ist, so sei damit auch das abstrakte Denken das
Hochste, was die Natur hervorbringen konnte. Nach den Uberlegungen
iiber die Verhiltnisse in der kybernetischen Maschine konnte dieser
Standpunkt iiberholt sein. Geist wire dann nicht das Hochste, das
der Mensch besitzt, da er wenigstens in gewissem Sinne bereits in
physikalischen Erscheinungen an der sogenannten toten Materie auf-
zutreten scheint.

Dies fiihrt dazu, wieder die seelischen Eigenschaften des Men-
schen, wozu der Wille, die Gefiihle in Ethik und Asthetik gehoren,
hoher zu bewerten, denn diese sind in der Maschine sicherlich nicht
vorhanden. Damit ist es mehr denn je berechtigt, dass eigentliche
menschlich Wertvolle im Seelischen zu suchen und nicht in den Ver-
standesleistungen. Dies behauptet auch die Existenzphilosophie, von
der jetzt die Rede sein soll.

Die Existenzphilosophie

Die Existenzphilosophie ist es, welche die Philosophie nicht nur
iiber das Logisch-Rationale hinaus, sondern sogar von diesem abheben
will. Allerdings ist sie nicht so sehr als Gegenbewegung gegen das
Riesengespenst technischer Uberbewertung, sondern gegen die ab-
strakten Spekulationen des deutschen Idealismus, insbesondere Hegels,
entstanden. Gegen das Abstrakt-Begriffliche, von jedem Konkreten
geloste System Hegels fiihrte Kierkegaard seine Gedanken auf das
Konkret-Wirkliche zuriick und stellte sie in den Dienst der mensch-
lichen Existenz. Nicht der Begriff, sondern der Mensch wurde wieder
in den Mittelpunkt geriickt. Dort aber gibt es viel Irrationales, nicht
mit dem Verstand Erfassbares. Dies fithrt nun auch zu einem will-
kommenen Angriffspunkt gegen den Ubermut derjenigen Techniker,
die alleiniges und erstrebenswertes Ziel in der maschinellen Welt sehen
und hierbei den Menschen als Lebewesen mit Seele vergessen. Nun ist
es sicherlich nicht so, dass jeder Techniker und Ingenieur dieser Ansicht
ist, wohl aber gibt es einige, die ihr Lebensziel nur in der Losung tech-
nischer Aufgaben sehen. Ich glaube sagen zu konnen, dass dies die
Minderheit ist. Wohl aber weisen die Existenzphilosophen mit Recht
darauf hin, dass Technik, Logik, Naturgesetze allein noch nicht die
Welt bedeuten, und es noch mehr gebe, was fiir den Menschen
bedeutungsvoll sei. Hier ist ein Einfluss der Technik zu verzeichnen,
der die Philosophie gegen sie aufgerufen hat.

Der Existentialismus versucht, die Lage (das Dasein) des Men-
schen zu ergriinden, das Wesen des Menschlichen zu ermitteln und
seine Situation (seine Welt, in die er hineingestellt ist) zu umschreiben.
Der Mensch steht an einem Abgrund, in den sich hineinzustiirzen er
sich dauernd erwehren muss. Er muss sich mit der Welt auseinander-
setzen oder zugrunde gehen. Dieser Kampf ist Sorge (Heidegger),
Ekel vor dem Nichts (Sartre), er ist aber auch Hoffnung auf Uber-
windung (Marcel). Der Mensch steht an einer Grenzsituation (Jaspers)
oder sieht sich dem Absurden (Camus) gegentiber.

Die Erkenntnis der Grenzen unserer Situation als des uns um-
greifenden Horizontes, hinter dem der Abgrund, das Nichts oder bei
Jaspers die Transzendenz liegt, ist nicht zuletzt durch die Gewalt der
technischen Maschinerie veranlasst worden, welche sich als Vernich-
tungsmittel gegen uns selbst aufzustellen droht. Die Massenvernich-
tung im letzten Kriege, das Wissen von noch um Grossenordnungen
gefihrlicheren Zerstorungsmitteln, die um sich greifende Verdusser-
lichung der Lebensformen, das Herabsinken der Weltanschauungen
auf die Betrachtung des nur Niitzlichen, als ein Produkt des technischen
Denkens, hat die Grenzsituation der Existenz zu erhellen geholfen.
Hier kann nun die Philosophie ihre Herrscherrechte als Konigin der
Wissenschaften geltend machen und die Technik also in neue Schran-
ken weisen. Nur sollte sich dies nicht in einer Resignation auf das
Unabwendbare und Bedriickende im menschlichen Dasein, sondern
positiv in einem Herausstellen der hohen menschlichen Werte tun.
Dies fiihrt zu der Frage des Ethischen im menschlichen Zusammen-
leben.

Einfluss auf die Ethik

Die menschlichen Beziehungen, die als Kommunikationsbediirf-
nisse auch zur Existenz gehoren, werden von der Ethik geregelt. Diese
beantwortet die zweite Frage Kants «was soll ich tun?». Ein Zusam-
menleben der Menschen ohne Ethik ist unmoglich oder wére hoch-
stens durch Gewalt zu erzwingen. Hier hat die Philosophie das erste

367




Wort und darf sich in ihrer Grundhaltung nicht vom Niitzlichkeits-
standpunkt des Menschen beeinflussen lassen. Im Zusammenleben ist
aber anderseits die Technik nicht wegzudenken. Die soziologische
dussere Struktur wird durch sie bestimmt, die innere Haltung der
einzelnen Menschen durch die Ethik.

Die Frage, ob durch die technische Entwicklung die Ethik des
Menschen schlechter geworden sei, wird meist bejaht. Man darf aber
nicht vergessen, dass auch in fritherer Zeit Selbstsucht, Macht und
Geldgier vorhanden gewesen sind. Die Achtung vor dem Leben war
frither eher geringer als heute, wenn auch die letzten Kriege mit ihrer
Unmenschlichkeit das Gegenteil zu beweisen scheinen. Ist es aber
nicht gerade dieses Unmenschliche, das das menschliche Gewissen
wachgerufen hat? Heute darf man von der Unmenschlichkeit der
Kriege, von Weltfrieden, von Volkerversohnung sprechen. Heute gibt
es keine Sklaven im alten Sinne und keine Leibeigenen mehr. Man hat
wenigstens dem Buchstaben nach Menschenrechte formuliert. Trotz
den durchaus noch vorhandenen und nicht zu {ibersehenden Zwangs-
massnahmen und Unterdriickungen in einigen Lindern ist wieder in
anderen Teilen der Welt das Bewusstsein wacher geworden, dass man
jeden einzelnen Menschen, ja jedes einzelne Lebewesen mehr denn je
zu achten hat. Auch dies ist ein Einfluss der Technik auf die Philo-
sophie, insbesondere auf die Ethik.

Eine Hebung der Moral ist in der bedrohenden Situation des Men-
schen in allen Zeiten notig. Obwohl eine solche Hebung schon immer,
vor allem durch Philosophie und Religion, versucht worden ist, ist sie
im Laufe der Geschichte nicht wesentlich erreicht worden. Trotzdem
aber sollte dieses Ziel immer wieder erstrebt werden. Als Moglichkeiten
sei in diesem Rahmen nur kurz hingewiesen auf die noch nicht ge-
niigend ausgenutzten Moglichkeiten in der Erziehung®). Die besondere
Empfinglichkeit fiir gute Beispiele beim jungen Menschen kann die
in jedem Menschen vorhandenen ethischen Eigenschaften, den kate-
gorischen Imperativ Kants, wecken.

Soziologischer Einfluss

Es sei auf das Spezialisierungsproblem, auf den Einfluss der durch
die Technik erreichten Bequemlichkeit, die Widerstandsfahigkeit des
Menschen, die erleichterte Reisemoglichkeit, auf die Beziehungen der
Volker untereinander, den Handel mit technischen Gerédten und Ma-
schinen, auf den Wirtschaftsmarkt nur hingewiesen. Kurz sei in diesem
Zusammenhang aber auf das Vermassungsproblem eingegangen, weil
dieses ein eigentlich kulturphilosophisches Anliegen ist. Die Kultur
wird getragen von den Interessen des Menschen, wobei unter Kultur
hier die Gesamtheit der iiber das rein Niitzliche hinausgehenden
Lebensgewohnheiten und Lebensziele verstanden werden soll. Von
ihr wird die Beantwortung auf die dritte Frage gegeben «was darf ich
hoffen?».

Zum Kulturbegriff gehort die Wechselwirkung zwischen dem
einzelnen Menschen und der Gesamtheit dazu. Ein Mensch stellt als
Kiinstler oder Forscher sein innerstes Wesen in den Dienst der Allge-
meinheit. Er l4sst sein Erleben, seine Personlichkeit auf die Allgemein-
heit wirken, so dass diese es dann auch erleben kann und so dem
einzeln Schaffenden die Befriedigung einer fortschrittlichen Tat zu-
riickgibt. Kultur ist Wechselwirkung zwischen Schaffenden und
Nehmenden auf der Ebene der iiber das Niitzliche hinausgehenden
menschlichen Existenz. Nur sie kann den Menschen iiber seine
«Natur»1°) hinausheben und damit zum héheren Menschentum fiihren.
Die Mittel zur Lebenserhaltung konnen dies nicht. Sie konnen nur die
Grundlage zur kulturellen Tétigkeit geben und miissen sie geben.
Denn ein hungernder Mensch will nicht Kultur, sondern Brot. Hat er
aber genug zum Leben, dann kann er seinen Lebenswillen, seine Inter-
essen hoheren Dingen zuwenden.

Die technische Maschinerie ist Mittel zur Erlangung einer be-
quemen Lebenshaltung, zur Ermoglichung von Erlebnissen und Er-
kenntnissen. Sie gibt uns Komfort, Vereinfachungen in Haushalt und
Beruf, sie fiihrt uns in andere Lander und ermdglicht die Erweiterung
unseres Gesichtskreises, sie gibt uns die Instrumente fiir die Forschung,
sie gibt dem Kiinstler den Pinsel und dem Musiker die Geige in die
Hand. Als Mittel ist die Technik nicht wegzudenken aus unserem
Dasein, als Mittel hat sie ihren grossen Wert, aber — sie ist eben doch
nur Mittel. Erst der Mensch mit seinem Denken und Fiihlen schafft
das Kunstwerk, nimmt auf Reisen Erlebnisse in sich auf, forscht zur

%) Titze, H.: Erziehungsfragen in der Industriegesellschaft, Pallas, Bern
1964.

10) Natur sollte man nicht als Gegensatz zu Kultur bezeichnen. Es
ist meiner Ansicht nach richtiger zu sagen, dass Kultur im oben angege-
benen Sinne die eigentliche Natur des Menschen ist.

368

Erlangung neuer Erkenntnisse. Ohne menschlichen Geist, ohne Seele,
vermag der Mensch nichts Kulturelles zu vollbringen.

Technik als Mittel kann nicht von der Kultur getrennt werden.
Sie gehort zur Kultur ebenso wie die aus dem Geist und der Seele des
Menschen entstehende Kunst, die Musik und die Wissenschaft. Das
Technische muss hergestellt werden, dazu braucht man bei dem heuti-
gen Umfang der technischen Moglichkeiten Spezialisten. Diese diirfen
aber in der technischen Aufgabe nicht allein aufgehen, sie miissen
wissen, wozu diese Technik dienen soll, dass technische Arbeit nur
Dienerin am einzelnen Menschen, aber nicht Selbstzweck ist.

Es gehort also zweierlei zum technisch schaffenden Menschen:
die Technik als Mittel sowie die Beseelung des Ganzen. Um beides zu
bewiltigen, muss der Mensch einerseits Spezialist auf einem bestimm-
ten Gebiet sein und anderseits eine innere geistig-seelische Bildung
besitzen. Beides muss in der menschlichen Gesellschaft gefordert wer-
den.

Spezialistentum allein fithrt zur Vermassung. Der Nur-Spezialist
kennt wohl sein Gebiet, dort ist er Meister, aber von anderen Dingen
weiss er nichts, will er auch nichts wissen, er geht der Kultur verloren.
Um das zu vermeiden, braucht er eine Allgemeinbildung als Grundlage,
welche ihm gestattet, auch andere Gebiete schidtzen und werten zu
lernen und Interesse fiir Kultur zu erhalten. Das Nur-Spezialistentum
fiithrt zur Uberschétzung des eigenen Gebietes und ist der Grund dafir,
dass man das Mittel «Technik» zum Selbstzweck iiberfolgerte und
den Geist der Technik schuf, welcher die Gefahr der Technokratie
beschwor und uns statt zu Herren der Technik zu Dienern der Technik
machen mochte.

In allen nicht zum Spezialgebiet gehdrenden Dingen ist ein solcher
Mensch kritiklos oder sieht sogar durch seine Spezialleistungen tiber-
heblich auf alles andere, Nicht-Technische herab. Solche Menschen ver-
fallen leicht der Vermassung, weil sie die Dinge der Welt gar nicht
oder falsch sehen. Sie miissen sich dann von anderen leiten lassen.
Hier ist es Aufgabe der Philosophie, einzugreifen und auf solche
Menschen in richtiger Weise einzuwirken.

Karl Jaspers sieht in der eigentlichen Wissenschaftlichkeit nicht
die Routine des Spezialisten, sondern das, was «dem Einzelsten zuge-
wandt» die «allseitigen Zusammenhdnge»!!) sucht. Beides ist also
notwendig: das besondere Wissen auf einem Gebiete und die Erkennt-
nis des Allgemeinen, dessen, worin das Besondere eingebettet ist. Hat
er Allgemeinbildung, Wissens- und innere ethische Bildung, so wird
er zu sich selbst gefiihrt, kann beseelende Personlichkeit werden, die
dann von unten aktiv das politische und soziale Leben bestimmen
kann. Auch die Beseelung kann bei einer grossen Zahl die gleiche
Richtung haben und so Geschichte machen, sie ist nach Jaspers die
eigentliche Realitdt der Geschichtlichkeit. Beseelung ist aktives Schaf-
fen neuer Werte durch gemeinsame Interessen, Vermassung aber,
kritikloses Nachmachen und Ausfiihren, was der Gesellschaft von
oben oder von aussen diktiert wird.

Zusammenfassung

Zusammenfassend ist festzustellen, dass die Wirkung der Technik
auf das philosophische Denken insgesamt positiv ist. Die Erweiterung
der Erkenntnisse, die Hilfereichung der Mittel fir Forschung und
Kultur wirken befruchtend; positiv ist aber auch, dass sie das philo-
sophische Denken dort auf den Plan gerufen hat, wo sie selbst nichts
mehr sagen kann. Die Gefahr der Vermassung durch einseitige
Spezialisierung und allzu bequeme Vermittlung von Vergniigungen
hat das philosophische Denken zu Vorschldgen ihrer Vermeidung
veranlasst. Die soziologischen und ethischen Beziehungen wurden
tiberpriift, und die Philosophie konnte ihr Mahnwort sprechen. In der
Ethik hat die Philosophie iiber alle menschlichen Handlungen das
letzte Wort zu sprechen.

Hier kann sie die Technik in ihre Grenzen zuriickweisen. Die
Technik schafft Mittel, fiir deren Verwendung der Mensch allein die
Verantwortung trigt. Nicht die Technik ist schuld an der Atom-
bombe, sondern der Mensch, der sie entwirft und wirft. Hier muss die
Ethik im Menschen wachgerufen werden. Diese Aufgabe hat die
Philosophie als Lehrerin der Moral. Dies ist ihre hochste Aufgabe fiir
unsere nahe und ferne Zukunft. Nur das Wissen um diese Dinge und
der unbedingte kategorische Wille zur Hebung der Moral unter den
Menschen kann uns in eine segensreiche Zukunft weisen.

1) Jaspers, K.: Ursprung und Ziel der Geschichte, Fischer, Hamburg
1955.

Adresse des Verfassers: Dr. techn. Hans Titze, Dipl.-Ing., 5430 Wet-
tingen, Rosenauweg 2.

Schweizerische Bauzeitung - 85. Jahrgang Heft 21 - 25. Mai 1967




	Der Einfluss der Technik auf das philosophische Denken

