
Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 85 (1967)

Heft: 21

Artikel: Der Einfluss der Technik auf das philosophische Denken

Autor: Titze, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-69460

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-69460
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


85. Jahrgang Heft 21 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNQ 25. Mai 1967

HERAUSGEGEBEN VON DER VERLAGS-AKTIENGESELLSCHAFT DER AKADEMISCHEN TECHNISCHEN VEREINE, ZÜRICH

Der Einfluss der Technik auf das philosophische Denken
Von Ing. Dr. techn. Hans Titze, Wettingen

DK 1:62

Es mag merkwürdig erscheinen, von einem Einfluss der Technik
auf die Philosophie und nicht umgekehrt von einem Einfluss der
Philosophie auf die Technik zu sprechen. Hält man doch die
Philosophie für die Königin der Wissenschaften, für das alle Einzelwissenschaften,

also auch die Technik Umgreifende. Sicherlich kümmert sich
der Philosoph um das Allgemeine, um das System aller Wissenschaften,
um das, was über das Einzelwissenschaftliche hinausgeht, was jenseits
der Physik und der anderen Naturwissenschaften liegt, das Metaphysische.

Die Philosophie will als Ethik das Leben leiten, die Handlungen
des Menschen beeinflussen. Sie stellt die Frage nach dem Sinn des

Daseins, der Welt, des Lebens, des Menschseins, sie sucht das Wesen
der Dinge zu ergründen. Sie weiss wohl, dass diese Fragen nicht bis

zur völligen, eindeutigen Klarheit beantwortet werden können, aber
sie sucht und stellt die Probleme auf und zeigt damit, dass dem
Alltagsmenschen selbstverständlich und klar erscheinende Begriffe selbst
Probleme und oft gerade die tiefsten Probleme sein können. Man wirft
der Philosophie vor, nicht klar und eindeutig zu sein. Dies liegt aber
nicht an den Philosophen, sondern an den Problemen selbst, die bis

an die Grenze menschlichen Verständnisses und menschlicher
Erkenntnisfähigkeit führen, oft sogar darüber hinausweisen.

Gewiss steht die Philosophie in diesem Sinne über der Technik.
Trotzdem aber ist philosophisches Denken nicht möglich, wenn nicht
die aus der menschlichen Existenz herrührenden Unterlagen vorhanden

wären. Erkenntnisse müssen erfahren werden, die Aufgaben des

menschlichen Handelns kommen aus der Verbindung der Menschen
in einer Gemeinschaft. Ziel und Aufgabe des Lebens kann sich nur
aus dem Leben des Menschen selbst ergeben; Ethik ohne Gemeinschaft,

Denkgesetze ohne Inhalt des Denkens, Zwecke und Ziele ohne
Bezug auf das menschliche Dasein sind leer. Das Technische aber
gehört zum Dasein, heute mehr denn je, und so kann es nicht ohne
Einfluss auch auf das philosophische Denken sein. Der Wert der
Philosophie wird dadurch nicht geschmälert, sie bleibt doch die
Königin; genau wie ein König nur König eines Volkes, nicht einfach
König, sein kann, so braucht die Philosophie die Existenz des
Menschen als ihre Grundlage.

Der Einfluss der Technik ist vielgestaltig; er ist auf allen Gebieten
der Philosophie vorhanden, von denen schon die Metaphysik, die
Erkenntnislehre, die Ethik und Ästhetik angedeutet worden sind und
noch die Logik hinzugefügt werden soll. Im folgenden soll nun dieser
Einfluss in seiner Vielgestaltigkeit näher untersucht werden.
Der praktische Einfluss

Vorweggenommen sei der praktische Einfluss, welcher nicht den
Inhalt philosophischen Denkens betrifft, sondern der die äusserlichen
Möglichkeiten angibt. Bücher schreiben geht nicht ohne die Technik
der Buchdruckerei, Vorträge können der Allgemeinheit durch Radio
und Fernsehen weit mehr als früher nahegebracht werden; sie könnten
damit die Allgemeinbildung fördern und bei jedem Menschen das

philosophische Denken anregen. Philosophie in ihrer Allgemeinheit
ist für jeden Menschen da. Denn ohne Weltanschauung gibt es keinen
Menschen, und wäre diese noch so einfach; Weltanschauung wird
aber durch Nachdenken über die mehr oder weniger weite Umwelt
des einzelnen Menschen gewonnen. So könnte durch die moderne
Technik eine Erhöhung des Bildungsstandes erreicht werden. Die Umwelt

selbst kann durch die verbesserten Reisemöglichkeiten erweitert
werden und dadurch das Denken beeinflussen. Alles dies sind Äusser-

lichkeiten, sie zeigen aber, wie weit man auf die Technik angewiesen
ist, dass sie rückwirkt auf die Möglichkeiten der Mitteilung und auf
die Erweiterung der Erlebnisse und des Gesichtskreises. Kultur ohne
Technik (Technik hier als Inbegriff jeder Maschinerie und aller Werkzeuge

gemeint) ist nicht möglich. Als der Mensch in der Steinzeit sich
das erste Werkzeug schuf, steigerte sich auch das Denken. Die
verlängerte Hand schärfte den Geist.

Wenn auch damals am Anfange der Menschheit der Geist nur ein
Hilfsmittel zur Bewältigung der Lebensumstände war, also die
Umweltverhältnisse den Umfang des Wissens bestimmten und begrenzten,

so hat im Laufe der Entwicklung der Geist seine Tätigkeit erweitern
und sich verselbständigen können; er begann auch über Probleme
nachzudenken, die über die Lebensbedürfnisse hinausgingen oder mit
ihnen kaum noch etwas zu tun hatten.

An dieser Entwicklung sind die technischen Mittel massgebend
mitbeteiligt. Die durch die Technik bedingte geistige Stärkung
befähigte den Menschen, nun auch an diese tieferen Probleme.heranzu¬
gehen. Die technischen Mittel schufen darüber hinaus die
Umweltbedingungen, die die Beschäftigung mit reinen geistigen Fragen
ermöglichten, ohne dauernd auf die Sicherung des Lebens bedacht sein

zu müssen. Dies gilt ebenso für die Kunst, für die ja schon von früher
Zeit an über das Praktische hinausgehende Erzeugnisse gefunden
worden sind. Diese Entwicklung ist noch keineswegs abgeschlossen.
Noch heute sind es die technischen Mittel, die die Beschäftigung mit
geistigen Fragen erleichtern. Sie versuchen, einfache mechanische
Arbeiten abzunehmen und machen auf diese Weise die Zeit für andere
Dinge frei. Die modernen Rechenautomaten, die ja auch Denkmaschinen

genannt werden, können schematische Arbeiten weitgehend
ersetzen und tragen damit zur Förderung der geistigen Entwicklung der
Menschheit bei. Dabei bleibt allerdings die Frage offen, ob der Mensch
diese ihm gebotene Möglichkeit tatsächlich ausnutzt.

Der Einfluss auf die Methode des Denkens

Der Einfluss auf das philosophische Denken selbst soll als das

Wichtigere bezeichnet werden. Zunächst sei der Einfluss auf die
Methode des Denkens behandelt.

Die Technik als Wissenschaft und als zugehörige
Grundlagenwissenschaften die Physik und die Chemie haben bestimmte Methoden,
um Erscheinungen zu klären, um Erkenntnisse zu erhalten. Da auch
die Philosophie nach Erkenntnissen forscht, so liegt es nahe, zu
untersuchen, inwieweit die technisch-physikalischen Methoden auf die
philosophischen Denkmethoden Einfluss gewonnen haben.

Man unterscheidet im wesentlichen zwei Denkmethoden: die
induktive und die deduktive. Jene ist der Schluss vom Einzelnen auf
das Allgemeine, diese der Schluss vom Allgemeinen auf das Einzelne.
Bei der induktiven Methode beobachtet man einzelne gleichartige
Ereignisse mehrmals und schliesst daraus mit grosser Wahrscheinlichkeit,

dass solche Ereignisse immer in gleicher Weise ablaufen. Sie ist
durch die Einführung des Experimentes in der physikalischen
Forschung durch Galilei eine der wichtigsten Methoden in Physik und
Technik geworden. Die induktive Methode ist zwar schon im Altertum
bekannt gewesen - bereits Aristoteles erwähnt sie -, sie stammt also
nicht von den technischen Wissenschaften, hat aber durch diese eine
besondere Bedeutung und Erweiterung erlangt.

Die induktive Methode genügt nun noch nicht, um in allen Fällen
zu Erkenntnissen zu gelangen. Die deduktive Methode, der sich ja
auch der Mathematiker bedient, muss mit ihr verbunden werden.
Diese erst stellt die mathematischen Gesetze der Naturvorgänge und
der technischen Maschine auf. Der Forscher geht dann so vor, dass er
zunächst induktiv aus mehreren Einzelbeobachtungen einen bisher
unbekannten Zusammenhang ermittelt und dann mathematischlogisch,

also deduktiv, weitere Gesetze daraus ableitet. Ferner untersucht

er, ob diese neuen Gesetze sich durch weitere Versuche bestätigen
lassen. Diese Methode ist als Erkenntnismethode auch in die
Philosophie übergegangen und hat damit zuverlässigere Wahrheitsbedingungen

für philosophische Urteile aufstellen helfen. Man spricht
von der Verifikation bestimmter Aussagen, die man im Positivismus
als Grundlage sinnvoller Sätze ansieht.

Der Einfluss der in Physik und Technik weiter entwickelten
induktiv-deduktiven Methode geht sogar so weit, dass man mit ihrer
Hilfe die Unsicherheit in der Beantwortung der letzten Fragen
verringern wollte. Man spricht dann sogar von «Metaphysik als strenge
Wissenschaft»1).

*) Titel einer Schrift von H. Scholz.

Schweizerische Bauzeitung ¦ 85. Jahrgang Heft 21 ¦ 25. Mai 1967 365



Die rein deduktive Methode hat wegen ihrer eindeutigen Ergebnisse

schon immer einen grossen Reiz auf die Philosophie ausgeübt.
Man hat auf diese Weise gehofft, auch metaphysische Probleme lösen
zu können. Oder man hat versucht, Philosophie überhaupt nur noch
als Wissenschaft zuzulassen, wo sie sich deduktiv behandeln und nach
mathematischen Methoden ausbauen lässt. So sind einerseits die
rationalistischen Systeme und anderseits die Logistik, die
mathematische Logik, entstanden. Pascal und Spinoza versuchten nach
«geometrischer Weise», allgemeine philosophische, sogar ethische
Probleme zu lösen. Leibniz beabsichtigte, alle Wissenschaften, besonders
auch die Medizin, mit mathematischen Methoden zu erforschen. Er
war es auch, der als erster versuchte, mit Hilfe von Zahlenzuord-
nungen logische Sätze mathematisch zu formulieren, und ist damit der
eigentliche Begründer der modernen Logistik.

In neuerer Zeit hat man in der Logistik ähnlich wie in der Mathematik,

Physik und Technik die Begriffe durch Buchstaben gebildet,
welche durch logistische Zeichen zu Sätzen verbunden werden. Man
gelangt hierbei, ähnlich wie in der Mathematik, zu widerspruchsfreien
Darstellungen und hat auch die Möglichkeit, weitere Sätze durch
Umformungen zu bilden und dadurch zu bestimmen, ob diese wahr
oder falsch sind.

Als logistische Funktionszeichen werden die Konjunktion («und»),
die Disjunktion («oder»), die Verneinung («nein») und andere
verwendet. Dies sind Zeichen, die auch in technischen Geräten verwirklicht

worden sind und zu den sogenannten logischen Schaltungen in
der Rechenmaschinentechnik und anderen Anwendungen geführt
haben. Die logischen Funktionen können auf mechanischem und
elektronischem Wege nachgemacht werden. Hierbei konnte die Technik

wieder befruchtend auf die Logik zurückwirken. Die Informationstheorie

konnte das Verständnis logischer Beziehungen vertiefen und
erweitern. Es ergab sich ein systematischerer Überblick über die
möglichen Beziehungen, als die Logik bisher ableiten konnte. Beispielsweise
konnte man technisch leicht die Beziehungen zwischen mehr als zwei
Variabein in logischen Funktionen nachbilden, eine Arbeit, für die der
menschliche Verstand allein nicht ausreichte.

Die grossartigen Erfolge in den Naturwissenschaften haben hier
deutlich das philosophische Denken beeinflusst. Sie haben auch dazu
geführt zu fragen, ob diese Methoden gerade bei den letzten Dingen
überhaupt anwendbar sind. Der Philosoph versucht, die Logik selbst

zu begründen, kann dies aber dann nicht mehr mit logischen Mitteln
- denn die Logik kann sich nicht selbst begründen -, sondern muss
andere Denkmethoden suchen. Die Anregung, hierzu möglichst eine
für die philosophischen Probleme angemessene Methode zu finden
und die Grenzen der naturwissenschaftlichen und logischen
Denkmethoden abzustecken, kam nicht zuletzt aus dem naturwissenschaftlich-technischen

Denken2).

Erweiterung der Erkenntnisse
Es stellt sich nun die Frage, ob die Technik ausser auf die Methode

auch auf den Inhalt des philosophischen Denkens Einfluss gehabt hat.
Ist durch die Technik die Behandlung der drei von Kant gestellten
Fragen

«Was kann ich wissen?
Was soll ich tun?
Was darf ich hoffen?»

beeinflusst worden? Die erste Frage ist die nach der Erkenntnismöglichkeit,

die zweite nach der Ethik, die dritte nach dem Sinn unserer
Existenz. Es sei zunächst die Einwirkung auf die Erkenntnislehre
behandelt.

Neue physikalische Erkenntnisse

Am Ende des vorigen Jahrhunderts gab es unter den Physikern
Stimmen, die behaupteten, es könne nicht mehr lange dauern, bis der
Physiker alle Probleme lösen könne, wir würden am Ende der
wissenschaftlichen Forschung stehen, alle physikalischen, biologischen und
psychologischen Fragen würden beantwortet und die Metaphysik
würde ganz verschwunden sein. Dann wurden die Relativitätstheorie
und die Quantentheorie aufgestellt. Von jener sind der Raum- und
Zeitbegriff erweitert und in Bereiche gebracht worden, welche über das

Vorstellungsvermögen des Menschen hinausgehen. Die vierdimensio-
nale Minkowski-Welt, den «gekrümmten» Raum, kann man sich nicht
vorstellen, man kann nur begrifflich über ihn nachdenken. Von der
Quantentheorie wurden der Materiebegriff, der Energiebegriff in das

Unvorstellbare geschoben und seine Irrationalität sichtbar gemacht.

2) Als solche Methoden seien hier nur die phänomenologische und die
dialektische genannt, auf die aber im Rahmen dieses Aufsatzes nicht näher
eingegangen werden kann.

Das in der physikalischen Welt für unbedingt gültig angenommene,
durchgehende Kausalgesetz wurde aufgelockert und musste einer
statistischen Auffassung der Naturgesetze weichen. Die Dualität des

Naturgeschehens als Energie und Materie, als Welle und Korpuskel
machte die substantielle Grundlage der Welt zu etwas nur noch
Begrifflichem, nicht mehr Vorstellbarem, das nur noch mit
mathematischen Gleichungen beschrieben werden kann. Der Mensch mit
seinen Instrumenten musste in das physikalische Experiment einbezogen

werden, so dass die Abhängigkeit von der Messapparatur nicht
mehr ausgeschaltet werden kann, wie es in der klassischen Physik und
der Technik sonst üblich war.

Diese neuen Erkenntnisse liessen zunächst die Physiker wieder
bescheidener werden, aber sie riefen die Philosophen auf den Plan.
Der Zeitbegriff, die Frage der Gültigkeit des Kausalgesetzes und
Kausalprinzips3) sowie der Determinierung des Weltgeschehens, die
Beziehungen zwischen Mensch und Experiment mussten neu untersucht

werden. Schliesslich tauchte die Frage der Erkenntnisfähigkeit
und der Erkenntnisgrenzen wieder auf. Es zeigte sich hierbei, dass der
Physiker und der Techniker eher zu neuen Ansichten den Mut fanden
als der Philosoph. Noch heute zweifelt mancher Philosoph daran,
dass das Kausalgesetz nicht mehr voll gültig sein soll. Er meint, in der
realen Welt könne es doch noch Kausalität geben (der Physiker würde
hier von versteckten Parametern sprechen), auch wenn wir sie in der
Erscheinungswelt nicht feststellen könnten. Trotzdem rechnen
Physiker und Techniker bei ihren Problemen mit Wahrscheinlichkeitsfunktionen,

die genauso widerspruchsfrei sind wie bisher jede
bekannte mathematische Methode. Die Zeit und den Raum betrachtet
der Physiker nur als Messgrössen und nicht als absolute Grossen, als
welche sie Newton hingestellt hatte. Einzelne Philosophen dagegen
glauben auf den Zeitbegriff, den Kant bereits als ideal, nämlich als

Anschauungsform angenommen hatte, in der unerkennbaren Wirklichkeit

nicht verzichten zu können.
Der Physiker hat sich, wie C. F. v. Weizsäcker4) sagt, an die neue

«Meditationsstufe» in seiner Erkenntnisfähigkeit gewöhnt, während
einzelne, im physikalischen Denken weniger bewanderte Philosophen
sich von der bisherigen Vorstellungsstufe noch nicht lösen können.
Auch für den Philosophen ist es wichtig, zu erkennen, dass die
Erscheinungswelt, also die Welt der Naturerfahrung, heute unterschieden
werden muss in eine vorstellbare und eine nur begriffliche Erscheinungswelt.

Jene ist unsere Alltagswelt, die Welt der klassischen Physik und
des grössten Teiles der Technik, diese die Welt der modernen Physik
und der Atomtechnik. Die Kantschen Anschauungsformen Raum und
Zeit gelten nur für die Vorstellungswelt; in der nur begrifflichen
Erscheinungswelt wird mit nicht-euklidischer Mathematik gerechnet,
welche der Mensch sich nicht unmittelbar anschaulich machen kann.
Hier sind Raum und Zeit nur noch mathematische Begriffe.

Der Physiker hat gezeigt, dass auch ohne die Anschauungsformen
Raum und Zeit, also nur aus mathematischen Gleichungen heraus,
neue Erkenntnisse gewonnen werden können. Kant meinte noch, dass

Erkenntnisse nur möglich sind, wenn Anschauung und Denken sich
verbinden. Die moderne Physik hat erkennen lassen, dass Denken
allein wohl zu neuen Erkenntnissen führen kann, nur dass diese dann
unanschaulich sind. Auch dies ist ein Einfluss der neuen physikalischen
Erkenntnisse auf die Erkenntnistheorie in der Philosophie.

Dieser Einfluss auf die Erkenntnislehre weist auch auf Grenzen
unseres geistigen Vermögens hin. Nicht ist nur das Vorstellungsvermögen

begrenzt, sondern auch dem Denkvermögen werden Grenzen
gesetzt. Die Logik ist die Lehre von den Denkgesetzen und
Denkfähigkeiten. Es gibt Stimmen, welche auch Alogisches, also Erscheinungen,

welche mit logischen Mitteln des Denkens nicht begreifbar
sind, in der modernen Physik zu finden glaubten. Sogar die Logik
selbst versuchte man durch Einführung sogenannter dritter Wahrheitswerte

(also «wahr», «falsch» und beispielsweise «unbestimmt») zu
ändern. So meint H. Reicheiibach5), die Erfahrung sei alleinmass-
gebend und auch die Logik müsse sich den Erfahrungstatsachen
beugen. Dies scheint nun allerdings zu weit gegangen zu sein. Die
moderne Physik kann alle unanschaulichen Erscheinungen mathematisch

beschreiben. Mathematik ist aber der Logik untergeordnet. Daher
müssen alle Erkenntnisse auch logisch erfassbar sein, und zwar mit der

3) TltzeH.: Der Kausalbegriff in Philosophie und Physik, Hain
Meisenheim, 1964.

4) v. Weizsäcker, C. F.: Zum Weltbild der Physik, Hirzel, Stuttgart,
1949.

5) Reichenbach, H.: The principle of anomaly in quantum mechanics
in «Dialectica», Neuenburg 1948, Heft 2.

366 Schweizerische Bauzeitung • 85. Jahrgang Heft 21 • 25. Mai 1967



traditionellen («wahr» und «falsch») Logik. Alogisches ist bisher in
den physikalischen Beziehungen noch nicht aufgetreten. Höchstens
in den Grundbegriffen sind irrationale Faktoren anzutreffen. Trotzdem

aber ist auch durch die Erkenntnisse der modernen Physik dem
Menschen das Bewusstsein der Grenzen seines logischen Denkens
nähergebracht worden, und dies hat die moderne Philosophie
aufgegriffen und zusammen mit einer Tendenz zur Abwehr des Phantoms
Technik, das Alogisch-Irrationale in den Vordergrund zu rücken
versucht.

Kybernetik
Ein Zweig der Technik ist die Regeltechnik. Sie hat besonders

in der letzten Zeit einen grossen Auftrieb erhalten und sich zu einer
Automatisierung erweitern können, die man kaum erwartet hatte.
Hierzu gehört die Technik der Rechenmaschinen, der «Denkmaschinen»,

die Datenverarbeitung. Diese Maschinen weisen bestimmte
Regelkreise auf, die es ermöglichen, eingegebene Aufgaben logisch
und mathematisch zu lösen und die Lösung in kürzester Zeit auszugeben.

Hierbei werden Speicher verwendet, welche wie ein Gedächtnis
arbeiten, also einmal erhaltene Eingaben aufbewahren und bei passender

Gelegenheit weiter verarbeiten. Man spricht tatsächlich vom
Gedächtnis solcher Maschinen, sogar von einer Art Bewusstsein6),
weil sie durch Auswahlvorgänge scheinbar bewusst die besten

Lösungen einer Aufgabe heraussuchen und benutzen können. Ein
Ich-Bewusstsein ist dies allerdings nicht. Die Maschine weiss sich
selbst nicht, man könnte es höchstens als Sachbewusstsein bezeichnen.

Diese Eigenschaft der Maschinen hat dazu geführt, die Vorgänge
beim menschlichen Denken damit zu vergleichen und biologische
Regelvorgänge besser verstehenzulernen. Kybernetik ist heute kein
nur technischer Zweig mehr, sondern umfasst alle Gebiete, in denen

Regelvorgänge bekanntgeworden sind, also Biologie, Physiologie,
Psychologie und Soziologie. Sogar auf die Philosophie des Denkens,
die Problematik des Bewusstseins hat sich die Kybernetik befruchtend
ausgewirkt.

Es kann hier nur kurz angedeutet werden, dass das alte,
umstrittene Problem, ob es Begriffe a priori (Kant) gebe oder nicht, durch
die Kybernetik einer Lösung nähergebracht worden ist7). Jede
Maschine muss bestimmte Eigenschaften haben, bevor ihr jemals etwas
eingegeben worden ist: Sie muss Ja- und Nein-Entscheidungen treffen,
also Identität und Differenz feststellen, sie muss Verbindungen, nämlich

kausale Relationen, herstellen können, sie muss speichern können,
also Gedächtnis haben, und sie muss die Fähigkeit haben, optimale
Lösungen herauszusuchen. Man erkennt, dass die Maschine, schon
bevor sie eine Eingabe bekommt, also «Erfahrungen» gemacht hat,
bereits «a priori» Bedingungen der Möglichkeit, Eingaben zu verarbeiten,

haben muss, ebenso wie der Verstand, um Wahrnehmungen zu

Erfahrungen erarbeiten zu können. Auch dieser muss Bedingungen
der Möglichkeit, Erfahrungen zu machen, wie es Kant nennt, a priori
haben. Auch die Maschine kann nicht ohne bestimmte Fähigkeiten
a priori arbeiten. Daraus ergibt sich, dass die ursprünglich technische

Kybernetik sogar auf die Lösung rein philosophischer Probleme Ein-
fluss nehmen kann. Sie zeigt, um diesen Gedanken noch weiter
auszudehnen, dass selbst geistige Eigenschaften, also Gesetze des logisch
denkenden Verstandes, in der Maschine vorhanden sein müssten
und damit die Untrennbarkeit von Geist und Stoff nicht nur bei
Menschen als Daseinsmöglichkeit, sondern bereits in einem rein
physikalischen Vorgang vorhanden ist. In diesem Zusammenhang sei

auf ähnliche Ansichten des Physikers W. Heitier hingewiesen8), der

fragt, wie mathematische Gesetze, die ja geistigen Ursprungs sind, in
physikalischen Erscheinungen, also Erscheinungen an der «Materie»
auftreten können. Dies müsste doch heissen, dass die Vorgänge an
toten Gegenständen geistigen Gesetzen unterworfen sind, also Geistiges
bereits im physikalischen Bereich enthalten sein müsste. Damit sei

Geistiges und Physikalisches nicht zu trennen. Der Mensch kann die

von ihm geformte mathematische Funktion nur darum der physikalischen

Beobachtung zugrunde legen, weil diese bereits im physikalischen

Vorgang selbst enthalten ist. Dies weist auf eine Einheit von
Geist und Materie hin, die auf die philosophischen Betrachlungen über
Geist, Seele und Körper nicht ohne Einfluss bleiben können.

Dies wäre ein beachtenswerter Schritt zum Verständnis der meiner
Ansicht nach nur vom menschlichen Geiste getrennten Begriffe Geist,

6) Steinbuch: Automat und Mensch, Springer, Berlin 2, 2. Aufl. 1963.

n) Titze, H.: Kybernetik und die Frage des «a priori», Festschrift für
A. Hain Meisenheim 1967.

8) Heiller, W.: Der Mensch u. die naturwissenschaftliche Erkenntnis,
Vieweg, Braunschweig 1961.

Körper und Seele, welche in «Wirklichkeit» eine Einheit darstellen.
Daraus folgt, dass damit die Überbewertung der Materie einerseits

und die des logischen Denkens anderseits in Frage gestellt ist. Man
stellt oft die geistigen Fähigkeiten des Menschen als die höchste
Entwicklungsstufe hin. Ein Tier könne nicht abstrakt denken, wohl aber
der Mensch. Da der Mensch der augenblickliche Endpunkt der
biologischen Entwicklung ist, so sei damit auch das abstrakte Denken das

Höchste, was die Natur hervorbringen konnte. Nach den Überlegungen
über die Verhältnisse in der kybernetischen Maschine könnte dieser

Standpunkt überholt sein. Geist wäre dann nicht das Höchste, das

der Mensch besitzt, da er wenigstens in gewissem Sinne bereits in
physikalischen Erscheinungen an der sogenannten toten Materie
aufzutreten scheint.

Dies führt dazu, wieder die seelischen Eigenschaften des

Menschen, wozu der Wille, die Gefühle in Ethik und Ästhetik gehören,
höher zu bewerten, denn diese sind in der Maschine sicherlich nicht
vorhanden. Damit ist es mehr denn je berechtigt, dass eigentliche
menschlich Wertvolle im Seelischen zu suchen und nicht in den
Verstandesleistungen. Dies behauptet auch die Existenzphilosophie, von
der jetzt die Rede sein soll.

Die Existenzphilosophie
Die Existenzphilosophie ist es, welche die Philosophie nicht nur

über das Logisch-Rationale hinaus, sondern sogar von diesem abheben

will. Allerdings ist sie nicht so sehr als Gegenbewegung gegen das

Riesengespenst technischer Überbewertung, sondern gegen die
abstrakten Spekulationen des deutschen Idealismus, insbesondere Hegels,
entstanden. Gegen das Abstrakt-Begriffliche, von jedem Konkreten
gelöste System Hegels führte Kierkegaard seine Gedanken auf das

Konkret-Wirkliche zurück und stellte sie in den Dienst der menschlichen

Existenz. Nicht der Begriff, sondern der Mensch wurde wieder
in den Mittelpunkt gerückt. Dort aber gibt es viel Irrationales, nicht
mit dem Verstand Erfassbares. Dies führt nun auch zu einem
willkommenen Angriffspunkt gegen den Übermut derjenigen Techniker,
die alleiniges und erstrebenswertes Ziel in der maschinellen Welt sehen

und hierbei den Menschen als Lebewesen mit Seele vergessen. Nun ist
es sicherlich nicht so, dass jeder Techniker und Ingenieur dieser Ansicht
ist, wohl aber gibt es einige, die ihr Lebensziel nur in der Lösung
technischer Aufgaben sehen. Ich glaube sagen zu können, dass dies die
Minderheit ist. Wohl aber weisen die Existenzphilosophen mit Recht
darauf hin, dass Technik, Logik, Naturgesetze allein noch nicht die
Welt bedeuten, und es noch mehr gebe, was für den Menschen
bedeutungsvoll sei. Hier ist ein Einfluss der Technik zu verzeichnen,
der die Philosophie gegen sie aufgerufen hat.

Der Existentialismus versucht, die Lage (das Dasein) des
Menschen zu ergründen, das Wesen des Menschlichen zu ermitteln und
seine Situation (seine Welt, in die er hineingestellt ist) zu umschreiben.
Der Mensch steht an einem Abgrund, in den sich hineinzustürzen er
sich dauernd erwehren muss. Er muss sich mit der Welt auseinandersetzen

oder zugrunde gehen. Dieser Kampf ist Sorge (Heidegger),
Ekel vor dem Nichts (Sartre), er ist aber auch Hoffnung auf
Überwindung (Marcel). Der Mensch steht an einer Grenzsituation (Jaspers)
oder sieht sich dem Absurden (Camus) gegenüber.

Die Erkenntnis der Grenzen unserer Situation als des uns
umgreifenden Horizontes, hinter dem der Abgrund, das Nichts oder bei
Jaspers die Transzendenz liegt, ist nicht zuletzt durch die Gewalt der
technischen Maschinerie veranlasst worden, welche sich als
Vernichtungsmittel gegen uns selbst aufzustellen droht. Die Massenvernichtung

im letzten Kriege, das Wissen von noch um Grössenordnungen
gefährlicheren Zerstörungsmitteln, die um sich greifende Veräusser-
lichung der Lebensformen, das Herabsinken der Weltanschauungen
auf die Betrachtung des nur Nützlichen, als ein Produkt des technischen
Denkens, hat die Grenzsituation der Existenz zu erhellen geholfen.
Hier kann nun die Philosophie ihre Herrscherrechte als Königin der
Wissenschaften geltend machen und die Technik also in neue Schranken

weisen. Nur sollte sich dies nicht in einer Resignation auf das

Unabwendbare und Bedrückende im menschlichen Dasein, sondern
positiv in einem Herausstellen der hohen menschlichen Werte tun.
Dies führt zu der Frage des Ethischen im menschlichen Zusammenleben.

Einfluss auf die Ethik
Die menschlichen Beziehungen, die als Kommunikationsbedürfnisse
auch zur Existenz gehören, werden von der Ethik geregelt. Diese

beantwortet die zweite Frage Kants «was soll ich tun?». Ein
Zusammenleben der Menschen ohne Ethik ist unmöglich oder wäre höchstens

durch Gewalt zu erzwingen. Hier hat die Philosophie das erste

Schweizerische Bauzeitung • 85. Jahrgang Heft 21 • 25. Mai 1967 367



Wort und darf sich in ihrer Grundhaltung nicht vom Nützlichkeitsstandpunkt

des Menschen beeinflussen lassen. Im Zusammenleben ist
aber anderseits die Technik nicht wegzudenken. Die soziologische
äussere Struktur wird durch sie bestimmt, die innere Haltung der
einzelnen Menschen durch die Ethik.

Die Frage, ob durch die technische Entwicklung die Ethik des

Menschen schlechter geworden sei, wird meist bejaht. Man darf aber
nicht vergessen, dass auch in früherer Zeit Selbstsucht, Macht und
Geldgier vorhanden gewesen sind. Die Achtung vor dem Leben war
früher eher geringer als heute, wenn auch die letzten Kriege mit ihrer
Unmenschlichkeit das Gegenteil zu beweisen scheinen. Ist es aber
nicht gerade dieses Unmenschliche, das das menschliche Gewissen
wachgerufen hat? Heute darf man von der Unmenschlichkeit der
Kriege, von Weltfrieden, von Völkerversöhnung sprechen. Heute gibt
es keine Sklaven im alten Sinne und keine Leibeigenen mehr. Man hat
wenigstens dem Buchstaben nach Menschenrechte formuliert. Trotz
den durchaus noch vorhandenen und nicht zu übersehenden Zwangs-
massnahmen und Unterdrückungen in einigen Ländern ist wieder in
anderen Teilen der Welt das Bewusstsein wacher geworden, dass man
jeden einzelnen Menschen, ja jedes einzelne Lebewesen mehr denn je
zu achten hat. Auch dies ist ein Einfluss der Technik auf die
Philosophie, insbesondere auf die Ethik.

Eine Hebung der Moral ist in der bedrohenden Situation des

Menschen in allen Zeiten nötig. Obwohl eine solche Hebung schon immer,
vor allem durch Philosophie und Religion, versucht worden ist, ist sie

im Laufe der Geschichte nicht wesentlich erreicht worden. Trotzdem
aber sollte dieses Ziel immer wieder erstrebt werden. Als Möglichkeiten
sei in diesem Rahmen nur kurz hingewiesen auf die noch nicht
genügend ausgenutzten Möglichkeiten in der Erziehung9). Die besondere

Empfänglichkeit für gute Beispiele beim jungen Menschen kann die
in jedem Menschen vorhandenen ethischen Eigenschaften, den
kategorischen Imperativ Kants, wecken.

Soziologischer Einfluss
Es sei auf das Spezialisierungsproblem, auf den Einfluss der durch

die Technik erreichten Bequemlichkeit, die Widerstandsfähigkeit des

Menschen, die erleichterte Reisemöglichkeit, auf die Beziehungen der
Völker untereinander, den Handel mit technischen Geräten und
Maschinen, auf den Wirtschaftsmarkt nur hingewiesen. Kurz sei in diesem

Zusammenhang aber auf das Vermassungsproblem eingegangen, weil
dieses ein eigentlich kulturphilosophisches Anliegen ist. Die Kultur
wird getragen von den Interessen des Menschen, wobei unter Kultur
hier die Gesamtheit der über das rein Nützliche hinausgehenden
Lebensgewohnheiten und Lebensziele verstanden werden soll. Von
ihr wird die Beantwortung auf die dritte Frage gegeben «was darf ich
hoffen?».

Zum Kulturbegriff gehört die Wechselwirkung zwischen dem
einzelnen Menschen und der Gesamtheit dazu. Ein Mensch stellt als

Künstler oder Forscher sein innerstes Wesen in den Dienst der
Allgemeinheit. Er lässt sein Erleben, seine Persönlichkeit auf die Allgemeinheit

wirken, so dass diese es dann auch erleben kann und so dem
einzeln Schaffenden die Befriedigung einer fortschrittlichen Tat
zurückgibt. Kultur ist Wechselwirkung zwischen Schaffenden und
Nehmenden auf der Ebene der über das Nützliche hinausgehenden
menschlichen Existenz. Nur sie kann den Menschen über seine

«Natur»10) hinausheben und damit zum höheren Menschentum führen.
Die Mittel zur Lebenserhaltung können dies nicht. Sie können nur die

Grundlage zur kulturellen Tätigkeit geben und müssen sie geben.
Denn ein hungernder Mensch will nicht Kultur, sondern Brot. Hat er
aber genug zum Leben, dann kann er seinen Lebenswillen, seine Interessen

höheren Dingen zuwenden.

Die technische Maschinerie ist Mittel zur Erlangung einer

bequemen Lebenshaltung, zur Ermöglichung von Erlebnissen und
Erkenntnissen. Sie gibt uns Komfort, Vereinfachungen in Haushalt und
Beruf, sie führt uns in andere Länder und ermöglicht die Erweiterung
unseres Gesichtskreises, sie gibt uns die Instrumente für die Forschung,
sie gibt dem Künstler den Pinsel und dem Musiker die Geige in die

Hand. Als Mittel ist die Technik nicht wegzudenken aus unserem
Dasein, als Mittel hat sie ihren grossen Wert, aber - sie ist eben doch

nur Mittel. Erst der Mensch mit seinem Denken und Fühlen schafft
das Kunstwerk, nimmt auf Reisen Erlebnisse in sich auf, forscht zur

9) Titze, H.: Erziehungsfragen in der Industriegesellschaft, Pallas, Bern
1964.

10) Natur sollte man nicht als Gegensatz zu Kultur bezeichnen. Es

ist meiner Ansicht nach richtiger zu sagen, dass Kultur im oben angegebenen

Sinne die eigentliche Natur des Menschen ist.

Erlangung neuer Erkenntnisse. Ohne menschlichen Geist, ohne Seele,

vermag der Mensch nichts Kulturelles zu vollbringen.
Technik als Mittel kann nicht von der Kultur getrennt werden.

Sie gehört zur Kultur ebenso wie die aus dem Geist und der Seele des

Menschen entstehende Kunst, die Musik und die Wissenschaft. Das
Technische muss hergestellt werden, dazu braucht man bei dem heutigen

Umfang der technischen Möglichkeiten Spezialisten. Diese dürfen
aber in der technischen Aufgabe nicht allein aufgehen, sie müssen

wissen, wozu diese Technik dienen soll, dass technische Arbeit nur
Dienerin am einzelnen Menschen, aber nicht Selbstzweck ist.

Es gehört also zweierlei zum technisch schaffenden Menschen:
die Technik als Mittel sowie die Beseelung des Ganzen. Um beides zu
bewältigen, muss der Mensch einerseits Spezialist auf einem bestimmten

Gebiet sein und anderseits eine innere geistig-seelische Bildung
besitzen. Beides muss in der menschlichen Gesellschaft gefördert werden.

Spezialistentum allein führt zur Vermassung. Der Nur-Spezialist
kennt wohl sein Gebiet, dort ist er Meister, aber von anderen Dingen
weiss er nichts, will er auch nichts wissen, er geht der Kultur verloren.
Um das zu vermeiden, braucht er eine Allgemeinbildung als Grundlage,
welche ihm gestattet, auch andere Gebiete schätzen und werten zu
lernen und Interesse für Kultur zu erhalten. Das Nur-Spezialistentum
führt zur Überschätzung des eigenen Gebietes und ist der Grund dafür,
dass man das Mittel «Technik» zum Selbstzweck überfolgerte und
den Geist der Technik schuf, welcher die Gefahr der Technokrate
beschwor und uns statt zu Herren der Technik zu Dienern der Technik
machen möchte.

In allen nicht zum Spezialgebiet gehörenden Dingen ist ein solcher
Mensch kritiklos oder sieht sogar durch seine Spezialleistungen
überheblich auf alles andere, Nicht-Technische herab. Solche Menschen
verfallen leicht der Vermassung, weil sie die Dinge der Welt gar nicht
oder falsch sehen. Sie müssen sich dann von anderen leiten lassen.

Hier ist es Aufgabe der Philosophie, einzugreifen und auf solche
Menschen in richtiger Weise einzuwirken.

Karl Jaspers sieht in der eigentlichen Wissenschaftlichkeit nicht
die Routine des Spezialisten, sondern das, was «dem Einzelsten
zugewandt» die «allseitigen Zusammenhänge»11) sucht. Beides ist also

notwendig: das besondere Wissen auf einem Gebiete und die Erkenntnis

des Allgemeinen, dessen, worin das Besondere eingebettet ist. Hat
er Allgemeinbildung, Wissens- und innere ethische Bildung, so wird
er zu sich selbst geführt, kann beseelende Persönlichkeit werden, die
dann von unten aktiv das politische und soziale Leben bestimmen
kann. Auch die Beseelung kann bei einer grossen Zahl die gleiche
Richtung haben und so Geschichte machen, sie ist nach Jaspers die

eigentliche Realität der Geschichtlichkeit. Beseelung ist aktives Schaffen

neuer Werte durch gemeinsame Interessen, Vermassung aber,
kritikloses Nachmachen und Ausführen, was der Gesellschaft von
oben oder von aussen diktiert wird.

Zusammenfassung
Zusammenfassend ist festzustellen, dass die Wirkung der Technik

auf das philosophische Denken insgesamt positiv ist. Die Erweiterung
der Erkenntnisse, die Hilfereichung der Mittel für Forschung und
Kultur wirken befruchtend; positiv ist aber auch, dass sie das
philosophische Denken dort auf den Plan gerufen hat, wo sie selbst nichts
mehr sagen kann. Die Gefahr der Vermassung durch einseitige
Spezialisierung und allzu bequeme Vermittlung von Vergnügungen
hat das philosophische Denken zu Vorschlägen ihrer Vermeidung
veranlasst. Die soziologischen und ethischen Beziehungen wurden
überprüft, und die Philosophie konnte ihr Mahnwort sprechen. In der
Ethik hat die Philosophie über alle menschlichen Handlungen das

letzte Wort zu sprechen.
Hier kann sie die Technik in ihre Grenzen zurückweisen. Die

Technik schafft Mittel, für deren Verwendung der Mensch allein die

Verantwortung trägt. Nicht die Technik ist schuld an der
Atombombe, sondern der Mensch, der sie entwirft und wirft. Hier muss die
Ethik im Menschen wachgerufen werden. Diese Aufgabe hat die
Philosophie als Lehrerin der Moral. Dies ist ihre höchste Aufgabe für
unsere nahe und ferne Zukunft. Nur das Wissen um diese Dinge und
der unbedingte kategorische Wille zur Hebung der Moral unter den
Menschen kann uns in eine segensreiche Zukunft weisen.

n) Jaspers, K.: Ursprung und Ziel der Geschichte, Fischer, Hamburg
1955.

Adresse des Verfassers: Dr. techn. Hans Titze, Dipl.-Ing., 5430
Wettingen, Rosenauweg 2.

368 Schweizerische Bauzeitung • 85. Jahrgang Heft 21 ¦ 25. Mai 1967


	Der Einfluss der Technik auf das philosophische Denken

