
Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 84 (1966)

Heft: 37

Artikel: Kultur und Zivilisation

Autor: Plank, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-68983

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-68983
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Konferenzsälen wird für geschäftliche Zusammenkünfte und Konferenzen

höchst beliebt werden.
Zusammenfassend kann man wohl feststellen, dass im neuen

Bahnhof Bern die meisten Anforderungen, welche an einen modernen
grossen Personenbahnhof zu stellen sind, in optimaler Weise erfüllt
werden. Die Staatsbahn leistet damit einen grossen und weit in die

Zukunft reichenden Beitrag an die Infrastruktur der Region Bern.
Kanton und Stadt Bern haben dies aber auch durch Beiträge von
zusammen 23 Mio Franken, welche noch der inzwischen eingetretenen
Teuerung anzupassen sein werden, anerkannt und damit zu einer
raschen Verwirklichung Wesentliches beigetragen.

Fortsetzung folgt

Kultur und Zivilisation1)
Von Prof. Dr. R. Plank, Karlsruhe DK 008:130.2

I. Uneinheitliche Bedeutung von «Kultur» und «Zivilisation» in verschiedenen

Sprachen
Die in Deutschland gebräuchliche Redewendimg «Kultur und

Zivilisation» stellt eine Antithese dar, also die Unterstreichung eines

grundsätzlichen Unterschiedes. In der Zange der Dialektik (im Sinne
einer Scheinlogik) wurden in unserem Schrifttum diese beiden Begriffe
zergliedert, wobei sich falsche Deutungen und Widersprüche ergaben.
Ich möchte versuchen, eine Versöhnung dieser Begriffe herbeizuführen,
die doch beide das Gegenteil von Barbarei bedeuten und in vielen
Sprachen praktisch Synonyme sind. Hinter der betonten Unterscheidung

stecken Tendenzen, die schädlich und in unserem Zeitalter nicht
mehr vertretbar sind. Man sollte sich darauf besinnen, welche
Bedeutung diese Begriffe bei ihrer ursprünglichen Prägung hatten und
in welchem Sinne sie ausserhalb unserer Grenzen benutzt werden.
Bei uns wird hartnäckig versucht, die «Zivilisation» gegenüber der
«Kultur» dadurch abzuwerten, dass man dieser alle geistigen Werte
zugesellt, während jene nur materielle Nützlichkeitsbereiche umfassen
soll. Im Hintergrund steht der bedauerliche Antagonismus zwischen
den «Geisteswissenschaften» und den Naturwissenschaften mit deren
technischen Anwendungen. Es soll aber zuerst untersucht werden,
welche Bedeutung beide Begriffe in anderen Sprachen und Ländern
haben.

1. Frankreich [I] *)
«Culture» ist im Französischen primär ein landwirtschaftlicher

Begriff, von dem man aber auch Gebrauch macht, um die Bemühungen

zu kennzeichnen, andere als nur landwirtschaftliche Erzeugnisse
nutzbar zu verwerten. Nur im übertragenen Sinne bezeichnet man als
«Culture» auch die Erzeugnisse der Künste, der Wissenschaften und
des Geistes. Das Wort «civilisation» benutzen die Franzosen zur
Kennzeichnung der verschiedenen Wege sowohl in der intellektuellen
und moralischen wie auch in der industriellen Entwicklung der
Gesellschaft. Für unser Wort Kultur setzt man in Frankreich in der
Regel das Wort «civilisation». Im grossen Wörterbuch von Sachs-
Villate [1] findet man z. B.: Kulturvolk peuple civilise, Kulturgeschichte

histoire de la civilisation, Kulturaufgabe mission civili-
satrice, usw. Im weitesten Sinne des Wortes bezeichnet man mit
«civilisation» ein komplexes Ganzes, das sowohl die öffentlich gelehrten

Ideen, wie auch die vereinbarten Gewohnheiten der Menschen
innerhalb der Gesellschaft umfasst. Die Idee des Fortschritts ist
untrennbar von der Idee der «civilisation». Die Menschen versuchen,
maximale Ergebnisse mit dem geringsten Aufwand (effort) zu erzielen;
darin steckt schon der in der Technik geläufige Begriff des Wirkungsgrades.

Durch Vermittlung der Kunst schaffen die Menschen eine neue
Realität; indem sie in sich einkehren, werden sie sich der Individualität

eines jeden menschlichen Wesens bewusst. Das sind nach französischer

Auffassung die Grundlagen der «civilisation». Es wird die Frage
gestellt, ob die mßäuektuelle oder die moralische «culture» am meisten

zur Entwicklung der «civilisation» beiträgt. Der Zusammenhang ist
so eng, dass keine ohne die andere wachsen kann. Ein Kulturvolk,
also ein «peuple civilise», verfügt über politische und administrative
Einrichtungen, eine literarische, künstlerische und wissenschaftliche

J) Nachdem ich die hier zusammengefassten Gedanken, die mich seit
langem beschäftigen, niedergeschrieben und schon öffentlich vorgetragen
hatte, erhielt ich durch die freundliche Vermittlung des Vereins Deutscher
Ingenieure, Hauptgruppe «Mensch und Technik», Kenntnis von der Arbeit
von Karlheinz Daniels, «Kultur und Technik», die im Heft 4 des

Jahrgangs 1964 der Zeitschrift «Bildung und Erziehung» veröffentlicht wurde.
Obwohl meine Ansichten mit denen von Herrn Daniels in vielen
Beziehungen übereinstimmen, glaube ich doch, manche Ergänzung zu bringen
und halte daher meine Formulierungen nicht für überholt. Ich habe aus
der Arbeit von Dr. Daniels manche neue Argumente für meine Thesen
entnommen.

*) Siehe Literaturverzeichnis am Schluss

Kultur und eine wirtschaftliche Ordnung. Wie man sieht, erscheint
hier die Kultur als Bestandteil der Zivilisation, die den Oberbegriff
bildet. Ich glaube, dass das Zusammenfliessen der Begriffe Kultur
und Zivilisation hier deutlich und überzeugend in Erscheinung tritt.
Im neueren französischen Schrifttum findet man häufiger das Wort
«culture», aber niemals im Gegensatz zu «civilisation».

2. England [2]
Im englischen Sprachgebrauch versteht man unter «culture» eine

Vervollkommnung durch geistige oder körperliche Übung [3] und
auch eine intellektuelle Entwicklung. Von dem Wort wird relativ selten

Gebrauch gemacht, weil das, was in Deutschland unter dem

Begriff «Kultur» verstanden wird, dort allgemein «civilisation»
heisst [4]. Die Vernachlässigung des Wortes «culture» geht in England

so weit, dass es in der grossen «Encyclopedia Brittanica» als
Stichwort überhaupt nicht zu finden ist (weder in der älteren elften
Auflage von 1910, noch in der neuesten Auflage von 1963).

Der englische Begriff «civilisation» umfasst im weitesten Sinne
die ganze Periode menschlichen Fortschritts; grosse Erfindungen und
Entdeckungen im Mittelalter hätten den ganzen Aspekt der europäischen

«civilisation» verändert; hierzu zählt man in der britischen
Enzyklopädie die Erfindung des Schiesspulvers, des Schiffskompasses,
des Papiers und der Druckpresse sowie die Entdeckungen des Koper-
nikus. Dann kamen im 18. Jahrhundert die Dampfmaschine von
James Watt und die Maschinen zum Spinnen und Weben. In der
gleichen Reihe zivilisatorischer Grosstaten stehen die Begründungen
der Abstammungslehren von Lamarck und Charles Darwin. So sei im
19. Jahrhundert «the upper Status of civilization» erreicht worden.
Die wissenschaftlichen Entdeckungen hätten zu einer nicht minder
bedeutenden Erweiterung des geistigen Horizontes und zum modernen
Humanismus geführt. Auf den höchsten Stufen der «Culture» (hier
fällt das Wort zum ersten Male) würden die Menschen danach streben,

den grösstmöglichen Wohlstand («comfort») mit dem geringsten
Energieaufwand zu erreichen (efficiency)2). Gerade hier, wo man in
Deutschland am ehesten geneigt wäre, von Zivilisation und nicht von
Kultur zu sprechen, bedient sich das führende Britische Lexikon
ausnahmsweise des Wortes «culture».

Man sieht, wie innig die Worte Kultur und Zivilisation auch in
der englischen Sprache miteinander verschmelzen und dass sie sich,

nicht zur Kennzeichnung verschiedener Begriffe eignen. Ein solcher
Bedarf scheint in England auch gar nicht zu bestehen, weil
geisteswissenschaftlichen und naturwissenschaftlich-technischen Leistungen
keine verschiedene Rangordnung beigemessen wird. Andererseits
betont man gerade dort den Unterschied von «Science» und «Letters»,
und versteht unter Science nur die exakten Wissenschaften, ohne aber

damit ein Werturteil auszusprechen. Ein hoher Entwicklungsstand
auf dem Gebiet der «Letters» entspricht einer hohen Stufe der
«civilization», genau so, wie eine hochentwickelte Technik. Die englische

Deutung kommt also der französischen sehr nahe.

3. USA [5]
Die «Columbia Encyclopedia» erinnert an den Zusammenhang

des Wortes Civilisation mit dem lateinischen civis Bürger und
city Stadt. Menschen, die Städte bauen, können auch die Zivilisation

fördern. Engstirnige Ansichten über den Begriff «Stadt» führten
zu der Verwechslung von «Civilisation» mit der Kultur der Grossstadt.

Dann heisst es: die Kultur im alten Griechenland war aber

«civilisation», obwohl es dort noch keine grossen Städte gab. Man
sieht hier deutlich, welche Konfusion durch die gleichzeitige Benutzung

dieser beiden Begriffe entstehen kann.
Vom Begriff «culture» wird gesagt, dass er Sprache, Industrie,

Sitten und Religion zusammenfasst; er steht in keinem Zusammen-

2) Das ist genau die gleiche Formulierung, die im vorigen Abschnitt
für Frankreich gegeben wurde.

Schweiz. Bauzeitung • 84. Jahrgang Heft 37 • 15. September 1966 655



hang mit verfeinerter Bildung (refinement). An anderer Stelle [6]
wird «civilization» definiert als «the sum of modern men's intellectual,
social and cultural progress», und «culture» als «enlightement or
civilization».

Man kann aus all diesem Durcheinander nur den Schluss ziehen,
dass die willkürliche Trennung der Begriffe Kultur und Zivilisation
zu keinem vernünftigen Ergebnis führt.
4. Italien

Wie nahe die Begriffe Kultur und Zivilisation in Italien sprachlich

beieinander liegen, kann man schon daraus schliessen, dass es
für das Wort Kultur zwei Ausdrücke gibt: cultura und civiltä. Ich
benutze in diesem Zusammenhang die Gelegenheit, um auf die
ausgezeichnete italienische Zeitschrift «Civiltä delle macchine»
hinzuweisen, von der schon 12 Jahrgänge erschienen sind und in der nicht
nur von der italienischen Sprache Gebrauch gemacht wird. Immer
wieder erscheinen dort Aufsätze, die sich mit meinem Thema in dem
von mir vertretenen Sinne befassen.

5. UdSSR
Das Durcheinander bzw. die Synonymität von Kultur und

Zivilisation spiegelt sich auch in den Darstellungen der zehnbändigen
sowjetischen Enzyklopädie, 3. Auflage, 1959:

«Kultur: das ist die Gesamtheit aller materiellen und geistigen
Werte, die von der Menschheit im Laufe ihrer Geschichte geschaffen
und entwickelt wurden. Die menschliche Kultur ist die Stufe des Er-
kennens und der praktischen Beherrschung der Naturgesetze und der
Gesetze des gesellschaftlichen Lebens.

Die materielle Kultur spiegelt den Zustand der in der Fertigung
tätigen Kräfte und ihrer Arbeitsgewohnheiten. Die geistige Kultur
umfasst den Stand der Aufklärung, die Wissenschaften und Künste,
deren Entwicklung durch die materiellen Bedingungen des
gesellschaftlichen Lebens bestimmt wird. Daraus folgt, dass der Stand der
geistigen Kultur von dem Stand der materiellen Kultur abhängt.

Zivilisation: das ist der Grad der Entwicklung der materiellen
und geistigen Kultur, der durch eine bestimmte gesellschaftliche Struktur

erreicht wurde, z. B. die antike Zivilisation.»
Es ist bezeichnend, dass auch im russischen Sprachgebrauch das

Wort Kultur ohne Unterschied für materielle und geistige Leistungen
gebraucht wird.

Wir sehen also, dass wir in Deutschland ziemlich allein stehen,
wenn wir zwischen den Begriffen Kultur und Zivilisation scharf
unterscheiden.

II. Gab es eine echte Kultur im antiken Griechenland?
Diese Frage wird in manchen Kreisen Anstoss erregen, und doch

erscheint mir ihre Stellung und Behandlung durchaus berechtigt, wenn
man sich darüber einig ist, dass die Begriffe Kultur und Humanität
seit Herder bis in die Gegenwart nicht voneinander zu trennen sind.
Es soll keinen Augenblick bestritten werden, dass die Griechen in
ihrer Blütezeit (etwa von 500 bis 350 v. Chr.) schöpferische Leistungen
in der Literatur, der bildenden Kunst und der Philosophie von uner-
messlichem Wert vollbracht haben, aber...

Welchem Bruchteil der Bevölkerung Griechenlands war der Ge-
nuss dieser Schöpfungen vergönnt? Im Stadtstaat Athen lebten in der
Blütezeit etwa 315 000 Menschen [7]. Darunter gab es etwa 30 000
Metöken (zugewanderte, sonderbesteuerte Händler und Gewerbetreibende

ohne Bürgerrecht und Bildung) und mindestens 115 000
Sklaven; diese waren importierte «Sachen», die nach Bedarf verkauft
oder vermietet werden konnten. Das «Volk» waren die 40 bis 45 Tausend

erwachsenen männlichen Bürger, die Sitz und Stimme inder
Volksversammlung hatten. Um Bürger zu sein, musste man reich sein, denn
schon Solon (593 v. Chr.) hatte die politischen Rechte nach dem
Vermögen abgestuft. Die Frauen der Bürger waren vom öffentlichen und
politischen Leben ausgeschlossen. Sie waren - zumindesten in der
klassischen Zeit - Analphabeten; eine Ausnahme bildeten nur die
Hetären, wie Aspasia, die Lebensgefährtin des Perikles. Aus diesen
Zahlen, die sicher nicht sehr genau sind, kann man leicht ausrechnen,
dass nur etwa 14 Prozent der Bewohner Athens in den Genuss der
kulturellen Güter gelangen konnten, von denen natürlich wieder nur
ein Teil kulturempfänglich war. In anderen Teilen Griechenlands
wird der Prozentsatz noch viel geringer gewesen sein.

Die griechischen Bürger rechtfertigten die Sklaverei als Voraussetzung

für jede höhere Kultur. Sie besassen eine ausgesprochene Scheu
vor schwerer und schmutziger Arbeit und bildeten eindeutig eine
Musseklasse innerhalb einer aristokratischen, genauer plutokratischen
Gesellschaftsstruktur. Die Güter der reichen Bürger Athens wurden
von Sklaven bestellt, die in zehnstündigen Schichten Tag und Nacht

arbeiteten, z. B. in den Silberminen. Daneben gab es auch qualifiziertere
Arbeiten in handwerklichen Betrieben und das Hausgesinde. Auf

dieses Sklavenheer stützte sich die wirtschaftliche Existenz der athenischen

Gesellschaft.
Es ist evident, dass dieser Zustand mit dem Begriff der Humanität

und damit auch der Kultur unvereinbar ist. Kultur setzt doch wohl
voraus, dass ein grösserer Teil der Bevölkerung an den Kulturgütern
Anteil haben kann. Vor allem aber sind Sklaverei und Humanität
unbedingte Gegensätze, und Alexander von Humboldt bezeichnet das
Sklavensystem als «das grösste aller Übel, von welchem jemals die
Menschheit betroffen wurde»./*e/w([8]; siebentes Buch, S.208) sagt
daher auch, «dass die Römer und die Griechen bis zum Verfall ihrer Staaten

und lange danach sehr barbarisch gewesen sind; in der Gegenwart
kann man sich bei der Erziehung unserer Jugend nicht auf Lobgesänge
über die Zustände im antiken Griechenland beschränken, sondern
muss notwendigerweise auch die negativen Seiten hervorheben3); das
besonders, weil jetzt in allen Entwicklungsländern die Sklaverei und
Leibeigenschaft als menschenunwürdig abgeschafft wird [9].

Aber das Sklavenheer im klassischen Athen hatte noch einen
anderen schweren Nachteil zur Folge. Da Sklaven im Überfluss
vorhanden waren, brauchte man nicht der Aufgabe nachzugehen,
Menschenkraft durch Naturkräfte zu ersetzen. Daher konnte keinerlei
Technik erblühen, und es gab neben einer hohen «Kultur» (von
zweifelhaftem menschlichen Wert) nur eine sehr niedrige Stufe der «Zivilisation»

(im bei uns üblichen Sinn). Dieses antike Beispiel widerlegt
die vielfach aufgestellten Behauptungen, dass der Weg von der
Barbarei zur Kultur über die Zwischenstufe der Zivilisation führe, die
somit eine primitivere Vorstufe der Kultur sein soll [10]. Die Schattenseiten

der griechischen Kultur hängen eben mit dem Mangel an
«Zivilisation» zusammen. Die Sklavenhaltung hat auch noch in viel
späteren Zeiten die Bemühungen der Menschen vereitelt, der Natur
ihre Geheimnisse abzulauschen und die gewonnenen Erkenntnisse zur
Schonung menschlicher Muskelkraft, zur Verbesserung der Ernährung
und ganz allgemein zur Hebung des Wohlstandes nützlich zu
verwerten. In der Gegenwart kann man mit vollem Recht die Frage
stellen, ob Kultur ohne Zivilisation überhaupt möglich ist. Ich möchte
diese Frage entschieden verneinen und schon aus diesem Grunde die
Spaltung von Kultur und Zivilisation als einen bedauerlichen Fehler
bezeichnen, der in unserer Zeit besonders unerfreuliche Folgen hat.
Und was den in manchen Kreisen so verpönten Begriff der nützlichen
Anwendung betrifft, so sei daran erinnert, dass Herders erste Definition

der «Kultur» einen psychologischen Prozess des Lernens und
nützlichen Anwendens kennzeichnet. Nur das ist wirkliche Kultur,
sagt Herder, «wo Lernen und Anwendung unzertrennlich sind» [11].
Und Kant sagte: «Alle Fortschritte in der Kultur haben das Ziel,
diese erworbenen Kenntnisse und Geschicklichkeiten zum Gebrauch
für die Welt anzuwenden4).» Unglücklicherweise haben die Worte
«Nutzen» und «nützlich» in der deutschen Sprache zwei ganz verschiedene

Bedeutungen, für die es in anderen Sprachen zwei verschiedene
Ausdrücke gibt [12].

Nützlich im ethischen und meines Erachtens auch im technischen
Sinn ist alles, was den Menschen helfen kann, den Kampf ums
Dasein zu bestehen. Der Franzose nennt es «utile», der Engländer
«useful». Damit gehen die Begriffe nützlich, notwendig, zweckmässig,
vernünftig ineinander über. Hier liegen die grossen Aufgaben der
Technik. Wer das Nützliche grundsätzlich als minderwertig ablehnt,
sei sich darüber klar, dass das Gegenteil des Nützlichen das Unnütze
ist. Nützlich bedeutet aber im Deutschen auch «gewinnbringend».
Nutzen ist also Gewinn, persönlicher Vorteil. Hier gleitet das
Technische in das Wirtschaftliche über. Dieses Nützliche bezeichnet man
in anderen Sprachen als «profitable», und Nutzen artet in Profit,
Rentabilität aus. Wir verwenden hier «Nutzen» und «nützlich» nur
im zuerst definierten Sinn.

Eine nicht idealisierte, nüchterne Beurteilung der griechischen
Kultur setzt voraus, dass man nicht nur ihren grossen schöpferischen
Leistungen Bewunderung zollt. Wir werden diese Kultur sicher nicht

3) Darüber orientiert in sehr objektiver und amüsanter Weise z. B.
das 1963 erschienene Werk von Joachim Fernau, Rosen für Apoll, die
Geschichte der Griechen, Verlag F. A. Herbig, Berlin-Grunewald.

4) Vor dem dritten kulturpolitischen Kongress der CDU/CSU in
Hamburg (November 1964) sagte Bundeskanzler Erhard: «Wir müssen

uns von manchen überkommenen und liebgewordenen Vorstellungen
lösen. Es gilt nicht mehr ausschliesslich der Bildungsbegriff des Humanismus

der Zeit Goethes und W. von Humboldts. Bildung bedeutet in der
Gegenwart für den einzelnen wie für das Volk immer mehr Qualifikation
für den Existenzkampf.»

656 Schweiz. Bauzeitung • 84. Jahrgang Heft 37 • 15. September 1966



unfreundlich und voreingenommen beurteilen, wenn wir hier Houston
Steward Chamberlain, den aufrichtigen Bewunderer der Griechen,
sprechen lassen ([15]; S. 759): «Die Hellenen haben sich als Ökonomen

und unternehmende schlaue Handelsherren Reichtum und damit
Müsse erworben; es sind durch und durch praktische Leute.» Die
Unfähigkeit der Hellenen für naturwissenschaftliche Entdeckungen
führt er darauf zurück, dass sie es nicht fertig brachten, die Natur zu
beobachten und sie reden zu lassen. Dazu gehöre grosse Selbstbeherrschung,

die den Hellenen fehlte. Man sollte diesen Mangel in unseren
Schulen nicht verschweigen.

UI. Die Entstehung und die Wandlungen des Kulturbegriffs in
Deutschland

7. Der Kulturbegriff bei Johann Gottfried Herder
In der Renaissance galt als Kulturtätigkeit die Selbsttätigkeit des

Menschen aus eigenen Kräften [16]. Der Fortschritt ist die
Machterhöhung über die Natur. Als Ziel aller Kulturtätigkeit galt zwar die

Heranbildung zum Universalmenschen, vielfach blieb aber die
Entwicklung auf die Aussenseite des Lebens beschränkt, sie trägt einen

ausgeprägten materiellen Charakter und einen starken Zug zum
Technischen. Neben dem Hervortreten der Idee des Schönen wurde die
Herrschaft des Menschen über die Natur angestrebt, was man damals
durch die Magie erreichen zu können glaubte. Ausnahmen, wie in
der Person von Leonardo da Vinci, traten nur vereinzelt auf.

Erst in der Aufklärung erkannte man, dass die Natur nur durch

genaue Beobachtung überwunden werden kann. Die Herrschaft des

Menschen über die Natur begründet nach Rudolf Eucken die Kultur
und macht ihr Wesen aus [17]. Daher die Hinwendung zur Technik,
zu den Werkzeugen und Maschinen aller Art. Kultur ist hier
fortschreitende Unterwerfung alles Bestehenden unter den Willen des

Menschen durch Technik. Alle Kultur war in dieser Zeit einseitig zur
Verstandesaufklärung geworden.

Aber in dieser Zeit lebte auch Gottfried Wilhelm Leibniz, einer

der grössten und universellsten deutschen Geister (1646-1716). Er
begründete die Berliner Akademie der Wissenschaften, das damalige
Kulturzentrum Preussens. Im Jahre 1700 stellte er die These auf,

«man müsse die Wissenschaft auf den Nutzen ausrichten». Er
verlangte in den Satzungen der Akademie ausdrücklich «Theoria cum
Praxi» und verstand darunter auch Feldbau und Manufakturen [18].

Wenn man die Persönlichkeiten bezeichnen will, die in Deutschland

am meisten und am tiefsten über den komplexen Kulturbegriff
nachgedacht haben, dann muss vor allem Johann Gottfried Herder
(1744-1803) genannt werden. Er hatte zwar Vorgänger von Rang,
aber keiner von ihnen hat dieses Thema so umfassend behandelt.

Immerhinkann man an Isaak Iselin [8] und besonders an August Ludwig
Schlözer [19] nicht vorbeigehen. Der Beitrag Iselins (1770) fand in
der Dissertation von Regli [20] eine schöne Würdigung. Er betont,
dass Iselin seine Menschheitsgeschichte auf ein durchaus metaphysisches

Fundament stellte, Herder dagegen auf ein naturwissenschaftlich-empirisches

Fundament.
Bei Schlözer [19] umfasst der Begriff «Kultur» auch die materiellen

Güter der menschlichen Gesellschaft, «die die Voraussetzung für
ein geistiges und schönes Leben sind» (1772). Die Beziehung dieses

Begriffs auf materielle Güter und auf praktische Einrichtungen ist bei

ihm stark betont; ihm sind technische Erfindungen wichtig, und er
erkennt ihren Wert als Werkzeuge der gesellschaftlichen Entwicklung.
Er sieht in der Kultur eine wichtigere historische Tatsache als in Kriegen

und politischen Verwicklungen. Schlözers Vorstellung von Kultur
deckt sich fast mit unserer modernen von Zivilisation [21]. Als Historiker

fordert er die viel stärkere Hervorhebung der Geschichte der

Erfindungen, «dieses (wie er sagte) lehrreichsten und amüsantesten

von allen Teilen der Geschichtskunde, der bisher sehr verwahrlost
wurde».

Die drei soziologischen Schriften Herders, die in seinen gesammelten

Werken enthalten sind [22] und in denen der Begriff der Kultur
behandelt wird, sind:

1. Journal meiner Reise, 1769, in Bd. IV, S. 343-486 der gesammelten
Werke.

2. Auch eine Philosophie der Geschichte zur Bildung der Menschheit,
1776, in Bd. V, S. 475-586 der ges. Werke.

3. Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, Riga, 1784-1791,
auch in Bd. XIII und XIV der ges. Werke.

Es muss vor allem hervorgehoben werden, dass bei Herder die

Scheidung in Natur und Geist keinen Platz hat; die Natur wird bei

ihm in das Reich des Geistigen einbezogen, sie gilt als eine Darstel¬

lung desselben. Mit dieser Auffassung nähert sich Herder der Renaissance

[16]5).
In den oben angeführten «Ideen» schreibt Herder: «Einen Geist,

der ohne und ausser aller Materie wirket, kennen wir nicht, und in
dieser sehen wir so viele geistähnliche Kräfte, dass mir ein völliger
Gegensatz und Widerspruch dieser beiden allerdings sehr verschiedenen

Wesen - des Geistes und der Materie... ganz unerwiesen scheint.»
Hier möchte ich kurz abschweifen und auf eine Äusserung von Thomas
Mann hinweisen [23]: «Das Schöpferische ist nicht ein Schaffen aus
dem Nichts, sondern das Zünden des Geistes in der Materie.» Auch
sei auf den Vers Baudelaire's in seinem Gedicht auf Pascal «Le
Gouffre» verwiesen, wo es heisst: «Ah! ne jamais sortir des Nombres
et des Etres!» (O, stets im Reich der Zahlen und der Wesen bleiben).

Die ganze Wirklichkeit erscheint Herder als ein geschlossenes

System. Die eine Seite dieser Wirklichkeit stellt sich als körperliches
Sein mit einer unendlichen Reihe von Formen dar; die andere als
eine Mannigfaltigkeit und Abstufung von Kräften, die sich die Form
als ihr Organ zubilden. Für Herder ist Dasein identisch mit Kraft.
Die Materie bildet keinen Gegensatz zu jenen Kräften.

Es sei mir gestattet, hier eine Bemerkung einzuschalten. Zu Herders
Zeiten und auch noch später wurden in der Physik die Begriffe Kraft und
Energie oft verwechselt. Descartes und Leibniz sprachen von der
Unzerstörbarkeit der Kraft, wobei Leibniz unter «lebendiger Kraft» das
verstand, was wir heute mit «kinetischer Energie» bezeichnen. Auch Robert
Mayer und ursprünglich auch Helmholtz sprachen von der Erhaltung der
Kraft [24]. Nehmen wir an, dass Herder unter der geistigen Kraft auch
eine Energie verstand und also einen Gegensatz zwischen dieser Energie
und der Materie abstritt, dann könnte man meinen, dass er die moderne
Erkenntnis der Aequivalenz von Materie und Energie seherisch vorausgeahnt

hat (E mc2).

Im ersten Buch der «Ideen» schreibt Herder: «Die Kraft, die in
mir denkt und wirkt, ist ihrer Natur nach eine so ewige Kraft als

jene, die Sonnen und Sterne zusammenhält.» Das ist eine rein mechanische

Interpretation der geistigen Kraft. In jedem Wesen ist nach
Herder ein System solcher organisch wirkenden Kräfte angelegt. Beim
Menschen treten sie in das Gebiet der höheren Geisteskräfte (Vernunft).

Bei Herder verschwindet jede qualitative Verschiedenheit von
Natur und Geist, von Natur und Kultur. Damit wurde eine Harmonie
erreicht, die nicht hätte verloren gehen dürfen. Der Mensch mit seinen

geistigen Fähigkeiten ist wie jedes Geschöpf ein Teil der Natur. Es

ist sinnlos, den Menschen von der Natur zu trennen. Keine anders

gearteten Kräfte, als wie wir solche in der Natur um uns wirken sehen,

sollen nach Herder zum Aufbau eines Kulturreiches erforderlich sein.

Als Unterscheidungsprinzip zwischen Natur und Kultur nennt er das

der Freiheit. Der Mensch ist «der erste Freigelassene der Schöpfung»,
Freiheit hat Vernunft zu ihrer Voraussetzung. Worin aber das eigentliche

Wesen der Vernunft besteht, ist bei Herder nicht zu erkennen.

Der Kulturbegriff erwächst bei Herder auf dem Hintergrund seines

religiös-metaphysischen Naturalismus. Er beseitigt den Unterschied
der Kultur als einer qualitativ anderen Seinsstufe gegen die Natur.

Im ersten Teil der «Ideen» bezeichnet Herder die Vereinigung der
Menschen zur Gesellschaft als eine Vorbedingung der Kulturentwicklung.

Kultur ist nur bei irgend einer Form des Gesellschaftslebens

möglich. Das ist die Stelle, wo Kultur und Zivilisation (civis)
verschmelzen und wo es klar wird, dass die eine ohne die andere nicht,
bestehen kann.

2. Kultur und Humanität
Sehr wesentlich ist bei Herder der enge Zusammenhang von Kultur

und Humanität. Unter Humanität versteht er alles, wozu der
Mensch gebildet werden soll, das Ziel der Entwicklung aller seiner

Anlagen, die Ausprägung seines ganzen Wesens. Der Ursprung der

Humanitätsidee liegt (lange vor Herder) in der Renaissance in der

«Entdeckung des Menschen». Es soll aber erläutert werden, worin
nach Herder das Wesen der Humanität besteht. Wieder stützt er sich

in den «Ideen» auf eine Analogie zu den Naturwissenschaften. Es

heisst:
«In der mathematischen Naturlehre ist's erwiesen, dass zum

Beharrungszustande eines Dings jederzeit eine Art Vollkommenheit,

5) Er nähert sich auch Leibniz, der die Ansicht vertrat, dass der Körper

seinem Wesen nach vom Geist nicht verschieden sei; der Einwirkung
des einen auf den andern (der Seele auf den Leib und umgekehrt) stehe

von Seiten der Qualität kein Hindernis mehr entgegen. Es sei auch daran

erinnert, dass schon der römische Dichter-Philosoph Lukrez (97-55 v.Chr.)
den Menschen als leib-seelische Ganzheit sah und sein Prinzip der
materialistischen Weltdeutung auf alle geistigen und seelischen Lebenserscheinungen

ausweitete.

Schweiz. Bauzeitung ¦ 84. Jahrgang Heft 37 ¦ 15. September 1966
657



ein Maximum oder Minimum erfordert werde, das aus der Wirkungsweise

der Kräfte folgt6)».
Die Humanität ist die vollendetste Wirkungsweise und ideale

Harmonie aller Kräfte im Menschen. Sie betrifft sowohl die physische
als die geistige Seite unseres Wesens. Die Entfaltung der Humanität
ist die eigentliche Kultur. Und dann heisst es: «Alle Einrichtungen,
Erfindungen, Verbesserungen und Fortschritte, die uns die Kultur
gebracht hat, befördern die Humanität.» Hier kommt wieder die
Identität von Kultur und Zivilisation zum Ausdruck. Herder
gebrauchte beide Ausdrücke im gleichen Sinn. Je mehr der Gedanke
der Humanität die einzig treibende Kraft wird, desto mehr wird die
Kulturarbeit alle Unterdrückung und Sklaverei zu beseitigen suchen.
Hier spricht Herder ein Urteil über die griechische Kultur.
3. Die Spaltung von Kultur und Zivilisation nach Herder

Die grossartige Konzeption Herders von Geist und Natur hatte
in Deutschland leider keinen Bestand7). Schon sehr bald wurde hier
der Begriff der Zivilisation vom Kulturbegriff unkritisch getrennt.
Das geschah zuerst im deutschen Idealismus und fand auch in der
dabei erfolgten bedauerlichen Spaltung in Natur- und Geisteswissenschaften

Ausdruck. Die anspruchsvolle und exklusive Bezeichnung
«Geisteswissenschaften» erregt bei den Naturwissenschaftlern An-
stoss; in anderen Ländern hat sich der treffendere Ausdruck «letters»
oder «humanities» eingebürgert. Bei uns wollte man unterstreichen,
dass die Naturwissenschaften und die mit ihr verbundenen Anwendungen

in der Technik sich nicht etwa Geist anmassen dürfen; ihre
Aufgabe beschränke sich auf das, was berechenbar und messbar ist.
Wilhelm von Humboldts Bildungsideal war rein «geisteswissenschaftlich»,

es war, wie das antike griechisehe, das Bildungsideal einer
Musseklasse. Humboldt wollte «die Bildung von irgendeinem Bezug
zum praktischen Leben, seine Zwänge zur Nützlichkeit und
Zweckmässigkeit entschieden abgrenzen» [25]. Es war ja bezeichnend, dass

er seinerzeit in die vorbereitende Kommission für die Gründung der
Berliner Universität keinen einzigen Naturforscher aufgenommen hat.
Autoritäre Persönlichkeiten besitzen grosse Vorzüge, ihre Wirkung
ist aber oft auch mit der Gefahr verbunden, dass die von ihnen
postulierten Thesen zu lange für unverrückbare Wahrheiten gehalten werden.

Man bezeichnet das gern als Tradition. Es gibt zu denken, wenn
der Inhaber des Lehrstuhls für Neuere Geschichte an der Göttinger
Universität, Reinhard Wittram, die Bildungsidee Wilhelm von
Humboldts als zeitbedingt erklärt. Er sagt [25 a]: «Heute ist Forschung
keinesfalls nur die einsame Anstrengung zur Wahrheitsfindung,
sondern sie hat mit absoluter Notwendigkeit unmittelbar der Lebenssicherung

zu dienen.» In Kenntnis der gesellschaftlichen Wandlungen neigt
Wittram dazu, die alte Bildungsidee der deutschen Universität für
eine tote Sache, die Tradition, die sich auf sie beruft, kurzerhand für
wirklichkeitsfremde Ideologie zu erklären.

Wilhelms Bruder Alexander (1769-1859) hätte ihn des besseren
belehren können [26]; wir wollen Alexander hier sprechen lassen [27]:

«Wie in dem Studium der Geschichte, der Philosophie und der
Wohlredenheit, so ist auch in allen Teilen des Naturwissens der erste
und erhabenste Zweck geistiger Tätigkeit ein innerer, nämlich das
Auffinden von Naturgesetzen, die Ergründung ordnungsmässiger
Gliederung in den Gebilden, die Einsicht in den notwendigen
Zusammenhang aller Veränderungen im Weltall. Was von diesem Wissen
in das industrielle Leben der Völker überströmt und den Gewerbe-
fleiss erhöht, entspringt aus der glücklichen Verkettung menschlicher
Dinge, nach der das Wahre, Erhabene und Schöne mit dem
Nützlichen, wie absichtslos, in ewige Wechselwirkung treten. Vervollkommnung

des Landbaues, Aufblühen der Manufakturen,
Vervielfältigung der Handelsverhältnisse und ungehindertes Fortschreiten in
der geistigen Cultur der Menschheit, wie in den bürgerlichen Einrichtungen

stehen in gegenseitigem, dauernd wirksamen Verkehr
miteinander.»

Eindringlicher kann die erstrebenswerte Harmonie zwischen
Kultur und Zivilisation (im heutigen Sinn) nicht zum Ausdruck
gebracht werden.

Doch dann kam Wilhelm Dilthey (1833-1911) mit seiner
Unterscheidung zwischen dem Verstehen in den Geisteswissenschaften und
dem Erklären in den Naturwissenschaften. Solange man das angeblich
Verstandene nicht zu erklären vermag und sich auch nicht zu erklären
bemüht, bleibt etwas Unbefriedigendes übrig. In diesem Zusammen-

") Gemeint sind die Variationsprinzipien der Mechanik wie das Prinzip

der kleinsten Wirkung u. a.
7) Bei Schiller werden Kultur und Zivilisation noch als Synonyme

gebraucht.

hang braucht nur auf die unüberbrückbaren Gegensätze in den
verschiedenen philosophischen Systemen verwiesen zu werden. Solange
man sich im 16. und 17. Jahrhundert auf das «Verstehen» unseres
Weltbildes beschränken zu können glaubte, konnten die Ptolemäi-
schen Irrtümer nicht überwunden und nur durch päpstliche Bullen und
Verbrennungen von Ketzern weiter aufrecht erhalten werden. Erst
als an die Stelle des Verstehens das Erklären trat, konnte sich ein
richtigeres Weltbild durchsetzen. Das Erklären ist immer die höhere Stufe
des Verstehens. Wohl kann man in der Lage sein, etwas angeblich
Verstandenes nicht erklären zu können; niemals aber wird man etwas
erklären können, was man noch nicht verstanden hat. Doch ist man
sich heute darüber klar, dass die Aufgabe der Naturwissenschaften
gar nicht einmal darin besteht, die Natur zu erklären. In seinem Nobel-
Vortrag vor der schwedischen Akademie 1963 betonte der Professor
an der Princeton University, Eugene P. Wigner [28], dass die Physik
sich nur bemüht, die Regelmässigkeiten im Verhalten ihrer Objekte
darzustellen, die man als Naturgesetze bezeichnet. Er behauptete,
dass gerade die Beschränkung des Erklärbaren in der Quantentheorie
die grösste bisherige Entdeckung in der Physik sei. Ganz anders ist
es mit der Kunst; Kunstwerke können weder verstanden noch erklärt,
sondern nur emotional aufgenommen werden. Sie sind nicht Erzeugnisse

des Verstandes, sondern seelische Emanationen.
Dann kam Houston Steward Chamberlain mit seinem umstrittenen

Werk [15] (Die Grundlagen des 19. Jahrhunderts), auf das sich der
Nationalsozialismus in seiner Rassentheorie so bequem stützen konnte
und das zur Verwirrung der Begriffe von Kultur und Zivilisation viel
beigetragen hat. Es heisst dort (S. 61):

«Was Kultur zu heissen einzig verdient, ist die Tochter schöpferischer

Freiheit, sagen wir kurz die Kunst, mit welch letzterer Philosophie

und Wissenschaft so eng verwandt ist. Was ausserhalb dieses
mikrokosmischen Kulturlebens steht, ist lediglich «Zivilisation»,
d. h. ein beständig höher potenziertes, zunehmend emsigeres, bequemeres

und unfreieres Ameisenstaatendasein:... Eine hochentwickelte
Zivilisation ist mit einer rudimentären Kultur vereinbar (z. B. Rom);
Athen dagegen weist eine Kulturstufe auf, gegen welche wir Europäer
des 19. Jahrhunderts in mancher Beziehung noch immer Barbaren
sind, verbunden mit einer Civilisation, welche wir vollauf berechtigt
sind, als wirklich barbarisch zu bezeichnen.»

Chamberlain, der in seiner soeben zitierten Definition der Kultur
die Technik ausgelassen hatte, weil er sie offenbar der Zivilisation
zurechnet, stempelt an anderer Stelle (S. 747) die Römer als kulturlos,
weil sie «im Laufe ihrer ganzen Geschichte nichts entdeckt und nichts
erfunden haben». Er geht über diesen Widerspruch glatt hinweg.
Wenn Industrie, Wirtschaft und Politik, die zum Zusammenleben der
Menschen gehören, mit «Zivilisation» abgetan werden sollen, dann
muss man sich darüber klar sein, dass Kultur ohne Zivilisation heute
nicht möglich ist.

Seien wir uns also darüber einig, dass jede schöpferische Leistung,
gleichviel, ob sie wissenschaftlicher, philosophischer, künstlerischer
oder technischer Art ist, eine kulturelle Leistung darstellt, die Phantasie

erfordert und die wir genau so gut als zivilisatorische bezeichnen
können. Das blosse Nachahmen und der gedankenlose Gebrauch der
Ergebnisse solcher Leistungen können, weil sie mit Kultur nichts zu
tun haben, auch nicht als Zivilisation bezeichnet werden, sondern sind

nur ein sichtbarer Ausdruck dafür, dass es in jeder Nation eine grosse
Zahl Menschen gibt, die sich zur Kultur rein rezeptiv oder gar
ablehnend verhalten.

Die Einwände, die in der Gegenwart gegen die Technik gerichtet
werden, betreffen nicht ihre grossartigen schöpferischen Leistungen,
sondern ihren gedankenlosen Gebrauch und Missbrauch. Aus Profitgier

wird die Produktion ins Uferlose gesteigert, und die
Massenerzeugnisse, die keine wahren Bedürfnisse befriedigen, lassen sich nur
durch zügellose Werbung absetzen. Vax erzwungener Gebrauch lenkt
die Menschen von der vernünftigen Ausführung ihrer Mussestunden
ab und dient nur der Verflachung. Ist die schöpferische Technik daran
schuld? Hat der Staat wirklich keine Mittel, um diese Lawine
aufzuhalten? Auf pharmazeutischem Gebiet ist ihm die Einschränkung
doch wunderbar gelungen: die chemischen Fabriken könnten ohne
Schwierigkeit schwere Schlaf- und Betäubungsmittel in beliebigen
Mengen herstellen und damit gute Geschäfte machen, wenn diese

Mittel nicht rezeptpflichtig wären. Hier hat sich der Staat der Ärzte
als vertrauenswürdiger sachverständiger Instanz bedient.

Wie manche Medikamente in kleinen Dosen als Heimittel dienen,
in grossen Dosen aber tödliche Gifte sind, so können auch andere
technische Erzeugnisse in vernünftigem Umfang segensreich, in
unbeschränkten Massen aber zu einer Plage und zu einem Fluch werden

658 Schweiz. Bauzeitung • 84. Jahrgang Haft 37 ¦ 15. September 1966



und zu schweren Schädigungen führen. Ist es ganz unmöglich, dass
hier ein vom Staat einzusetzender «Wirtschaftsrat» richtungweisend
und Übertreibungen verhindernd eingreift? Ich glaube, dass es sich
lohnen würde, diese Frage genau zu prüfen. Carl Friedrich von
Weizsäcker fordert in diesem Sinn, dass eine neue Moral des technischen
Handelns gefunden wird. Im Übersteigen des menschlichen Masses

liegt die eigentliche Gefahr, nicht in der sogenannten «Zivilisation».
Es handelt sich darum, ob der Mensch über die Technik verfügt,
oder ob über ihn verfügt wird.

Doch kehren wir zu unserem eigentlichen Thema zurück: Zu den
Spaltern von Kultur und Zivilisation gehört auch Oswald Spengler [10].
Seine düsteren Prophezeiungen hat er gerade mit dem Problem der
Zivilisation identifiziert. Auch Friedrich Nietzsche gehört in diese

Kategorie [29]. Er spricht von einem abgründigen Antagonismus von
Kultur und Zivilisation. Spengler sieht in der Zivilisation die Folge,
den Ausgang und das unausweichliche Schicksal der Kultur. Das

mag bei den Völkern des Altertums tatsächlich so gewesen sein. Emil
Gotschlich [30] bemerkte aber in seiner Heidelberger Rektoratsrede,
dass die Entwicklung sehr wohl auf beiden Bahnen gleichzeitig und
unabhängig erfolgen oder gar den umgekehrten Weg gehen kann,
indem ein Naturvolk zunächst in die Stufe der Zivilisation eintritt
und später der Segnungen der Kultur teilhaftig wird. Wir wollen hier
noch Gotschlichs Definitionen für Zivilisation und Kultur bringen:

«Wir definieren Zivilisation als die Gesamtheit aller derjenigen
Bestrebungen, die zu einem geordneten bürgerlichen Zusammensein
erforderlich sind. Bestrebungen, die einerseits die mögliche
Nutzbarmachung der Kräfte und Schätze der Natur erforschen, andererseits
dem Menschen selbst Rücksichtnahmen und Verzicht auf
ungezügelten Egoismus auferlegen.»

Darin steckt also eine Sittenlehre, ein ethischer Imperativ.
«Wir verstehen dagegen unter Kultur die Pflege und

Vervollkommnung aller Bestrebungen, die auf eine möglichst vollständige
Entfaltung der im Menschen gelegenen Anlagen des Geistes und
Körpers und auf eine Veredelung des gesamten menschlichen
Lebens abzielen. Danach sind sowohl Zivilisation wie Kultur berechtigt
und segensreich.»

Ich aber möchte hinzufügen, dass es dann sehr nahe liegt, beide
Definitionen zu einer einzigen verschmelzen zu lassen, und das, was
man darunter versteht, entweder als Kultur oder als Zivilisation im
Sinne von Synonymen zu bezeichnen.

4. Der Bildungswert der Technik
In unseren Tagen wird der fragliche Gegensatz von Kultur und

Zivilisation durch Betonung des Bildungswertes der Technik in einer
technisch gewordenen Welt erneut vertieft behandelt. Der Kampf der
traditionsfreieren Geister mit dem veralteten Bildungsideal nimmt
jetzt schon deswegen an Schärfe ab, weil die moderne Gesellschaft

von diesem Ideal automatisch immer mehr abrückt. Man kann das

an der ständigen Abnahme der Zahl klassischer Gymnasien verfolgen.
Ich habe zu zeigen versucht [9], wie man in der Schule extreme
Entwicklungen, die auf eine vollständige Streichung der alten Sprachen
hinzielen, vermeiden kann (wie sie in den USA und in der UdSSR
bereits erfolgt ist), wobei mein Vorschlag auf die Schaffung eines
einheitlichen Gymnasiums hinausläuft mit einem vernünftigen Pflicht-
mass Latein und einem wahlweisen Anteil Griechisch. Treffend sagt
der Göttinger Pädagoge Heinrich Roth [31]: « Die Krise der humanistischen

Bildung wird genau an der Technik offenbar, wenn sie diese,

statt sich ihr zu stellen, entweder dem Wildwuchs überlässt oder zum
Sündenbock stempelt... Ohne Einbeziehung der Technik bleibt
unsere Bildung Blendwerk, blosse Literatur, Träumerei an deutschen
Kaminen. Wir brauchen einen Geschichtsunterricht, der nicht die

Erfindung und die Auswirkungen des Motors, wohl aber die korrekte
Aufzählung der Abfolge der römischen Kaiser für eine Lappalie hält.»

Der Heidelberger Physiologe Hans Schaefer sagte [13], es sei ein

Irrtum zu glauben, dass das humanistische Bildungsideal von gestern
heute noch zu vertreten sei. Der Humanist von heute musste die
Essenz von Kultur- und Naturwissenschaften in seinem Kopf haben.

Er führt Bavink als Beispiel an [14].
Die Persönlichkeiten, die den Kulturwert der Technik als

Element der modernen Bildung anerkennen und von hoher Warte
überlegen verteidigen, stammen aus den verschiedensten Lagern. Ich nenne
hier nur Friedrich Dessauer, Wolfgang Schadewaldt, Theodor Litt,
Walter Gerlach, Siegfried Balke, Heinrich Roth, Helmut Schelsky [25],

Arnold Gehlen. Ihre Beiträge sind in zuständigen Kreisen beider Lager
so bekannt geworden, dass ich auf sie hier nicht näher einzugehen
brauche. Hervorzuheben ist aber die erfolgreiche Initiative des Vereins
Deutscher Ingenieure, der in seiner von PaulKoesslervait Unterstützung

durch Klaus Tuche! geleiteten Hauptgruppe «Mensch und Technik»
schon seit mehreren Jahren diese Probleme intensiv bearbeitet. Zu
den bereits bestehenden Ausschüssen «Philosophie und Technik»
sowie «Pädagogik und Technik» sollen demnächst noch zwei weitere
«Soziologie und Technik» sowie «Geschichte und Technik»
hinzukommen. Die Arbeiten dieser Hauptgruppe haben die Aufmerksamkeit

der Deutschen Forschungsgemeinschaft auf sich gelenkt, die ihre
Förderung zugesagt hat.

Aus einer Veröffentlichung von Heinrich Roth [31], der den Aus-
schuss «Pädagogik und Technik» leitet, möchte ich einen Satz zitieren:
«Lebenssteigerung (durch die Technik) und Lebenserhöhung (durch
den Geist) lassen sich so wenig trennen wie Zivilisation und Kultur,
was wir aber in Deutschland immer noch nicht glauben.» Dieses
Bekenntnis eines Nichttechnikers unterstützt meine These, dass es sich

um Synonyme handelt und dass man sehr gut mit einem einzigen
Ausdruck auskommen könnte, ganz gleich, ob es das deutsche Wort
«Kultur» oder das westeuropäische «Civilisation» ist. Die Redewendung

«Kultur und Zivilisation» sollte aber als Tautologie aufgegeben
werden.

Auch sollte man im «homo faber» nicht einen Gegensatz zum
«homo humanus» sehen, dagegen die Begriffe human und humanistisch

ebenso deutlich unterscheiden wie sozial und sozialistisch. Die
Beschäftigung mit alten Sprachen garantiert noch lange nicht die
Prägimg humaner Menschen. Ein homo faber, der z. B. als Ingenieur
in Konstruktionsbüros, in Werkstätten, auf Baustellen und in
Laboratorien sein Leben lang Menschen zu behandeln hat und nur bei
humaner Behandlung Erfolg haben kann, hat viel mehr Gelegenheit,
sich zum homo humanus zu entwickeln als mancher Vertreter anderer
Berufe, der jahrelang alte Sprachen studiert und sich schöngeistig
gebildet hat. Geisteswissenschaftler und Naturwissenschaftler müssen
zueinander finden; dazu ist es notwendig, dass die Geisteswissenschaftler

in der Technik nicht nur das Materielle, sogenannte «Zivilisatorische»

sehen, sondern ihr Bildungswerte zubilligen, und dass umgekehrt

die Techniker und Naturwissenschaftler über ihrer Berufsarbeit
nicht die grossen geistigen Verpflichtungen vergessen, denen sie als

Kulturteilhablgr verbunden sind. Es ist unerlässlich, das gesamte
geistige Tun der Menschen als Gesamtkulturleistung zu sehen, also eine

Kultursynthese anzustreben. Erinnern wir uns daran, dass die grossen
Naturwissenschaftler, die am Beginn der Neuzeit standen, Universal-
gelehrte im besten Sinne waren. Lassen wir also unangebrachte
Bezeichnungen fallen und schenken wir allen, die sich bemühen, human

zu leben und zu wirken, die ihnen gebührende Achtung.

Literaturverzeichnis
[1] Die Ausführungen in diesem Abschnitt stützen sich auf die Darstel¬

lung in Larousse du XXe siecle, Bd. 2, 1929, Stichworte «Civilisation»
und «Culture». Vgl. auch Petit Lar^gse illustre, 1937, und das
Wörterbuch von Sachs-Vülate.

[2] Oxford Dictionary, Wörterbuch Muret-Sanders.
[3] Das Concise Oxford Dictionary sagt dafür: «improvement by mental

or physical training».
[41 Im Wörterbuch Muret-Sanders, 1910, findet man: Kulturvolk civi-

lized nation; Kulturgeschichte history of civilisation; Kulturarbeit
civilizing work, humanising effort, und umgekehrt Zivilisation

civilization, culture (also synonym). Auch in Langenscheidts
Enzyklopädischem Wörterbuch, 1962, heisst es «ancient greek civilization».

[5] The Columbia Encyclopedia, Columbia University Press, New York.
[6] Funk und Wagnalls College Standard Dictionary of the English

Language. New York 1948, 1950 und 1958.

[7] Weltgeschichte der abendländischen Kultur, herausgegeben von
H. Boekhoff und F.Winzer, Georg Westermann Verlag, Braunschweig,
1963. Abschnitt «Athen» von G. L. Paulsen.

[8] /. Iselin, Geschichte der Menschheit, Basel, bei Johann Schweighauser,

1770; 5. Auflage 1786. Vgl. Fussnote 20.

[9] S. Plank, Zum Thema Naturwissenschaft, Technik und humanistische

Bildung, «Naturwissenschaften», Heft 4, 1963 (s. S. XI.) Auch
enthalten in «Technik als Büdungsaufgabe der Schulen», herausgeg. von
Heinrich Roth, Hermann Schroedel Verlag, Hannover (S. 51-59).

[10] Oswald Spengler (Der Untergang des Abendlandes) behauptet genau
das Gegenteil; er sieht in der Zivüisation die Folge, den Ausgang
und das unausweichliche Schicksal der Kultur.

[11] /. G. Herder, Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit,
Ges. Werke, Bd. XIII, S. 347.

[12] R. Plank, Reine und angewandte Wissenschaft, «Glastechnische Be¬

richte», Bd. 30, 1957, Heft 12, S. 497-502. Etwas erweitert abgedruckt
nach einem Vortrag in Biel in der Zeitschrift «Kälte-Rundschau»,
Foster-Verlag Zürich, Bd. 1 (1963), Heft 4, S. 49.

[13] H. ScAae/er.Äl-Zeitschrift, Bd. 106 (1964), Nr. 16, S. 683.

[14] B. Bavink, Ergebnisse und Probleme der Naturwissenschaften, Verlag
S. Hirzel, Leipzig, 7. Auflage, 1941.

Schweiz. Bauzeitung • 84. Jahrgang Heft 37 * 15. September 1966
659



[15] H. S. Chamberlain, Die Grundlagen des 19. Jahrhunderts, Verlag
F. Bruckmann, München, 1899.

[16] Theodor Genthe, Der Kulturbegriff bei Herder, Diss. Jena, 1902.
[17] R. Eucken, Die Lebensanschauungen der grossen Denker, S. 371.
[18] A. v. Harnack, Geschichte der Kgl. Preussischen Akademie der Wis¬

senschaften zu Berlin, Verlag G. Reimer, 1900, Bd. II, S. 81.
[19] A. L. Schlözer, Vorstellung seiner Universaltheorie, Göttingen und

Gotha - bei Johann Christian Dieterich, 1772.
[20] P. M. A. Regli, Diss. München 1919, Isaak Iselins Geschichte der

Menschheit, eine Vorarbeit zu J. G. Herders Ideen.
[21] Irmgard Taylor, Diss. Bryn Mawr College, Pennsylvania. Teildruck

in «Giessener Beiträge zur deutschen Philologie», Heft 62, 1938,
Verlag Univ.-Druckerei O. Kindt, Giessen.

[22] Herausgegeben von Bernhard Suphan, Berlin 1877-1913.
[23] Thomas Mann, In seinem Essay über Kleist. Auf diese Stelle habe

ich schon in meiner Arbeit [12] hingewiesen.
[24] .ff. Plank, Julius Robert Meyer, Zum hundertjährigen Bestehen des

Gesetzes der Erhaltung der Energie, «Die Naturwissenschaften», Bd.
30, 1942, Heft 20/21, S. 285, besonders S. 290/91.

[25] H. Schelsky, Bildung in der wissenschaftlichen Zivilisation, Beitrag in
«Natur und Geist» (Sendung des Saarländ'schen Rundfunks), Frankfurt

a. M. bei Vittorio Klostermann, 1964.
[25a] R. Wittram, Die Universität und die Fragwürdigkeit ihrer Traditionen

im «Die Universität, kritische Selbstbetrachtungen», Göttinger
Universitätsreden, Verlag van den Hoeck u. Ruprecht, Göttingen 1964.

[26] R. Plank, Alexander von Humboldt, Festrede anlässlich der Feier zum
100. Todestag, Karlsruher Akademische Reden, Neue Folge, Nr. 17,

Verlag C. F. Müller, Karlsruhe.
[27] «Kosmos», Stuttgart, J. G. Cotta'sche Buchhandlung, 1845, Bd. I,

S. 36.
[28] E. P. Wigner, Angewandte Chemie, Bd. 76 (1964), Nr. 17, S. 737.
[29] F. Nietzsche, Der Wille zur Macht, 1885.
[30] E. Gottschlich, Hygiene, Zivilisation und Kultur, Rektoratsrede

Heidelberg, 1929, Carl Winters Universitätsbuchhandlung.
[31] H. Roth, Technik als Element der Bildung - eine Gegenklage. Z-VDI,

Bd. 106 (1964), Nr. 22, S. 1106.
Es sei ferner verwiesen auf:

Joseph Niedermann, Kultur - Werden und Wandlungen des Begriffs
und seiner Ersatzbegriffe von Cicero bis Herder, Florenz 1941.
Leopold Ziegler, Das Wesen der Kultur, 1903.
T. S. Eliot, Zum Begriff der Kultur, 1961.
Hannelore Schell, Kultur und Zivilisation, Anfang einer sprachvergleichenden

Studie, Bonn 1959 (Pilot Studies II).
Artur Buchenau, Kultur und Zivilisation, Eine Studie zur Geschichte
der Sozialpädagogik, in: Natorp-Festschrift, Berlin/Leipzig 1924, S. 9.
Hermann J. Meyer, Die Technisierung der Welt, Herkunft, Wesen
und Gefahren, Tübingen 1961.
Diese Literaturstellen sind der Schrift «Kultur und Technik» von

Karlheinz Daniels entnommen, in «Büdung und Erziehung», Heft 4, 1964,
Verlag Schwann, Düsseldorf; vgl. die Fussnote auf der ersten Seite dieser
Arbeit.

Adresse des Verfassers: Prof. Dr.-Ing. Rudolf Plank, Techn.
Hochschule, Karlsruhe

Nekrologe
f Oberst Carl Georgi ist, wie bereist gemeldet, am 9. Februar

1966 nach monatelanger, tapfer ertragener Krankheit zur «Grossen
Armee» abberufen worden. In den Nachrufen in «Strasse und
Verkehr» Nr. 3, 1966, und in der «Schweiz. Bauzeitung» Nr. 31, S. 567,
1966, werden seine grossen Verdienste um unser Land als Bau-
Ingenieur im zivilen S^sor lobend und ehrend erwähnt. Auch wird
darin erwähnt, dass er es im Militär bis zum Grade eines
Genieobersten gebracht hat. Als einer seiner Waffenkameraden aus den
früheren Leutnants- und Hauptmanns-Jahren vermisse ich aber in
beiden Nachrufen einen Hinweis auf seinen militärischen Lebenslauf,
und ich danke der Redaktion der SBZ, dass sie mir Gelegenheit gibt,
dies hier nachzuholen.

Gemäss dem Dienstbüchlein von Carl Georgi hat er gegen 2700

Tage, also 7'/2 Jahre dem Vaterland gedient, worunter mehr als 5 Jahre
Aktivdienst in den Kriegsjahren 1914 bis 1918 und 1939 bis 1945.

Wenn man aber, wie der Schreibende, weiss, wie stark ein Kompanie-
und Bataülons-Kommandant und gar der Geniechef einer Division
- insbesondere während des letzten Weltkrieges - ausserdienstlich
belastet war, so darf man behaupten, dass Carl Georgi einen grossen
Teil der besten Jahre seines Lebens seiner militärischen Berufung nicht
geopfert, sondern freudig geschenkt hat. Für ihn war der Dienst mit
der Waffe eine selbstverständliche Pflicht. Dass er tatsächlich hiezu
berufen war, zeigte sich schon im Jahre 1918, als der junge Leutnant
Georgi als einziger Genie-Offizier der gesamten damaligen 5. Zürcher
Division in deren Sturmabteilung «Mariastein» aufgeboten wurde,
einer aus Draufgängern und Nahkämpfern zusammengesetzten Elite¬

trappe unserer Armee. Carl Georgi war damals der Typus des
entschlossenen, furchtlosen Sappeur-Leutnants, der für jedes Stosstrupp-
untemehmen zu haben war, der seine Untergebenen mit sich riss,
und den jeder Vorgesetzte für sich behalten wollte.

Ende der zwanziger Jahre kommandierten wir als Hauptleute
nebeneinander die I. und III. Kompanie des damals vom heutigen
alt Bundesrat Hans Streuli als Major befehligten alten Sappeur-
Bataillons 5, und auch damals war Carl Georgi für mich ein leuchten-
tes Vorbild eiserner Disziplin, treuer Pflichterfüllung und stets loyaler
Waffenkameradschaft. Als Major kommandierte er dann das Sap-
peur-Bataillon der alten 4. Division. Mit der neuen Truppenordnung
1938 wurde er als Geniechef zum Stab der neuen 5. Division unter
Oberstdivisionär Bircher versetzt, in welcher Stellung er den ganzen
Aktivdienst 1939/45 bestanden hat. Auch hier hat sich der geborene
«Kommandant» Carl Georgi, als Führungsgehilfe seines Divisionärs,
als Soldat, als Organisator, als Bauingenieur und nicht zuletzt als
Kamerad glänzend bewährt. Einer seiner Vorgesetzten hat ihn
charakterisiert: «Sachlich gut fundiertes Wissen, Blick für das Wesentliche
und Mögliche, grosses Geschick im Disponieren auf weite Sicht, volles

Vertrauen zu seinen Mitarbeitern, denen er darum grosse
Selbständigkeit einräumt» — eine glänzende, wohl nur selten erreichte
Qualifikation.

Wenn je, so gelten für Genie-Oberst Carl Georgi die ersten Zeilen
des alten schönen Soldatenliedes: «Ich hatf einen Kameraden, einen
bessern findst Du nitt!» Max Wegenstein, Küsnacht

t Ernst Brandenberger, Dr. sc. nat., SIA, GEP, von Flaach ZH,
geboren am 28. Febr. 1906, ETH 1925 bis 1928, ist am 5. September
unerwartet gestorben. Er wirkte seit 1933 als Privatdozent und seit
April 1947 als Professor für Werkstoffkunde und Materialprüfung in
physikalischer und chemischer Richtung an der ETH. Im Oktober
1949 wurde ihm die Direktion der Hauptabteilung B der EMPA
übertragen. Mit unermüdlicher Hingabe und grosser Begeisterung
widmete er sich dem Unterricht und der Forschung. Der Verlust für
die Hochschule und die EMPA ist gross und um so schmerzlicher,
als der auch um unsere Armee hochverdiente Oberstbrigadier
Brandenberger auf dem Höhepunkt seines Wirkens hinweggerafft wurde.

Buchbesprechungen
Die Unwirtlichkeit unserer Städte. Anstiftung zum Unfrieden. Von

Alexander Mltscherlich. Format 11x18 cm, 161 S. Frankfurt/Main
1965, Verlag Surkamp. Preis Fr. 3.60.

Auf eine Publikation des Direktors der psychosomatischen
Universitätsklinik von Heidelberg hinzuweisen, wäre eigentlich Sache

ausgewiesener Kapazitäten. Aber Prof. Mitscherlich ist wohl in der
Schweiz nicht so bekannt wie in Deutschland, und sein vorliegendes
Pamphlet, wie er es nennt, könnte wegen bescheidener Aufmachung
unterschätzt oder übersehen werden. Und doch füllt es in der Flut
der Kommentare zum Städtebau eine spürbare Lücke aus. Der
Verfasser ist dazu berufen, Aspekte ans Licht zu ziehen, die sonst nicht
im Vordergrund stehen. Er will dort «zum Unfrieden anstiften», wo
der Weg zu sinnvollen Lösungen durch Tabus und geistige Bequemlichkeit

verbaut ist.
Unter den Ländern, deren Städtebau Veranlassung zu einer

kritischen Stellungnahme war, wird die Schweiz zwar nicht aufgeführt.

Das ist aber kein Grund, sich nicht auch betroffen zu fühlen.
Dass Prof. Mitscherlich als Grundübel hinter vielen unerquicklichen
Verhältnissen den privaten Grundbesitz erkennt - und auch nennt -,
dass er auf eine bessere Lösung aus früheren Jahrhunderten hinweist,
bestätigt wohl die Unvoreingenommenheit des Aussenseiters. Der
Autor wendet sich aber auch gegen eben dieses Aussenseitertum der
Psychologen in städtebaulichen Belangen. Vielleicht wird seine
Auffassung mit der Zeit Allgemeingut: dass in Studiengruppen für Städtebau

neben andern Fachrichtungen auch die Psychologie vertreten sein

muss, genauer gesagt die Psychoanalyse.
Hannes Eimer, dipl. Arch., Regensberg

Neuerscheinungen
On the nodal Forces of the yield line Theory. By H. Molmann. Bulletin

No. 19. Structural Research Laboratory. Technical University ofDenmark.
24 p. Reprinted from Bygningsstatiske Meddelelser. K0benhavn 1965.

Technical University of Denmark. Price 12 kr.
A class of yield conditions for the cubic crystal System. By P. Thoft-

Christensen. Bulletin No. 20. Structural Research Laboratory. Technical
University of Denmark. Reprinted from Bygningsstatiske Meddelelser.
37 p. K0benhavn 1965, Technical University of Denmark. Price 6 kr.

660 Schweiz. Bauzeitung • 84. Jahrgang Heft 37 • 15. September 1966


	Kultur und Zivilisation

