Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung
Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 83 (1965)

Heft: 9

Artikel: Technik als gesellschaftliches Phdnomen: eine kritische
Auseinandersetzung mit Hannah Arendt

Autor: Tuchel, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-68106

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-68106
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Lagerplatz in den Behandlungsraum und nach abgeschlossenem Wen-
den und Reinigen wieder an den Ausgangsort zuriick. Welche Stunden-
leistung kann er bei welcher Fahrdistanz mit seinem Transportgerit
gerade noch bewdltigen ?

Die Zeitmessungen mit beladenen Versuchspaletten und einem
fur deren Transport wirklich geeigneten Hubstapler liefen unter
folgender Annahme: Der Hubstapler setzt im Behandlungsraum einen
Stapel zu pflegender Kise in den Kreislauf der Behandlungsapparatur.
Daneben greift er einen Stapel gewaschener Kédse und fahrt damit auf
einer Strecke von 60 m mit drei Kurven von 90 Grad in den Gér- oder
Lagerraum. Dort deponiert er seine Last, fihrt um 3 bis 5 m zuriick
und greift nach einer gleich langen Hinfahrt einen weiteren Stapel,
den er nach kurzer Riickfahrt und Wenden um 90 oder 180 Grad
wiederum in den Behandlungsraum fiihrt. Auch der Riickweg misst
60 m und besitzt drei Kurven von 90 Grad. Tabelle 2 nennt die zeit-
lichen Mittelwerte aus einer Hin- oder Riickfahrt. Vom Moment des
Absetzens eines Stapels bis zum Absetzen des ndchstfolgenden ver-
streicht somit beim

— Stapel zu 7 Paletten eine Zeit von 110 s (17 s pro Kise)
— Stapel zu 8 Paletten eine Zeit von 126 s (16 s pro Kise)

— Stapel zu 10 Paletten, wobei pro Transport unter realen Bedingungen
nur 5 Paletten gefiihrt werden konnen, eine Zeit von 2 x 113 s
(23 s pro Kise).

Somit ist bei Stapeln mit 7 bzw. 8 Késen ein grosser Aktions-
radius zu erwarten. Wie gross ist die Grenzdistanz, damit ein Hub-
stapler eine geforderte Stundenleistung der Behandlungsapparatur
gerade noch zu versorgen vermag (vgl. auch Tabelle 3)? Verarbeitet

Technik als gesellschaftliches Phianomen

die Apparatur stiindlich 240 Laibe, so ergibt dies an einer bestimmten
Stelle der Kette 15 s pro Emmentaler. Bei Stapeln zu 7 Kédsen muss
spitestens 105 s nach Absetzen eines Stapels in den Behandlungs-
kreislauf ein neuer eingefiihrt sein. Da das Anheben und Abstellen
zweier Stapel durch den Hubstapler in einem Ablauf 42 s benotigt,
betrigt die reine Fahrzeit 63 s. Bei einer mittleren Geschwindigkeit
des Hubstaplers von 1,58 m/s wird die Grenzdistanz rund 50 m. Fiir
Stapel zu 8 Paletten ergibt dieselbe Berechnung 56 m als Grenzdistanz.
Werden Stapel zu nur 5 Paletten gefiihrt, verringert sich die mogliche
Grenzdistanz fiir eine Stundenleistung von 240 Laiben auf 14,8 m!
Tabelle 3 nennt entsprechende Werte fiir Stundenleistungen von 250
bzw. 300 Kisen.

3. Ergebnis

Fiir ein Lager mit Einmann-Kette liegt unter den getroffenen
Voraussetzungen die giinstige Tagesannahme zwischen 70 und 80
Emmentalern.

Die einzelnen Stapel miissen 7, bei grosserer Tagesanfuhr 8 Kése
umfassen.

Die Lagerhallen sind derart anzuordnen und die Aufstellung der
Stapel darin ist so vorzunehmen, dass keine Distanzen von mehr als
rund 60 m zwischen Késeaufgabe im Behandlungsraum und Ent-
nahmestelle in den Lagerhallen entstehen.

Die Stundenleistung der Behandlungsapparatur kann auf 200
bis 300 Kise festgelegt werden.

Adresse des Verfassers: Dr. Franz Emch, Milchtechnisches Institut der
ETH, 8004 Ziirich, Eisgasse 8.

DK 1:62:301

Eine kritische Auseinandersetzung mit Hannah Arendt von Dr. Dr. Klaus Tuchel, Disseldorf

Vorbemerkung. Adolf Ostertag, dem dieser Beitrag zum 70. Geburts-
tag in Dankbarkeit fiir vielerlei Anregungen und wichtige Erkenntnisse
gewidmet ist, hat in zahlreichen Aufséitzen eine vertiefte, ihrer wahren
Bedeutung angemessene Betrachtung der Technik gefordert. Dabei hat
er die Probleme ihrer menschlichen Verwurzelung, ihres geistigen Ur-
sprungs, ihrer Verflochtenheit mit allen menschlichen Wirkbereichen
und schliesslich ihrer Verantwortung in den Vordergrund gestellt. Der
folgende Beitrag setzt sich mit einem der neueren philosophischen

Die Bemiihungen der grossen Philosophen unseres Jahrhunderts,
das Phdnomen Technik denkend zu durchdringen, sind nicht ganz so
selten, wie es auf der Seite der Ingenieure manchmal angenommen wird.
Sowohl Max Scheler wie Ortega y Gasset, Karl Jaspers wie Martin
Heidegger haben sich ausfiihrlich mit diesem Gegenstand beschiftigt
und ihre Gedanken dariiber zum Teil in eigenen Abhandlungen nieder-
gelegt. Wegen der darin verwendeten eigentiimlichen, vielfiltig variiert
auftretenden Begriffssysteme fdllt dem WNaturwissenschafter und
Ingenieur das Eindringen in diese im strengen Sinne philosophische
Gedankenwelt nicht immer leicht, wie sich ja auch umgekehrt der
Geisteswissenschafter schwer tut, technische Gegenstinde oder
Zusammenhénge richtig zu verstehen.

Diese Schwierigkeiten sollten uns nicht im gegenseitigen Gesprich
entmutigen, sondern es vielmehr erst recht zur unentbehrlichen
Aufgabe werden lassen, damit auf diese Weise die immer noch be-
stehende Kluft zwischen den Geisteswissenschaften einerseits und den
Natur- und Ingenieurwissenschaften anderseits endlich geschlossen
werden kann.

Vor einigen Jahren hat die heute in den USA lehrende Philo-
sophin Hannah Arendt, Schiilerin von Karl Jaspers und in
jingster Zeit durch ihr Buch {iber den Eichmann-Prozess weiten
Kreisen bekannt geworden, ein Werk vorgelegt, das eine sehr selb-
stdndige, vom gewohnten Klischeedenken abweichende Interpretation
der modernen Technik darstellt. Unter dem Titel «Vita Activa oder
Vom titigen Leben» versteht sie darin die Technik im wesentlichen
sozialphilosophisch, und schon aus diesem Grunde sind ihre Gedanken
einer eingehenderen Auseinandersetzung wert!). Thr liegt daran, die
Situation der europdischen Menschheit heute in erster Linie als ein
Gesellschaftsphdnomen zu verstehen. Die zentrale Frage des Buches:
was wir eigentlich tun, wenn wir titig sind, setzt zwei Einsichten als

1y Hannah Ahrendt: Vita Activa oder Vom titigen Leben. Stutt-
gart, W. Kohlhammer, 1960.

Schweiz. Bauzeitung + 83. Jahrgang Heft 9 - 4, Méarz 1965

Losungsversuche auseinander, denn — wie Adolf Ostertag immer wieder
betont hat — nur aus dem aufgeschlossenen Gesprdch der Vertreter ver-
schiedener Wissenschaftszweige kann ein angemessenes Verstdandnis der
Technik und damit unserer ganzen modernen Welt hervorgehen. Der
Aufsatz ist zugleich ein Gruss der VDI-Hauptgruppe Mensch und
Technik des Vereins Deutscher Ingenieure, deren Grundgedanken
A. Ostertag durch seine vielfdltige Arbeit an diesen Problemen so nahe-
steht.

unbezweifelbar voraus. Die eine ist die von der sozialen Einbettung
alles menschlichen Tuns schlechthin. Die Pluralitit des Menschen
wird nicht als Summation von Individuen, sondern nach Gen. 1, 27
als eine der Grundbedingtheiten des Menschenlebens verstanden, das
heisst, als eine conditio per quam und nicht als eine conditio sine qua
non. Die andere Einsicht besagt, das eigentlich Menschliche des
Menschen zeige sich in der Art und Weise seines Tétigseins. Zwar ldsst
sich durch die Beschreibung der Weisen seines Tétigseins keine Dar-
stellung von so etwas wie «Natur» oder «Wesen» des Menschen
erreichen, aber indem sein Tétigsein analysiert wird, wird der wesent-
lichste Teil seiner Bedingtheit oder seiner Bedingtheiten verstanden
und damit die Struktur seines Daseins erhellt. Fiir Hannah Arendt
verlagert sich daher die Fragestellung der philosophischen Anthro-
pologie von der Frage nach dem Wesen oder der Natur des Menschen
auf die Frage nach den Bedingtheiten des Menschen, und da die
Pluralitdt seines Lebens fiir sie eine der Grundvoraussetzungen seines
Daseins ist, wird die Anthropologie hier zur Frage nach dem Menschen
als Gesellschaftswesen, das heisst zur Frage nach einer sozialphilo-
sophischen Deutung seiner Situation.

1. Das Verhiiltnis von Arbeit und Herstellen

Die gesellschaftliche, pluralistische Verfasstheit des menschlichen
Daseins zeigt sich am klarsten in den Weisen seines Titigseins. Das
mag ein Hauptgrund dafiir sein, dass Hannah Arendt nicht auch das
Denken zum Gegenstand ihrer Uberlegungen macht, obgleich sie es
als reinste Form des Titigseins versteht. Ausserdem liegt ihr daran,
die Vita activa aus der Vorherrschaft der Vita contemplativa zu
befreien, wie sie ihr in der von der klassisch-humanistischen Tradition
vorgezeichneten hierarchischen Ordnung entgegentritt. Auch die von
Marx und Nietzsche herbeigefithrte Wende habe keineswegs das
Primat der Kontemplation beseitigt, weil auch sie die Titigkeiten
letztlich auf ein zentrales Grundanliegen des Menschen zuriickfiihren
wollten. Die Gliederungen und Unterschiede innerhalb der Vita activa,

139




von denen aus erst ihr Inhalt und ihre Bedeutung richtig erkannt
werden konne, seien immer verwischt oder nicht beachtet worden:
«Die modernen Umkehrungen der iiberkommenen Ordnung teilen
mit dieser die Uberzeugung, dass allen menschlichen Tétigkeiten ein
einziges zentrales Anliegen zugrunde liegen miisse, weil ohne ein solches
einigendes Prinzip Ordnung iiberhaupt nicht etabliert werden koénne.
Diese Uberzeugung ist aber nicht selbstversténdlich, und wenn ich
von der Vita activa rede, so setze ich voraus, dass die in ihr beschlos-
senen Titigkeiten sich nicht auf ein immer gleichbleibendes Grund-
anliegen ,des Menschen iiberhaupt* zuriickfithren lassen, und dass sie
ferner den Grundanliegen einer Vita contemplativa weder iiberlegen
noch unterlegen sind.» (S. 22)

Was uns an der unter diesen Voraussetzungen durchgefiihrten
Analyse der Arten des Tétigseins im Zusammenhang unserer Frage
nach der Technik besonders interessiert, ist die Tatigkeit des Her-
stellens, wie Hannah Arendt sie darstellt und dabei sowohl einerseits
vom Arbeiten als auch anderseits vom Handeln unterscheidet. Das
Modell, von dem sie nicht nur ihre Einteilung, sondern auch ihre
Wertmasstidbe herleitet, ist an einem idealisierten Bild der grie-
chischen Polis gewonnen, wie sie zur Zeit des Aristoteles da war?). Von
hier aus werden die drei Grundtitigkeiten folgendermassen charak-
terisiert: «Die Titigkeit der Arbeit entspricht dem biologischen
Prozess des menschlichen Korpers, der in seinem spontanen Wachs-
tum, Stoffwechsel und Verfall sich von Naturdingen nihrt, welche die
Arbeit erzeugt und zubereitet, um sie als Lebensnotwendigkeiten dem
lebendigen Organismus zuzufiihren. Die Grundbedingung, unter der
die Titigkeit des Arbeitens steht, ist das Leben selbst.

Im Herstellen manifestiert sich das Widernatiirliche eines von der
Natur abhiingigen Wesens, das sich der immerwéhrenden Wiederkehr
des Gattungslebens nicht fiigen kann und fiir seine individuelle Ver-
ginglichkeit keinen Ausgleich findet in der potentiellen Unvergéng-
lichkeit des Geschlechts. Das Herstellen produziert eine kiinstliche
Welt von Dingen, die sich den Naturdingen nicht einfach zugesellen,
sondern sich von ihnen dadurch unterscheiden, dass sie der Natur bis
zu einem gewissen Grade widerstehen und von den lebendigen Prozes-
sen nicht einfach zerrieben werden. In dieser Dingwelt ist menschliches
Leben zuhause, das von Natur in der Natur heimatlos ist; und die
Welt bietet Menschen eine Heimat in dem Masse, in dem sie mensch-
liches Leben iiberdauert, ihm widersteht und als objektiv-gegen-
standlich gegeniibertritt. Die Grundbedingung, unter der die Tétigkeit
des Herstellens steht, ist Weltlichkeit, ndmlich die Angewiesenheit
menschlicher Existenz auf Gegenstindlichkeit und Objektivitat.

Das Handeln ist die einzige Tétigkeit der Vita activa, die sich ohne
die Vermittlung von Materie, Material und Dingen direkt zwischen
Menschen abspielt. Die Grundbedingung, die ihr entspricht, ist das
Faktum der Pluralitit, nimlich die Tatsache, dass nicht ein Mensch,
sondern viele Menschen auf der Erde leben und die Welt bevolkern.»
(S. 14)

Der Begriff der Arbeit, fiir den wesentliche Ziige von Marx her-
geleitet werden, wird viel entschiedener als bei diesem auf das Bio-
logische bezogen. Der Mensch als Arbeitender kann nur als animal
laborans verstanden werden, denn als Arbeitender «kann er in der
Tat nichts wesentlich anderes sein als ein Tier, bestenfalls die hochste
der Tiergattungen, die die Erde bevolkern» (S. 79). Die klassische
Antike hat zwar grossen Wert auf die Unterscheidung des im &ffent-
lichen Raum der Polis sich abspielenden Handelns von dem im pri-
vaten Raum sich ereignenden Arbeiten und Herstellen gelegt, aber sie
hat Arbeiten und Herstellen ihrerseits nicht deutlich genug vonein-
ander unterschieden. Um eine solche Unterscheidung zu begriinden,
schliesst H. Arendt hier an ein Wort Lockes an, das «die Arbeit unseres
Korpers» vom «Werk unserer Hinde» unterscheidet, aber sie fiihrt auch
Belege der griechischen Klassik fiir diese Differenzierung heran.
Bei Homer ist die Handarbeit noch nicht verachtet gewesen. Sie wird
es erst, als das Handeln in der Polis zum Lebensinhalt der freien Biirger
wurde und von da aus die Beschiftigung mit den Notwendigkeiten des
Lebens und seiner Erhaltung als verdchtlich galt®). Auch die auf-
kommende Vorherrschaft des bios theoretikos gegeniiber dem bios

2) Alwin Diemer bemerkt in der bisher wohl griindlichsten Aus-
einandersetzung mit H. Arendts Buch hierzu kritisch, ob in dieser
Meinung nicht ein an Holderlin orientierter «romantischer Klassizis-
mus» vorliege, der die Autorin zum Idealisieren veranlasse, und er
bezweifelt daher, dass sich auf diese Weise ein zutreffendes Bild der
antiken Polis gewinnen lasse. (Der Mensch, sein Tun und die mensch-
liche Grundsituation. Kritische Betrachtungen zu H. Arendts Vita

Activa. «Zeitschrift fiir philosophische Forschung» 16 (1962), H. 1,
127 — 140.)
140

politikos trug dazu bei, den fundamentalen Unterschied zwischen
Arbeiten und Herstellen in den Hintergrund treten zu lassen.

Dieser Unterschied besteht, wie bereits angedeutet wurde, in der
unterschiedlichen Bezogenheit der beiden Tétigkeiten. Das Arbeiten
gehort zum weltlich vergeblichen Lebensprozess, ist auf die Schaffung
und den Verbrauch von Konsumgiitern aus und gehort damit als
Sicherung der Lebensnotwendigkeiten und des Lebensstandards «auf
das unterste Niveau menschlichen Titigseins iiberhaupt». Arbeiten
und Konsumieren sind nur zwei verschiedene Stadien im Kreislauf
des biologischen Lebensprozesses und damit beide in den Kreislauf
der Natur gebunden. Das Herstellen dagegen schafft anstelle der
Verbrauchsgegenstinde fiir den Konsum Dinge fiir den Gebrauch
und konstituiert auf diese Weise erst die Dinghaftigkeit, das heisst die
Bestindigkeit und Dauer der Welt.

2. Die Dinghaftigkeit der Welt

Fiir ihre Analyse der verschiedenen Tétigkeitsweisen orientiert
Hannah Arendt sich an dem sprachlichen Unterschied zwischen dem
Begriff «Arbeit» einerseits, der nach ihrer Deutung ganz auf den
Arbeitsprozess zur Beschaffung des lebensnotwendigen Unterhalts
bezogen ist, und dem Begriff «Werk» anderseits, der auf das iiber-
dauernde Produkt der Arbeit zu beziehen ist. Sie lehnt ausdriicklich
Marx’ Theorie einer Messung der Arbeitskraft an den Erfordernissen
des Lebensprozesses als subjektivistisch ab und verweist auf den
«objektiv gegenstindlichen Bestand der Welt», wie er sich in der
genannten sprachlichen Unterscheidung zeigt. Nicht die Produkte der
Arbeit, sondern die Produkte der Herstellung garantieren die Dauer-
haftigkeit und Bestindigkeit, ohne die eine Welt schlechthin unmdog-
lich wire: «Was die Verbrauchsgiiter fiir das Leben des Menschen
bedeuten, bedeuten die Gebrauchsgegenstidnde fiir seine Welt. Nur
weil sie auch in dieser gegenstdndlichenDingwelt tiberhaupt erscheinen,
kommt den Verbrauchsgiitern iiberhaupt Dinghaftigkeit zu (S.87).
Die Dinghaftigkeit wird den Dingen durch die «Werkttigkeit» ver-
lichen, als deren Resultat sie in Erscheinung treten. Arbeit wirkt also
nur insofern weltbildend, als sie nicht in der Erzeugung von Konsum-
giitern aufgeht und sich damit im Lebensprozess erschopft, insofern
sie also auf die Herstellung von Gebrauchsgiitern aus ist und damit
vom Arbeiten zum Herstellen wird*).

Die Weltdinge, und das heisst hier die hergestellten Dinge, haben
die Aufgabe, als die der Subjektivitidt des Menschen gegeniiberstehende
Objektivitdt das menschliche Leben zu stabilisieren, ihm eine Art
Heimat zu schaffen und dadurch die Dauerhaftigkeit der Welt zu
verbiirgen. Zwar sind die Gebrauchsgegenstdnde nicht von absoluter
Dauer, und die Grenze zwischen Abgenutztwerden und Verzehrt-
werden ldsst sich nicht scharf ziehen, aber das darf nicht dazu ver-
leiten, den bestehenden Unterschied zu verwischen oder zu leugnen.
Der Mensch erlebt die Dauerhaftigkeit und Bestidndigkeit der Welt
nicht an der Natur, deren Kreisprozess von Werden und Vergehen
ihm vielmehr gerade die Verginglichkeit der Welt bewusst werden
lasst. Daher kann der Mensch nur als Herstellender, als homo faber,
ein wahrhaft menschliches Leben fiihren. Gegeniiber der Vergeblich-
keit des Lebensprozesses errichtet er seine Welt, eine Schutzmauer und
Heimat, die aus Gegenstinden und Dingen besteht. So ergibt sich ein
eigentiimlich dialektischer Prozess. Vom Standpunkt der Natur aus
betrachtet, ist das Herstellen destruktiv, da es verdandernd in die Natur
eingreift: «Alles Herstellen ist gewalttdtig, und homo faber, der
Schopfer der Welt, kann sein Geschéft nur verrichten, indem er Natur
zerstort.» (S. 127) Vom Standpunkt des Herstellens und der dadurch
geschaffenen Welt aus gesehen, enthiillt sich die Arbeit als destruktiv-
verzehrend: «Das Arbeiten ist wie das Konsumieren primér ein
verzehrender Prozess, in dem Materie nicht verwandelt, sondern
zerstort wird, und die Gestalt, die die Arbeit ihrem ,Material® auf-
prigt, ist nur die Priparierung fiir die bevorstehende Vernichtung»
(S.91).

3) S. 63. Bemerkenswert der an anderer Stelle von H. Arendt
gegebene Hinweis: «Die Ansicht moderner Historiker, dass die Antike
das Arbeiten und das Herstellen verachtete, weil nur Sklaven damit
befasst waren, ist ein Vorurteil. Das Altertum meinte umgekehrt, dass
man Sklaven notig habe, weil es notwendige Beschiftigungen gibt, die
ihrer Natur nach ,sklavisch’ sind, ndmlich dem Leben und seiner
Notdurft versklavt.» (S. 78.)

4) H. Arendt wirft Marx die Verwechslung von Eigenschaften
des Arbeitens und des Herstellens vor, so dass er die Produktivitit
der Arbeit statt im Herstellen von Weltdingen im Erarbeiten von aus-
reichenden Konsumgiitern sah. Vgl. S. 81f.

Schweiz. Bauzeitung - 83. Jahrgang Heft 9 - 4. Mérz 1965




Der bei allem Herstellen wirksam werdenden Gewalttitigkeit ent-
spricht die Beschreibung dessen, was Erfindung heisst. Sie wird von
Hannah Arendt als Uberlistung der Natur verstanden, insofern
ndmlich die Bestimmung der Naturdinge vorwiegend im Vergehen
und Verzehrtwerden anstatt in der Besténdigkeit liegt. Die Bestindig-
keit wird dem Ding durch zwei Vorginge verliechen. Der eine besteht
darin, dass alles Herstellen unter Leitung eines Modells oder Ent-
wurfs erfolgt, das ausserhalb des Herstellenden selbst existiert. Diese
unabhéngige und dauernde Existenz wird von Hannah Arendt im
Sinne der platonischen Idee interpretiert. Zwar benutzt Plato seine
Ideenlehre dazu, um philosophische Erfahrungen mitzuteilen, aber er
greift dabei stets auf Beispiele aus der Praxis des Herstellens zuriick.
Daran wird sichtbar, wie sehr die dem Herstellen vorangehenden
Entwiirfe ausserhalb und unabhingig vom Herstellenden und vom
Herstellungsprozess vorhanden sind. Die Bestindigkeit und Einzig-
keit des Modells iiberdauert auch den Prozess der Herstellungs). Auf
das andere Moment, das den Dingen den Charakter des Dauernden,
Welthaften beilegt, wurde bereits hingewiesen. Es liegt darin, dass die
Dinge gebraucht und nicht verbraucht werden. Dem biologischen
Kreislauf von Arbeit und Verzehr steht die endliche und lineare Folge
von Herstellung und Produkt gegeniiber. Im hergestellten Ding kommt
der Herstellungsprozess an ein Ende, und Hannah Arendt verweist
zum Beleg dafiir an mehreren Stellen auf den Satz von Karl Marx:
«Der Prozess erlischt im Produkt» (S. 130).

3. Homo faber und Animal laborans

In den Begriffen des homo faber einerseits und des animal
laborans anderseits fasst Hannah Arendt die anthropologische Be-
deutung ihrer Unterscheidung von Herstellen und Arbeiten zusammen,
indem sie eine Antwort auf die Frage zu geben versucht, welchen
Zwecken das Arbeiten und das Herstellen jeweils zu dienen hat. Das
Arbeiten, so lautet die Folgerung aus dem von ihr gegebenen Ansatz,

5) Aechnlich versteht auch Friedrich Dessauer die Erfindung als
Auffinden einer im 4. Reich pristabilierten Losungsgestalt im Sinne
einer platonischen Idee, obgleich er das Objektive und Bestindige der
Technik gelegentlich auch aus den Objekten selbst ableitet. (Vgl. Streit
um die Technik, 2. Aufl. 1958, S. 153 ff. und 235.) Doch unterscheidet
er sich von H. Arendt grundlegend darin, dass er die technische Arbeit
als Einheit versteht und nicht durch Zuordnung zum Arbeiten bzw.
Herstellen jeweils verschieden bewertet.

dient der Erleichterung des Lebens und der Lebensnotdurft, wie sie
in den subjektiven Bediirfnissen da ist. Dementsprechend muss sich
auch die Rolle der Geridte und Werkzeuge dem animal laborans
anders darstellen als dem homo faber. Die vom homo faber erfun-
denen und hergestellten Werkzeuge verlieren als Hilfsmittel des
Arbeitens ihren instrumentalen Charakter, weil im Arbeiten «Zweck
und Mittel gar nicht getrennt genug auftreten, um iiberhaupt scharf
auseinandergehalten und geschieden werden zu konnen». Der Arbeits-
prozess wird nicht von einem im Modell festgehaltenen Zweck noch
von einem Produkt beherrscht, sondern von der rhythmischen Be-
wegung des Prozesses selbst, in die der Arbeitende hineingezwungen
wird. Insofern der Mensch ein Arbeitender ist, wird er also von den
Erfordernissen seiner Werkzeuge oder vom mechanisierten Takt seiner
Maschinen bestimmt. In diesem Bestimmtwerden zeigt sich die Be-
dingtheit seines Daseins.

Von diesen Thesen aus werden die Bemerkungen verstdndlich,
die Hannah Arendt zur Bedeutung der Automation und zur Verinde-
rung der Welt durch die Maschine macht. In der Automation nimlich
spitzt sich die Entlastung des Arbeitenden durch den automatischen
Prozess in der Weise zu, dass der Arbeitende von der Arbeit voll-
kommen entlastet wird und der Prozess, die reine Funktion, als be-
stimmende Instanz iibrigbleibt. Das fiir das Herstellen entscheidende
Zweck-Mittel-Verhéltnis kann sich umkehren, so dass die Beant-
wortung der Frage, «welche Gegenstidnde denn iiberhaupt produziert
werden sollen, ausschliesslich von den Moglichkeiten der Maschine
abhédngig wird». Es ist daher zwecklos geworden, die Maschinenwelt
nach ihrer Zweckdienlichkeit zu befragen. Weder der Zweck noch der
Nutzen fiir den Menschen sind mehr den Erdterungen des Problems
der Technik angemessen, denn deren Absicht kann nicht mehr
anthropozentrisch verstanden werden. Vielmehr beginnen die Ma-
schinen und Apparate zu unserem biologischen Leben zu gehéren,
wie es denn iiberhaupt angemessen erscheint, die Technik weniger als
das Produkt bewusster menschlicher Bemiihung als vielmehr als
biologischen Vorgang zu begreifen®).

Die Kennzeichnung des homo faber dagegen riickt diesen in die
Nihe des politisch Handelnden und betont die eigentlich menschliche
Seite seiner Tétigkeit: «Homo faber ... hat seine Werkzeuge und

6) S. 139 unter Berufung auf W. Heisenberg, Das Naturbild der
heutigen Physik, 1955, S. 14 f.

Diese Skizze entstand anlésslich eines Betriebsausfluges der Bauzeitung

}»’ava Lkl

— Ve oo e
g 2
-t

i

}

Schweiz. Bauzeitung - 83. Jahrgang Heft 9 + 4. Méarz 1965

{-'&(:«u;’(‘&.

v
Vom,

Griiva. 10 S 19LP

Bectiobly - fal

141




Geriite erfunden, um mit ihnen eine Welt zu errichten, aber nicht,
oder doch nicht primdr, um dem menschlichen Lebensprozess zu
Hilfe zu kommen.» (S. 137.) Der unmittelbar gegebene Zweck seines
Tuns ist nicht der Mensch, sondern ein Gegenstand in seiner ihm eige-
nen Dauer und Welthaftigkeit. Freilich kann dieser Gegenstand im
Arbeitsprozess benutzt werden, aber dieser Nutzen ist sekundar und
entfernt das Ding von dem ihm urspriinglich beigegebenen Zweck.
Sofern der Lebensprozess sich der Gegenstinde beméchtigt, sie in den
Rhythmus seines Verbrauchens mit hineinzieht, werden die Dinge
selbst denaturiert, und der Mensch entfremdet sich der Welt.

Diese Wandlung des Verhiltnisses von Ding und Mensch ist es,
die Hannah Arendt in der Neuzeit meint beobachten zu kénnen und
als ein Verhingnis empfindet. In dem Augenblick, da der Mensch
von der durch die griechische Klassik konsequent durchgehaltenen
Verachtung allen Herstellens abging, begab er sich auf einen Weg, der
ihn in zunehmendem Masse der Welt entfremdete. Diese Entfremdung
beginnt noch nicht beim Herstellen, das ja seinerseits dem Schaffen
von Welt dient. Es beginnt aber dort, wo der Mensch zum «Mass
aller Gebrauchsdinge» gemacht wird und damit auch in bezug auf
die Weltdinge anthropozentrisch zu denken anféingt. Der homo faber
wird vom Hersteller und Bewohner zum Herrn der Welt, der sich als
Endzweck versteht und die dauernde und Dauer verbiirgende Welt-
haftigkeit in den alles verzehrenden Lebensprozess hinein auflost. Der
Sieg des animal laborans iiber den homo faber steht am Ende der
Neuzeit. Zundchst wird das Handeln durch das Herstellen ersetzt?),
und schliesslich wird das Herstellen zur Funktion des Lebensprozesses
degradiert. An die Stelle der frither im Handeln und im Herstellen
erfahrenen Welthaftigkeit der Welt ist die Weltlosigkeit und das nur
der Selbstreflexion zugéngliche Bewusstsein getreten, und an die Stelle
der «potentiellen Unverginglichkeit des politischen Gemeinwesens
des Altertums» trat «der potentiell unvergéngliche Lebensprozess des
Menschengeschlechts», der durch die Arbeit das Einzelleben dem
Gattungsleben einfiigt. Die Arbeitergesellschaft verwandelt sich
schliesslich in eine Gesellschaft von Jobholdern und 16st damit das
Dasein des Menschen in blosses Funktionieren auf. Die Hoffnung der
Menschheit liegt darin, dass in den Werken der Kunst und im Handeln
der Politiker durch das Tétigsein der Wenigen die eigentlich mensch-
liche Welt und das menschliche Handeln bewahrt bleibt. Zwar lédsst
H. Arendt das Denken als reinste Form der Tétigkeit in seiner Be-
deutung fiir die Zukunft der Menschheit durchaus gelten, aber von
der Philosophie erwartet sie weniger Hoffnungsvolles als vom Tatig-
sein der Kiinstler und der politisch Handelnden. Denn Intelligenz-
prozesse sind wesentlich weltlos (S. 160), und die Philosophen ent-
weder nur Wissenschaftstheoretiker oder Ausdrucksorgane des Zeit-
und Weltgeistes mit dem Bemiihen, «etwas zu verstehen und sich mit
einer Wirklichkeit ,zu versohnen, die ohne ihre Mitwirkung zustande-
gekommen war.» (S.287.) Der menschliche Geist hat auf keinem
anderen Gebiete wie auf dem des philosophischen Denkens durch die
Entwicklung der Neuzeit Einbussen erlitten, «und es ist kaum auszu-
machen, was die entscheidende Ursache dieses Verlustes ist, das neue
Primat des Titigseins vor allen menschlichen Vermogen oder der
Wahrheitsverlust selbst, nimlich das Verschwinden eines Wahrheits-
begriffes, der fiir die gesamte abendlidndische Tradition massgebend
gewesen ist.»

4., Kritische Bemerkungen

Wenn zu Hannah Arendts Werk gesagt worden ist, seine Begriffe
blieben verschwommen und sein Schluss zeige keine eindeutigen
Resultate, so muss das nicht unbedingt ein durchschlagendes Argu-
ment gegen die Grundgedanken dieses Buches sein — konnte doch
diese eigentiimliche Ungewissheit der Wirklichkeit entsprechen, wie
sie heute da ist und wie sie sich nicht in eindeutiger Begriff lichkeit er-
fassen ldsst. So versteht es wohl auch die Autorin selbst, wenn sie
gelegentlich von den Unvorhersehbarkeiten spricht, die mit allem
Handeln untrennbar verbunden sind und den Handelnden wie auch
den Herstellenden schuldig werden lassen. Aber es konnte sein, dass
sich in der grundlegenden Einteilung, die dem Werke zugrunde liegt,
Unstimmigkeiten befinden, die sowohl eine klare Begrifflichkeit als
auch einen eindeutigen Schluss und eine angemessene Bewertung der
Technik erschweren. Solch eine Unstimmigkeit scheint in der Art der

7) S. 225. Wo Handeln, auf dessen Bedeutung als oberste poli-
tische Titigkeit wir hier nicht niiher eingehen konnen, als Mittel zur
Erreichung von Zwecken verstanden wird, geriit es in die Niéhe des
Herstellens und wird damit degradiert.

142

Unterscheidung des Herstellens vom Arbeiten zu liegen, und auf sie
soll daher an dieser Stelle zundchst aufmerksam gemacht werden.

Es wurde bereits erwihnt, dass Hannah Arendt selbst die Schwie-
rigkeit dieser Unterscheidung bemerkt hat. Sowohl bei der begriff-
lichen Trennung des 6ffentlichen Raumes vom privaten Haushalt als
auch bei der eigentlichen Unterscheidung von Arbeiten und Her-
stellen weist sie selbst darauf hin und sagt ausdriicklich, in gewissem
Sinne fielen diese beiden Titigkeiten zusammen. Dass sie in dem Tun
des antiken Handwerkers — und dementsprechend auch spéterhin —
dennoch nicht ein und dasselbe sind, belegt sie vor allem aus dem
Unterschied, den Plato zwischen der Handwerkskunst einerseits und
der zusitzlichen Kunst des Gelderwerbs anderseits macht. Plato fiihrte
die letztere, so meint Hannah Arendt, gerade ein, weil er die Kunst
des Geldverdienens nicht als Teil der Handwerkskunst, sondern als
zusitzliche techné verstand, die in die gleiche Kategorie wie die
Haushaltskunst gehort. Selbst wenn aber diese Interpretation der
platonischen techné mistharnétiké zutreffend sein sollte, miisste doch
die Frage gestellt werden, ob diese Unterscheidung in der Aufzdhlung
der technai einen so grundlegenden Wesensunterschied des technischen
Herstellens im Gegensatz zum technischen Arbeiten begriinden kann.

Diese kritische Frage bedeutet keineswegs, dass die Unterschie-
denheit beider Titigkeitsarten, auf die ja auch Friedrich Dessauer in
seiner Differenzierung zwischen Erfiillungswert und Tauschwert aus-
driicklich hingewiesen hat, hier geleugnet werden soll. Das technische
Geriit als zu gebrauchendes Produkt ist etwas anderes als das tech-
nische Geriit als zu handelnde Ware. Lisst sich diese Unterschieden-
heit in der Funktion einerseits und in der Betrachtungsweise anderer-
seits jedoch auf die Gegenstandswelt aufteilen? Wir meinen, so richtig
der Hinweis auf den Unterschied von Arbeiten und Herstellen auch
ist, ldsst er sich doch nicht auf die Dinge anwenden, und schon gar
nicht auf die Menschen. Indem die Menschen herstellen, arbeiten sie,
und indem sie arbeiten, stellen sie Dinge her. Diese Dinge sind sowohl
Dinge des Verbrauchs wie des Gebrauchs, und die Uberginge zwi-
schen beiden Arten sind fliessend, wie Hannah Arendt auch gelegent-
lich zugibt. Auch die kurzfristig zu verbrauchenden Konsumgiiter
werden technisch «hergestellt» und unterscheiden sich in ihrem Pro-
duktionsprozess moglicherweise kaum von dem Gebrauchsgut, das
eine lingere Existenz besitzt. Kann dann aber ernstlich behauptet
werden, der mechanisierte oder automatisierte Arbeitsprozess konne
ein Teil des Lebensprozesses werden? Gewiss gehoren die Arbeits-
prozesse zu den Bedingtheiten des menschlichen Daseins, und ihr
Einfluss auf unsere Lebensbedingungen und unsere Lebensanschau-
ung darf nicht unterschitzt werden. Aber es ist doch wohl nicht be-
rechtigt, daraus bereits den Sieg des animal laborans iiber den homo
faber herzuleiten. Denn es liessen sich auch Zeichen dafiir finden und
Beispiele heranfiihren, die in der Neuzeit eher einen Sieg des Her-
stellens iiber das Leben und seinen Prozess erkennen liessen, und die
zwar eine Verdnderung, nicht aber ein Verschwinden der Welterfah-
rung des modernen Menschen belegen konnten.

Mit ihrer Aussage von der Dauerhaftigkeit des Hergestellten,
von der Aufgabe der Gegenstinde, dem Menschen eine Heimat und
Geborgenheit zu verschaffen, verleiht Hannah Arendt der Technik
und dem technischen Schaffen scheinbar einen hohen Rang. Aber
indem sie eben dieses Schaffen kiinstlich in die beiden angeblich ver-
schiedenartigen Tétigkeiten des Arbeitens und des Herstellens auf-
teilt und das im biologischen Lebensprozess aufgehende Arbeiten
iiber das Dauerhaftigkeit verleihende Herstellen den Sieg erringen
lisst, missversteht sie die Aufgabe der Technik insgesamt wieder.
Denn das technische Schaffen hat es seit jeher mit beidem zu tun,
sowohl mit der Sicherung und Gewihrung des téglichen Lebens und
seiner Bediirfnisse als auch mit der Gestaltung der Natur, die dem
Menschen eine menschliche Heimat gibt. Die Uberlegungen, zu denen
Hannah Arendt uns veranlasst, sind gewiss gedankenreich und in
vielem anregend, aber da sie Zusammengehoriges auseinandertrennen,
tragen sie wenig zur Uberwindung des noch bestehenden Gegensatzes
von Technik-Leben bei. Wohl aber konnen sie, indem sie die Gefahr
des Verlustes der Welt und der Flucht in die absolut gesetzte Selbst-
reflexion heraufbeschworen, uns zum Achten auf jene Ideen ermutigen,
die dem Leben und mit ihm zugleich der Technik eine wahrhaft
menschliche Ordnung zu geben vermaogen.

Adresse des Verfassers: Dr. Dr. Klaus Tuchel, Verein Deutscher
Ingenieure, Hauptgruppe Mensch und Technik, 4 Diisseldorf 10, Post-
fach 10 250.

Schweiz. Bauzeitung - 83, Jahrgang Heft 9 « 4, Mérz 1965




	Technik als gesellschaftliches Phänomen: eine kritische Auseinandersetzung mit Hannah Arendt

