
Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 83 (1965)

Heft: 9

Artikel: Technik als gesellschaftliches Phänomen: eine kritische
Auseinandersetzung mit Hannah Arendt

Autor: Tuchel, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-68106

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-68106
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lagerplatz in den Behandlungsraum und nach abgeschlossenem Wenden

und Reinigen wieder an den Ausgangsort zurück. Welche Stundenleistung

kann er bei welcher Fahrdistanz mit seinem TransportgeraB?
gerade noch bewältigen?

Die Zeitmessungen mit beladenen Versuchspaletten und einem
für deren Transport wirklich geeigneten Hubstapler liefen unter
folgender Annahme : Der Hubstapler setzt im Behandlungsraum einen
Stapel zu pflegender Käse in den Kreislauf der Behandlungsapparatur.
Daneben greift er einen Stapel gewaschener Käse und fährt damit auf
einer Strecke von 60 m mit drei Kurven von 90 Grad in den Girr oder
Lagerraum. Dort deponiert er seine Last, fährt um 3 bis 5 m zurück
und greift nach einer gleich langen Hinfahrt einen weiteren Stapel,
den er nach kurzer Rückfahrt und Wenden um 90 oder 180 Grad
wiederum in den Behandlungsraum führt. Auch der Rückweg misst
60 m und besitzt drei Kurven von 90 Grad. Tabelle 2 nennt die
zeitlichen Mittelwerte aus einer Hin- oder Rückfahrt. Vom Moment des
Absetzens eines Stapels bis zum Absetzen des nächstfolgenden
verstreicht somit beim

- Stapel zu 7 Paletten eine Zeit von 110 s (17 s pro Käse)

- Stapel zu 8 Paletten eine Zeit von 126 s (16 s pro Käse)

- Stapel zu 10 Paletten, wobei pro Transport unter realen Bedingungen
nur 5 Paletten geführt werden können, eine Zeit von 2 x 113 s

(23 s pro Käse).

Somit ist bei Stapeln mit 7 bzw. 8 Käsen ein grosser Aktionsradius

zu erwarten. Wie gross ist die' CnSenzdistanz, damit ein
Hubstapler eine geforderte Stundenleistung der Behandlungsapparatur
gerade noch zu versorgen vermag (vgläabch Tabelle 3)? Verarbeitet

die Apparatur stündlich 240 Laibe, so ergibt dies an einer bestimmten
Stelle der Keße 15 s pro Emmentaler. Bei Stapeln zu 7 Käsen muss
spätestens 105 s nach Absetzen eines Stapels in den Behandlungskreislauf

ein neuer eingeführt sein. Da das Anheben und Abstellen
zweier Stapel du rch den Hubstapler in einem Ablauf 42 s benötigt,
beträgt die reine Fahrzeit 63 s. Bei einer mittleren Geschwindigkeit
des Hubstaplers von 1,58 m/s wird die Grenzdistanz rund 50 m. Für
Stapel zu 8 Paletten ergibt dieselbe Berechnung 56 m als Grenzdistanz.
Werden Stapel zu nur 5 Paletten geführt, verringert sich die mögliche
Grenzdistanz für eine Stundenleistung von 240 Laiben auf 14,8 m!
Tabelle 3 nennt entsprechende Werte für Stundenleistungen von 250
bzw. 300 Käsen.

3. Ergebnis
Für ein Lager mit Einmann-Kette liegt unter den getroffenen

Voraussetzungen die günstige Tagesannahme zwischen 70 und 80
Emmentalern.

Die einzelnen Stapel müssen 7, bei grösserer Tagesanfuhr 8 Käse
umfassen.

Die Lagerhallen sind derart anzuordnen und die Aufstellung der
Stapel darin ist so vorzunehmen, dass keine Distanzen von mehr als
rund 60 m zwischen Käseaufgabe im Behandlungsraum und
Entnahmestelle in den Lagerhallen entstehen.

Die Stundenleistung der Behandlungsapparatur kann auf 200
bis 300 Käse festgelegt werden.

Adresse des Verfassers: Dr. Franz Emch, Muchtechnisches Institut der
ETH, 8004 Zürich, Eisgasse 8.

Technik als gesellschaftliches Phänomen
Eine kritische Auseinandersetzung mit Hannah Arendt von Dr. Dr. Klaus Tuchel, Düsseldorf

DK 1:62:301

Vorbemerkung. Adolf Ostertag, dem dieser Beitrag zum 70. Geburtstag

in Dankbarkeit für vielerlei Anregungen und wichtige Erkenntnisse
gewidmet ist, hat in zahlreichen Aufsätzen eine vertiefv^ahrer wahren
Bedeutung angemessene Betrachtung der Technik gefordert. Dabei hat
er die Probleme ihrer menschlichen Verwurzelung, ihres geistigen
Ursprungs, ihrer Verflochtenheit mit allen menschlichen Wirkbereichen
und schliesslich ihrer Verantwortung in den Vordergrund gestellt. Der
folgende Beitrag setzt sich mit einem der neueren philosophischen

Lösuiigsversitche auseinander, denn - wie Adolf Ostertag immer wieder
betont hat - nur aus dem aufgeschlossenen Gespräch der Vertreter
verschiedener Wissenschaftszweige kann ein angemessenes Verständnis der
Technik und damit unserer ganzen modernen Welt hervorgehen. Der
Aufsatz ist zugleich ein Gruss der VDI-Hauptgruppe Mensch und
Technik des Vereins Deutscher Ingenieure, deren Grundgedanken
A. Ostertag durch seine vielfältige Arbeit an diesen Problemen so ndhe-
steht.

Die Bemühungen der grossen Philosophen unseres Jahrhunderts,
das Phänomen Technik denkend zu durchdringen, sind nicht ganz so
selten, wie es auf der Seite der Ingenieure manchmal angenommen wird.
Sowohl Max Scheler wie Ortega y Gasset, Karl Jaspers wie Martin
Heidegger haben sich ausführlich mit diesem Gegenstand beschäftigt
und ihre Gedanken darüber zum Teil in eigenen Abhandlungen niedergelegt.

Wegen der darin verwendeten eigentümlichen, vielfältig variiert
auftretenden Begriffssysteme fällt dem Naturwissenschafter und
Ingenieur das Eindringen in diese im strengen Sinne philosophische
Gedankenwelt nicht immer leicht, wie sich ja auch umgekehrt der
Geisteswissenschafter schwer tut, technische Gegenstände oder
Zusammenhänge richtig zu verstehen.

Diese Schwierigkeiten sollten uns nicht im gegenseitigen Gespräch
entmutigen, sondern es vielmehr erst recht zur unentbehrlichen
Aufgabe werden lassen, damit auf diese Weise die immer noch
bestehende Kluft zwischen den Geisteswissenschaften einerseits und den
Natur- und Ingenieurwissenschaften anderseits endlich geschlossen
werden kann.

Vor einigen Jahren hat die heute in den USA lehrende
Philosophin Hannah Arendt, Schülerin von Karl Jaspers und in
jüngster Zeit durah ihr Buch über den Eichmann-Prozess weiten
Kreisen bekannt geworden, ein Werk vorgelegt, das eine sehr
selbständige, vom gewohnten Klischeedenken abweichende Interpretation
der modernen Technik darstellt. Unter dem Titel «Vita Activa oder
Vom tätigen Leben» versteht sie darin die Technik im wesentlichen
sozialphilosophisch, und schon aus diesem Grunde sind ihre Gedanken
einer eingehenderen Auseinandersetzung wert1). Ihr liegt daran, die
Situation der europäischen Menschheit heute in erster Linie als ein
Gesellschaftsphänomen zu verstehen. Die zen trale Frage des Buches :

was wir eigentlich tun, wenn wir tätig sind, setzt zwei Einsichten als

*) Hannah Ahrendt: Vita Activa oder Vom tätigen Leben. Stuttgart,

W. Kohlhammer, 1960.

unbezweifelbar voraus. Die eine ist die von der sozialen Einbettung
alles menschlichen Tuns schlechthin. Die Pluralität des Menschen
wird nicht als Summation von Individuen, sondern nach Gen. 1, 27
als eine der Grundbedingtheiten des Menschenlebens verstanden, das
heisst, als eine conditio per quam und nicht als eine conditio sine qua
non. Die andere Einsicht besagt, das eigentlich Menschliche des
Menschen zeige sich in der Art und Weise seines Tätigseins. Zwar lässt
sich durch die Beschreibung der Weisen seines Tätigseins keine
Darstellung von so etwas wie «Natur» oder «Wesen» des Menschen
erreichen, aber indem sein Tätigsein analysiert wird, wird der wesentlichste

Teil seiner Bedingtheit oder seiner Bedingtheiten verstanden
und damit die Struktur seines Daseins erhellt. Für Hannah Arendt
verlagert sich daher die Fragestellung der philosophischen Anthropologie

von der Frage nach dem Wesen oder der Natur des Menschen
auf die Frage nach den Bedingtheiten des Menschen, und da die
Pluralität seines Lebens für sie eine der Grundvoraussetzungen seines
Daseins ist, wird die Anthropologie hier zur Frage nach dem Menschen
als Gesellschaftswesen, das heisst zur Frage nach einer sozialphilosophischen

Deutung seiner Situation.

1. Das Verhältnis von Arbeit und Herstellen
Die gesellschaftliche, pluralistische Verfasstheit des menschlichen

Daseins zeigt sich am klarsten in den Weisen seines Tätigseins. Das
mag ein Hauptgrund dafür sein, dass Hannah Arendt nicht auch das
Denken zum Gegenstand ihrer Überlegungen macht, obgleich sie es
als reinste Form des Tätigseins versteht. Ausserdem liegt ihr daran,
die Vita activa aus der Vorherrschaft der Vita contemplativa zu
befreien, wie sie ihr in der von der klassisch-humanistischen Tradition
vorgezeichneten hierarchischen Ordnung entgegentritt. Auch die von
Marx und Nietzsche herbeigeführte Wende habe keineswegs das
Primat der Kontemplation beseitigt, weil auch sie die Tätigkeiten
letztlich auf ein zentrales Grundanliegen des Menschen zurückführen
wollten. Die Gliederungen und Unterschiede innerhalb der Vita activa,

Schweiz. Bauzeitung • 83. Jehrgang Heft 9 • 4. März 1966 139



von denen aus erst ihr Inhalt und ihre Bedeutung richtig erkannt
werden könne, seien immer verwischt oder nicht beachtet worden:
«Die modernen Umkehrungen der überkommenen Ordnung teilen
mit dieser die Überzeugung, dass allen menschlichen Tätigkeiten ein

einziges zentrales Anliegen zugrunde liegenmüsse, weil ohne ein solches

einigendes Prinzip Ordnung überhaupt nicht etabliert werden könne.
Diese Überzeugung ist aber nicht selbstverständlich, und wenn ich
von der Vita activa rede, so setze ich voraus, dass die in ihr beschlossenen

Tätigkeiten sich nicht' auf ein immer gleichbleibendes
Grundanliegen ,des Menschen überhaupt' zurückführen lassen, und dass sie

ferner den Grundanliegen einer Vita contemplativa weder überlegen
noch unterlegen sind.» (S. 22)

Was uns an der unter diesen Voraussetzungen durchgeführten
Analyse der Arten des Tätigseins im Zusammenhang unserer Frage
nach der Technik besonders interessiert, ist die Tätigkeit des

Hersteilens, wie Hannah Arendt sie darstellt und dabei sowohl einerseits

vom Arbeiten als auch anderseits vom Handeln unterscheidet. Das
Modell, von dem sie nicht nur ihre Einteilung, sondern auch ihre
Wertmasstäbe herleitet, ist an einem idealisierten Bild der
griechischen Polis gewonnen, wie sie zur Zeit des Aristoteles da war2). Von
hier aus werden die drei Grundtätigkeiten folgendermassen
charakterisiert: «Die Tätigkeit der Arbeit entspricht dem biologischen
Prozess des menschlichen Körpers, der in seinem spontanen Wachstum,

Stoffwechsel und Verfall sich von Naturdingen nährt, welche die

Arbeit erzeugt und zubereitet, um sie als Lebensnotwendigkeiten dem
lebendigen Organismus zuzuführen. Die Grundbedingung, unter der
die Tätigkeit des Arbeitens steht, ist das Leben selbst.

Im Herstellen manifestiert sich das Widernatürliche eines von der

Natur abhängigen Wesens, das sich der immerwährenden Wiederkehr
des Gattungslebens nicht fügen kann und für seine individuelle
Vergänglichkeit keinen Ausgleich findet in der potentiellen Unvergäng-
lichkeit des Geschlechts. Das Herstellen produziert eine künstliche
Welt von Dingen, die sich den Naturdingen nicht einfach zugesellen,
sondern sich von ihnen dadurch unterscheiden, dass sie der Natur bis

zu einem gewissen Grade widerstehen und von den lebendigen Prozessen

nicht einfach zerrieben werden. In dieser Dingwelt ist menschliches
Leben zuhause, das von Natur in der Natur heimatlos ist; und die
Welt bietet Menschen eine Heimat in dem Masse, in dem sie menschliches

Leben überdauert, ihm widersteht und als objektiv-gegenständlich

gegenübertritt. Die Grundbedingung, unter der die Tätigkeit
des Hersteilens steht, ist Weltlichkeit, nämlich die Angewiesenheit
menschlicher Existenz auf Gegenständlichkeit und Objektivität.

Das Handeln ist die einzige Tätigkeit der Vita activa, die sich ohne
die Vermittlung von Materie, Material und Dingen direkt zwischen
Menschen abspielt. Die Grundbedingung, die ihr entspricht, ist das

Faktum der Pluralität, nämlich die Tatsache, dass nicht ein Mensch,
sondern viele Menschen auf der Erde leben und die Welt bevölkern.»
(S. 14)

Der Begriff der Arbeit, für den wesentliche Züge von Marx
hergeleitet werden, wird viel entschiedener als bei diesem auf das

Biologische bezogen. Der Mensch als Arbeitender kann nur als animal
laborans verstanden werden, denn als Arbeitender «kann er in der

Tat nichts wesentlich anderes sein als ein Tier, bestenfalls die höchste
der Tiergattungen, die die Erde bevölkern» (S. 79). Die klassische

Antike hat zwar grossen Wert auf die Unterscheidung des im öffentlichen

Raum der Polis sich abspielenden Handelns von dem im
privaten Raum sich ereignenden Arbeiten und Herstellen gelegt, aber sie

hat Arbeiten und Herstellen ihrerseits nicht deutlich genug voneinander

unterschieden. Um eine solche Unterscheidung zu begründen,
schliesst H. Arendt hier an ein Wort Lockes an, das «die Arbeit unseres

Körpers» vom«Werk unsererHände»unterscheidet, aber sie führt auch
Belege der griechischen Klassik für diese Differenzierung heran.
Bei Homer ist die Handarbeit noch nicht verachtet gewesen. Sie wird
es erst, als das Handeln in der Polis zum Lebensinhalt der freien Bürger
wurde und von da aus die Beschäftigung mit den Notwendigkeiten des

Lebens und seiner Erhaltung als verächtlich galt3). Auch die
aufkommende Vorherrschaft des bios theoretikos gegenüber dem bios

2) Alwin Dlemer bemerkt in der bisher wohl gründlichsten
Auseinandersetzung mit H. Arendts Buch hierzu kritisch, ob in dieser
Meinung nicht ein an Hölderlin orientierter «romantischer Klassizismus»

vorliege, der die Autorin zum Idealisieren veranlasse, und er
bezweifelt daher, dass sich auf diese Weise ein zutreffendes Bild der
antiken Polis gewinnen lasse. (Der Mensch, sein Tun und die menschliche

Grundsituation. Kritische Betrachtungen zu H. Arendts Vita
Activa. «Zeitschrift für philosophische Forschung» 16 (1962), H. 1,

127 — 140.)

politikos trug dazu bei, den fundamentalen Unterschied zwischen

Arbeiten und Herstellen in den Hintergrund treten zu lassen.

Dieser Unterschied besteht, wie bereits angedeutet wurde, in der
unterschiedlichen Bezogenheit der beiden Tätigkeiten. Das Arbeiten
gehört zum weltlich vergeblichen Lebensprozess, ist auf die Schaffung
und den Verbrauch von Konsumgütern aus und gehört damit als

Sicherung der Lebensnotwendigkeiten und des Lebensstandards «auf
das unterste Niveau menschlichen Tätigseins überhaupt». Arbeiten
und Konsumieren sind nur zwei verschiedene Stadien im Kreislauf
des biologischen Lebensprozesses und damit beide in den Kreislauf
der Natur gebunden. Das Herstellen dagegen schafft anstelle der
Verbrauchsgegenstände für den Konsum Dinge für den Gebrauch
und konstituiert auf diese Weise erst die Dinghaftigkeit, das heisst die
Beständigkeit und Dauer der Welt

2. Die Dinghaftigkeit der Welt
Für ihre Analyse der verschiedenen Tätigkeitsweisen orientiert

Hannah Arendt sich an dem sprachlichen Unterschied zwischen dem

Begriff «Arbeit» einerseits, der nach ihrer Deutung ganz auf den

Arbeitsprozess zur Beschaffung des lebensnotwendigen Unterhalts
bezogen ist, und dem Begriff «Werk» anderseits, der auf das
überdauernde Produkt der Arbeit zu beziehen ist. Sie lehnt ausdrücklich
Marx' Theorie einer Messung der Arbeitskraft an den Erfordernissen
des Lebensprozesses als subjektivistisch ab und verweist auf den

«objektiv gegenständlichen Bestand der Welt», wie er sich in der

genannten sprachlichen Unterscheidung zeigt. Nicht die Produkte der

Arbeit, sondern die Produkte der Herstellung garantieren die
Dauerhaftigkeit und Beständigkeit, ohne die eine Welt schlechthin unmöglich

wäre: «Was die Verbrauchsgüter für das Leben des Menschen

bedeuten, bedeuten die Gebrauchsgegenstände für seine Welt. Nur
weil sie auch in dieser gegenständlichenDingwelt überhaupt erscheinen,
kommt den Verbrauchsgütern überhaupt Dinghaftigkeit zu (S.87).

Die Dinghaftigkeit wird den Dingen durch die «Werktätigkeit»
verliehen, als deren Resultat sie in Erscheinung treten. Arbeit wirkt also

nur insofern weltbildend, als sie nicht in der Erzeugung von Konsumgütern

aufgeht und sich damit im Lebensprozess erschöpft, insofern
sie also auf die Herstellung von Gebrauchsgütern aus ist und damit

vom Arbeiten zum Herstellen wird4).

Die Weltdinge, und das heisst hier die hergestellten Dinge, haben
die Aufgabe, als die der Subjektivität des Menschen gegenüberstehende

Objektivität das menschliche Leben zu stabilisieren, ihm eine Art
Heimat zu schaffen und dadurch die Dauerhaftigkeit der Welt zu
verbürgen. Zwar sind die Gebrauchsgegenstände nicht von absoluter
Dauer, und die Grenze zwischen Abgenutztwerden und Verzehrtwerden

lässt sich nicht scharf ziehen, aber das darf nicht dazu
verleiten, den bestehenden Unterschied zu verwischen oder zu leugnen.
Der Mensch erlebt die Dauerhaftigkeit und Beständigkeit der Welt
nicht an der Natur, deren Kreisprozess von Werden und Vergehen
ihm vielmehr gerade die Vergänglichkeit der Welt bewusst werden
lässt. Daher kann der Mensch nur als Herstellender, als homo faber,
ein wahrhaft menschliches Leben führen. Gegenüber der Vergeblichkeit

des Lebensprozesses errichtet er seine Welt, eine Schutzmauer und
Heimat, die aus Gegenständen und Dingen besteht. So ergibt sich ein
eigentümlich dialektischer Prozess. Vom Standpunkt der Natur aus
betrachtet, ist das Herstellen destruktiv, da es verändernd in die Natur
eingreift: «Alles Herstellen ist gewalttätig, und homo faber, der
Schöpfer der Welt, kann sein Geschäft nur verrichten, indem er Natur
zerstört.» (S. 127) Vom Standpunkt des Hersteilens und der dadurch
geschaffenen Welt aus gesehen, enthüllt sich die Arbeit als
destruktivverzehrend: «Das Arbeiten ist wie das Konsumieren primär ein
verzehrender Prozess, in dem Materie nicht verwandelt, sondern
zerstört wird, und die Gestalt, die die Arbeit ihrem .Material'
aufprägt, ist nur die Präparierung für die bevorstehende Vernichtung»
(S. 91).

8) S. 63. Bemerkenswert der an anderer Stelle von H. Arendt
gegebene Hinweis: «Die Ansicht moderner Historiker, dass die Antike
das Arbeiten und das Herstellen verachtete, weil nur Sklaven damit
befasst waren, ist ein Vorurteil. Das Altertum meinte umgekehrt, dass

man Sklaven nötig habe, weil es notwendige Beschäftigungen gibt, die
ihrer Natur nach ,sklavisch' sind, nämlich dem Leben und seiner
Notdurft versklavt.» (S. 78.)

4) H. Arendt wirft Marx die Verwechslung von Eigenschaften
des Arbeitens und des Herstellens vor, so dass er die Produktivität
der Arbeit statt im Herstellen von Weltdingen im Erarbeiten von
ausreichenden Konsumgütern sah. Vgl. S. 81 f.

140 Schweiz. Bauzeitung • 83. Jahrgeng Heft 9 ¦ 4. März 1965



Der bei allem Herstellen wirksam werdenden Gewalttätigkeit
entspricht die Beschreibung dessen, was Erfindung heisst. Sie wird von
Hannah Arendt als Überlistung der Natur verstanden, insofern
nämlich die Bestimmung der Naturdinge vorwiegend im Vergehen
und Verzehrtwerden anstatt in der Beständigkeit hegt. Die Beständigkeit

wird dem Ding durch zwei Vorgänge verliehen. Der eine besteht
darin, dass alles Herstellen unter Leitung eines Modells oder
Entwurfs erfolgt, das ausserhalb des Herstellenden selbst existiert. Diese
unabhängige und dauernde Existenz wird von Hannah Arendt im
Sinne der platonischen Idee interpretiert. Zwar benutzt Plato seine
Ideenlehre dazu, um philosophische Erfahrungen mitzuteilen, aber er
greift dabei stets auf Beispiele aus der Praxis des Hersteilens zurück.
Daran wird sichtbar, wie sehr die dem Herstellen vorangehenden
Entwürfe ausserhalb und unabhängig vom Herstellenden und vom
Herstellungsprozess vorhanden sind. Die Beständigkeit und Einzigkeit

des Modells überdauert auch den Prozess der Herstellung5). Auf
das andere Moment, das den Dingen den Charakter des Dauernden,
Welthaften beilegt, wurde bereits hingewiesen. Es Hegt darin, dass die
Dinge gebraucht und nicht verbraucht werden. Dem biologischen
Kreislauf von Arbeitund Verzehr steht die endliche und lineare Folge
von Herstellung und Produkt gegenübefi5m hergestellten Ding kommt
der Herstellungsprozess an ein Ende, und Hannah Arendt verweist
zum Beleg dafür an mehreren Stellen auf den Satz von Karl Marx:
«Der Prozess erlischt im Produkt» (S. 130).

3. Homo faber und Animal laborans
In den Begriffen des homo faber einerseits und des animal

laborans anderseits fasst Hannah Arendt die anthropologische
Bedeutung ihrer Unterscheidung von Herstellen und Arbeiten zusammen,
indem sie eine Antwort auf die Frage zu geben versucht, welchen
Zwecken das Arbeiten und das Herstellen jeweils zu dienen hat. Das
Arbeiten, so lautet die Folgerung aus dem von ihr gegebenen Ansatz,

3) Aehnlich versteht auch Friedrieh Dessauer aie, Erfindung als
Auffinden einer im 4. Reich prästabilierten Lösungsgestalt im Sinne
einer platonischen Idee, obgleich er das Objektive und Beständige der
Technik gelegentlich auch aus den Objekten selbst ableitet (Vgl. Streit
um die Technik, 2. Aufl. 1958, S. 153 ff. und 235.) Doch unterscheidet
er sich von H. Arendt grundlegend darin, dass er die technische Arbeit
als Einheit versteht und nicht durch Zuordnung zum Arbeiten bzw.
Herstellen jeweils verschieden bewertet.

dient der Erleichterung des Lebens und der Lebensnotdurft, wie sie
in den subjektiven Bedürfnissen da ist. Dementsprechend muss sich
auch die Rolle der Geräte und Werkzeuge dem animal laborans
anders darstellen als dem homo faber. Die vom homo faber erfundenen

und hergestellten Werkzeuge verlieren als Hilfsmittel des
Arbeitens ihren instrumentalen Charakter, weil im Arbeiten «Zweck
und Mittel gar nicht getrennt genug auftreten, um überhaupt scharf
auseinandergehalten und geschieden werden zu können». Der Arbeits-
prozess wird nicht von einem im Modell festgehaltenen Zweck noch
von einem Produkt beherrscht, sondern von der rhythmischen
Bewegung des Prozesses selbst, in die der Arbeitende hineingezwungen
wird. Insofern der Mensch ein Arbeitender ist wird er also von den
Erfordernissen seiner Werkzeuge oder vom mechanisierten Takt seiner
Maschinen bestimmt. In diesem Bestimmtwerden zeigt sich die
Bedingtheit seines Daseins.

Von diesen Thesen aus werden die Bemerkungen verständlich,
die Hannah Arendt zur Bedeutung der Automation und zur Veränderung

der Welt durch die Maschine macht In der Automation nämlich
spitzt sich die Entlastung des Arbeitenden durch den automatischen
Prozess in der Weise zu, dass der Arbeitende von der Arbeit
vollkommen entlastet wird und der Prozess, die reine Funktion, als
bestimmende Instanz übrigbleibt Das für das Herstellen entscheidende
Zweck-Mittel-Verhältnis kann sich umkehren, so dass die
Beantwortung der Frage, «welche Gegenstände denn überhaupt produziert
werden sollen, ausschliesslich von den Möglichkeiten der Maschine
abhängig wird». Es ist daher zwecklos geworden, die Maschinenwelt
nach ihrer Zweckdienlichkeit zu befragen. Weder der Zweck noch der
Nutzen für den Menschen sind mehr den Eröterungen des Problems
der Technik angemessen, denn deren Absiebt kann nicht mehr
anthropozentrisch verstanden werden. Vielmehr beginnen die
Maschinen und Apparate zu unserem biologischen Leben zu gehören,
wie es denn überhaupt angemessen erscheint, die Technik weniger als
das Produkt bewusster menschlicher Bemühung als vielmehr als
biologischen Vorgang zu begreifen6).

Die Kennzeichnung des homo faber dagegen rückt diesen in die
Nähe des politisch Handelnden und betont die eigentlich menschliche
Seite seiner Tätigkeit: «Homo faber.. .hat seine Werkzeuge und

e) S. 139 unter Berufung auf W. Heisenberg, Das Naturbild der
heutigen Physik, 1955, S. 14 f.

Diese Skizze entstand anlässlich eines Betriebsausfluges der Bauzeitung

[ComIM

w-llkw
T%(^i(*»V icM^

\ "%K

m
milUförtüHu*.

"*'*' jj?--'-'

<*¦ *"-VÄt I JBT-- 3
ßörpr-f

'mm

w^~\s
*Vhï^ -'-"i1""*-*

<Z fr*,,,* >e -H4U ffjrj

Schweiz. Bauzeitung ¦ 83. Jahrgang Heft 9 ¦ 4. März 1965 141



Geräte erfunden, um mit ihnen eine Welt zu errichten, aber nicht,
oder doch nicht primär, um dem menschlichen Lebensprozess zu
Hilfe zu kommen.» (S. 137.) Der unmittelbar gegebene Zweck seines

Tuns ist nicht der Mensch, sondern ein Gegenstand in seiner ihm eigenen

Dauer und Welthaftigkeit Freilich kann dieser Gegenstand im
Arbeitsprozess benutzt werden, aber dieser Nutzen ist sekundär und
entfernt das Ding von dem ihm ursprünglich beigegebenen Zweck.
Sofern der Lebensprozess sich der Gegenstände bemächtigt, sie in den

Rhythmus seines Verbrauchens mit hineinzieht werden die Dinge
selbst denaturiert, und der Mensch entfremdet sich der Welt.

Diese Wandlung des Verhältnisses von Ding und Mensch ist es,
die Hannah Arendt in der Neuzeit meint beobachten zu können und
als ein Verhängnis empfindet. In dem Augenblick, da der Mensch

von der durch die griechische Klassik konsequent durchgehaltenen
Verachtung allen Herstellern abging, begab er sich auf einen Weg, der
ihn in zunehmendem Masse der Welt entfremdete. Diese Entfremdung
beginnt noch nicht beim Herstellen, das ja seinerseits dem Schaffen

von Welt dient. Es beginnt aber dort, wo der Mensch zum «Mass
aller Gebrauchsdinge» gemacht wird und damit auch in bezug auf
die Weltdinge anthropozentrisch zu denken anfängt. Der homo faber
wird vom Hersteller und Bewohner zum Herrn der Welt, der sich als
Endzweck versteht und die dauernde und Dauer verbürgende
Welthaftigkeit in den alles verzehrenden Lebensprozess hinein auflöst. Der
Sieg des animal laborans über den homo faber steht am Ende der
Neuzeit. Zunächst wird das Handeln durch das Herstellen ersetzt7),
und schliesslich wird das Herstellen zur Funktion des Lebensprozesses
degradiert An die Stelle der früher im Handeln und im Herstellen
erfahrenen Welthaftigkeit der Welt ist die Weltlosigkeit und das nur
der Selbstreflexion zugängliche Bewusstsein getreten, und an die Stelle
der «potentiellen Unvergänglichkeit des politischen Gemeinwesens
des Altertums» trat «der potentiell unvergängliche Lebensprozess des

Menschengeschlechts», der durch die Arbeit das Einzelleben dem
Gattungsleben einfügt. Die Arbeitergesellschaft verwandelt sich
schliesslich in eine Gesellschaft von Jobholdern und löst damit das
Dasein des Menschen in blosses Funktionieren auf. Die Hoffnung der
Menschheit liegt darin, dass in den Werken der Kunst und im Handeln
der Politiker durch das Tätigsein der Wenigen die eigentlich menschliche

Welt und das menschliche Handeln bewahrt bleibt Zwar lässt
H. Arendt das Denken als reinste Form der Tätigkeit in seiner
Bedeutung für die Zukunft d*r Menschheit durchaus gelten, aber von
der Philosophie erwartet sie weniger Hoffnungsvolles als vom Tätigsein

der Künstler und der politisch Handelnden. Denn Intelligenzprozesse

sind wesentlich weltlos (S. 160), und die Philosophen
entweder nur Wissenschaftstheoretiker oder Ausdrucksorgane des Zeit-
und Weltgeistes mit dem Bemühen, «etwas zu verstehen und sieb mit
einer Wirklichkeit ,zu versöhnen', die ohne ihre Mitwirkung
zustandegekommen war.» (S. 287.) Der menschliche Geist hat auf keinem
anderen Gebiete wie auf dem des philosophischen Denkens durch die
Entwicklung der Neuzeit Einbussen erlitten, «und es ist kaum
auszumachen, was die entscheidende Ursache dieses Verlustes ist, das neue
Primat des Tätigseins vor allen menschlichen Vermögen oder der
Wahrheitsverlust selbst, nämlich das Verschwinden eines Wahrheitsbegriffes,

der für die gesamte abendländische Tradition massgebend

gewesen ist.»

4. Kritische Bemerkungen

Wenn zu Hannah Arendts Werk gesagt worden ist, seine Begriffe
blieben verschwommen und sein Schluss zeige keine eindeutigen
Resultate, so muss das nicht unbedingt ein durchschlagendes Argument

gegen die Grundgedanken dieses Buches sein - könnte doch
diese eigentümliche Ungewissheit der Wirklichkeit entsprechen, wie
sie heute da ist und wie sie sich nicht in eindeutiger Begrifflichkeit
erfassen lässt. So versteht es wohl auch die Autorin selbst, wenn sie

gelegentlich von den Unvorhersehbarkeiten spricht, die mit allem
Handeln untrennbar verbunden sind und den Handelnden wie auch
den Herstellenden schuldig werden lassen. Aber es könnte sein, dass

sich in der grundlegenden Einteilung, die dem Werke zugrunde liegt,
Unstimmigkeiten befinden, die sowohl eine klare Begrifflichkeit als
auch einen eindeutigen Schluss und eine angemessene Bewertung der
Technik erschweren. Solch eine Unstimmigkeit scheint in der Art der

Unterscheidung des Hersteilens vom Arbeiten zu liegen, und auf sie

soll daher an dieser Stelle zunächst aufmerksam gemacht werden.

Es wurde bereits erwähnt, dass Hannah Arendt selbst die Schwie-

rigkeit dieser Unterscheidung bemerkt hat Sowohl bei der begrifflichen

TÜnnung des öffentlichen Raumes vom privaten Haushalt als
auch bei der eigentlichen Unterscheidung von Arbeiten und
Herstellen weist sie selbst darauf hin und sagt ausdrücklich, in gewissem
Sinne fielen diese beiden Tätigkeiten zusammen. Dass sie in dem Tun
des antiken Handwerkers - und dementsprechend auch späterhin -
dennoch nicht ein und dasselbe sind, belegt sie vor allem aus dem

Unterschied, den Plato zwischen der Handwerkskunst einerseits und
der zusätzlichen Kunst des Gelderwerbs anderseits macht. Plato führte
die letztere, so meint Hannah Arendt, gerade ein, weil er die Kunst
des Geldverdienens nicht als Teil der Handwerkskunst, sondern als
zusätzliche techné verstand, die in die gleiche Kategorie wie die
Haushaltskunst gehört Selbst wenn aber diese Interpretation der
platonischen techné mistharnétiké zutreffend sein sollte, müsste doch
die Frage gestellt werden, ob diese Unterscheidung in der Aufzählung
der technai einen so grundlegenden Wesensunterschied des technischen
Hersteilens im Gegensatz zum technischen Arbeiten begründen kann.

Diese kritische Frage bedeutet keineswegs, dass die Unterschie-
denheit beider Tätigkeitsarten, auf die ja auch Friedrich Dessauer in
seiner Differenzierung zwischen ErfüTlungswert und Tauschwert
ausdrücklich hingewiesen hat, hier geleugnet werden soll. Das technische
Gerät als zu gebrauchendes Produkt ist etwas anderes als das
technische Gerät ab zu handelnde Ware. Lässt sich diese Unterschieden-
heit in der Funktion einerseits und in der Betrachtungsweise andererseits

jedoch auf die Gegenstandswelt aufteilen Wir meinen, so richtig
der Hinweis auf den Unterschied von Arbeiten und Herstellen auch
ist, lässt er sich doch nicht auf die Dinge anwenden, und schon gar
nicht auf die Menschen. Indem die Menschen herstellen, arbeiten sie,
und indem sie arbeiten, stellen sie Dinge her. Diese Dinge sind sowohl
Dinge des Verbrauchs wie des Gebrauchs, und die Übergänge
zwischen beiden Arten sind fliessend, wie Hannah Arendt auch gelegentlich

zugibt Auch die kurzfristig zu verbrauchenden Konsumgüter
werden technisch «hergestellt» und unterscheiden sich in ihrem Pro-
duktionsprozess möglicherweise kaum von dem Gebrauchsgut das

eine längere Existenz besitzt Kann dann aber ernstlich behauptet
werden, der mechanisierte oder automatisierte Arbeitsprozess könne
ein Teil des Lebensprozesses werden? Gewiss gehören die
Arbeitsprozesse zu den Bedingtheiten des menschlichen Daseins, und ihr
Einfluss auf unsere Lebensbedingungen und unsere Lebensanschauung

darf nicht unterschätzt werden. Aber es ist doch wohl nicht
berechtigt, daraus bereits den Sieg des animal laborans über den homo
faber herzuleiten. Denn es Hessen sich auch Zeichen dafür finden und
Beispiele heranführen, die in der Neuzeit eher einen Sieg des
Hersteilens über das Leben und seinen Prozess erkennen Hessen, und die
zwar eine Veränderung, nicht aber ein Verschwinden der Welterfahrung

des modernen Menschen belegen könnten.

Mit ihrer Aussage von der Dauerhaftigkeit des Hergestellten,
von der Aufgabe der Gegenstände, dem Menschen eine Heimat und
Geborgenheit zu verschaffen, verleiht Hannah Arendt der Technik
und dem technischen Schaffen scheinbar einen hohen Rang. Aber
indem sie eben dieses Schaffen künstlich in die beiden angeblich
verschiedenartigen Tätigkeiten des Arbeitens und des Herstellens
aufteilt und das im biologischen Lebensprozess aufgehende Arbeiten
über das Dauerhaftigkeit verleihende Herstellen den Sieg erringen
lässt, missversteht sie die Aufgabe der Technik insgesamt wieder.
Denn das technische Schaffen hat es seit jeher mit beidem zu tun,
sowohl mit der Sicherung und Gewährung des täglichen Lebens und
seiner Bedürfnisse als auch mit der Gestaltung der Natur, die dem
Menschen eine menschliche Heimat gibt Die Überlegungen, zu denen
Hannah Arendt uns veranlasst, sind gewiss gedankenreich und in
vielem anregend, aber da sie Zusammengehöriges auseinandertrennen,
tragen sie wenig zur Überwindung des noch bestehenden Gegensatzes
von Technik-Leben bei. Woh I aber können sie, indem sie die Gefahr
des Verlustes der Welt und der Flucht in die absolut gesetzte
Selbstreflexion heraufbeschwören, uns zum Achten auf jene Ideen ermutigen,
die dem Leben und mit ihm zugleich der Technik eine wahrhaft
menschliche Ordnung zu geben vermögen.

S. 225. Wo Handeln, auf dessen Bedeutung als oberste
politische Tätigkeit wir hier nicht näher eingehen können, als Mittel zur
Erreichung von Zwecken verstanden wird, gerät es in die Nähe des
Hersteilens und wird damit degradiert.

Adresse des Verfassers: Dr. Dr. Klaus Tuchel, Verein Deutscher
Ingenieure, Il.mptgt'uppe Mensch und Technik, 4 Düsseldorf 10, Postfach

10 250.

142 Schweiz. Bauzeitung • 83. Jahrgang Heft 9 * 4. März 1965


	Technik als gesellschaftliches Phänomen: eine kritische Auseinandersetzung mit Hannah Arendt

