
Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 80 (1962)

Heft: 51

Artikel: Sinn der Wirtschaft und technischer Fortschritt

Autor: Ostertag, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-66283

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-66283
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jahrgang Heft 51 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

i,... m.i ¦..,..,..¦ ,i

20. Dezember 1962

0R6AN DES SCHWEIZERISCHEN INGENIEUR- UND ARCHITEKTEN-VEREINS S.I.A. UND DER GESELLSCHAFT EHEMALIGER STUDIERENDER DER EIDGENÖSSISCHEN TECHNISCHEN HOCHSCHULE G.E.P.

Sinn der Wirtschaft und technischer Fortschritt1)
Von A. Ostertag, dipl. Ing., Zürich

DK 130.2:33:62

I. Teil: Vom Sinn menschlichen Wirkens

1. Von der menschlichen Person
Unseren Betrachtungen liegt die Auffassung zugrunde,

die Entwicklungen in Wirtschaft und Technik dürften nicht
als ein in sich abgeschlossener Vorgang angesehen werden,

für dessen Führung nur die Kaufleute und die Ingenieure
zuständig und verantwortlich seien. Vielmehr hängen sie,
wie uns scheint, mit allen andern Wirkfeldern aufs engste
zusammen. Man wird wohl noch weiter gehen müssen und
sagen, alle menschliche Wirksamkeit innerhalb einer
Kulturgemeinschaft oder einer Epoche sei als eine organische
Einheit aufzufassen, die aus einer einheitlichen Grundhaltung
und aus einem im wesentlichen gleichartigen "Verständnis des
Lebenssinnes herausgewachsen sei. Es sind die Fragen nach
dieser Grundhaltung und nach diesem Verständnis, -mit denen
wir uns hier zu befassen haben. Dabei genügt blosses
Feststellen von Tatsachen nicht. Um in den Entscheidungen des

Alltags bestehen zu können, ist persönliche Stellungnahme
unumgänglich. Dazu bedarf der Urteilende aber gültiger
Masstafe. Das heisst, er muss sich über das menschlichem
Sein gemässe Bild des Menschen klar geworden sein.

Nun stellen sich aber einer solchen Klärung nicht leicht
zu überwindende Schwierigkeiten entgegen. Sie ergeben sich
u. a. aus der im Abendland üblichen, sich in rationalen
Modellvorstellungen vollziehenden Denkweise. Solche Modelle
werden insbesondere auch von der menschlichen Person
gemacht, von der eigenen und der der andern. Sie zeigen nur
jene Reiten, denen der Betrachter seine Aufmerksamkeit
schenken will, und zwar in stark vereinfachter und überhöhter

Form, während alles andere, das auch zur Person gehört,
übergangen oder ins Nachteilige umgebogen wird. Die
Schwierigkeit liegt weniger in der Wirklichkeitsferne
derartiger Stilisierungen als im Umstand, dass diese Umdeu-
tungen völlig unbewusst vorgenommen werden. Das hat zur
Folge, dass 'das Modell als Wirklichkeit schlechthin aufgefasst
und der dimensionale Unterschied, der diese von jenem trennt,
gar nicht wahrgenommen wird. Indem sich der in solchem
Irrtum Befangene auf seine verzerrten Bilder festlegt und
mit ihnen umgeht, wie wenn sie Wirklichkeiten wären, unter-
lässt er es, deren eng begrenzte Gültigkeitsbereiche
abzustecken und unablässig nach dem zu fragen, was in Wahrheit
als Wirklichkeit zu gelten habe.

Um diese Wirklichkeit in den Blick zu bekommen,
müsste das in der Dunkelheit seelischer Tiefen noch
Ungeschiedene ins Bewusstsein gehoben werden. Das ist aber mit
den Mitteln rationaler Erkenntnis nicht zu machen. Ein

i) Hierüber fand am 21./22. Sept. 1962 ein Gespräch im Philipp-
Albert-Stapfer-Haus auf Schloss Lenzburg statt. Von den 28 Teil-
nehmern waren zwölf führende Persönlichkeiten industrieller
Unternehmungen und 3 Hochschulprofessoren; 3 vertraten politische Par-
teien, 3 die Hauskommission des Stapferhauses und 4 Damen
verschiedene Frauenorganisationen. Die vorliegenden Erwägungen
entstanden aus der Einsicht, dass ein Gespräch nur fruchtbar sein
könne, wenn die Teilnehmer über die zu behandelnden Fragen
nachgedacht haben und zu eigenen Auffassungen durchgedrungen sind.
Sie wollen mithelfen, die zu solcher Besinnung nötigen Grundlagen
zu schaffen und sind daher geraume Zeit vor der Tagung den
Interessenten auf Wunsch zur Verfügung gestellt worden. Das einleitende
Referat hielt Prof. Dr. G. Eichelberg, ZUrich, das erste Diskussionsvotum

der Delegierte des Bundesrates für Arbeitsbeschaffung, Dr.
F. Hummler, Bern. Auf Wunsch der Teilnehmer und der Leiter des

Stapferhauses sollen die Erwägungen allen Eingeladenen sowie
weiteren Kreisen zugestellt werden, weshalb wir uns zu deren
Veröffentlichung in überarbeiteter Form entschlossen haben.

schwierige^ langwieriger seelischer Vorgang wäre zu
vollziehen, zu dem sich der um Bewusstheit Ringende bereit-
finden müsste. Das Hindurchdringen zu solcher Bereitschaft
bedeutet die eigentliche Schwierigkeit, die es zu überwinden
gilt. Sie setzt nichts Geringeres voraus als das In-Frage-Stel-
len vertrauter, bewährter Denk- und Verhaltensweisen.

Wer sich um eine ernsthafte Klärung der durch unser
Thema aufgeworfenen Probleme bemüht, darf dem beunruhigenden

Suchen nach dem wahren Bild des Menschen und der
vollen Wirklichkeit menschlichen Seine nicht ausweichen.
Er wird dabei immer eindringlicher erfahren, dass ihm die
menschliche Person in nie zu überwindenden Gegensätzlichkeiten,

Widersprüchen und polaren Entsprechungen begegnet,

dass sie nie auslotbare Geheimnisse birgt, dass sie stets
als ein einmaliges, einzigartiges, zu besonderem überzeitlichem

Auftrag berufenes Geschöpf in dieser Welt steht, und
dass sie immer auf ein Du und auf Gemeinschaften
ausgerichtet ist. Wenn also —I nach einer oft gebrauchten Formel
—| der Mensch Technik und Wirtschaft aufgebaut haben
soll, damit sie ihm dienen und in solchem Dienst ihren Sinn
erfüllen, so wäre stets vor Augen zu halten, dass der so
Bauende und Bediente nicht nur Arbeitskraft, Fachmann
oder Steuerzahler, auch nicht nur Konsument, Nutzniesser,
Bürger oder Gebildeter, also nicht irgend eine für einen
bestimmten Lebensbereich, typische Querschnittsfigur ist,
sondern eben diese alles verstandesmässig Fassbare
durchbrechende und alles Innerweltliche überwölbende Persona).
Wir werden uns somit zu bemühen haben, die
uneingeschränkte Wirklichkeit dieser komplexen, einzigartigen
Person des Menschen in den Mittelpunkt unserer Betrachtungen

zu stellen und von ihr abzuleiten, was im
technischwirtschaftlichen Raum als sinnvoll zu gelten habe.

Die Bedrohung menschlichen Daseins durch dieI _sS__i

überstürzenden technischen Entwicklungen ist heute Gegenstand

leidenschaftlich geführter Auseinandersetzungen
vorwiegend pessimistischer Art, die oft mit heftigen Anklagen
an die Adresse der in Wissenschaft, Technik und Wirtschaft
tätigen Fachleute verbunden sind. Dass sich die Angeklagten
dagegen wehren und dass sie sich durch Hervorheben ihrer
aufbauenden Leistungen rechtfertigen, ist natürlich und
verständlich. Diese Kontroverse3), die im kulturellen Leben
Europas einen unverhältnismässig grossen Raum einnimmt,
ist bestenfalls als Mahnung bedeutungsvoll, nämlich insofern
sie uns aufruft, in der Hochflut wirtschaftlicher Blüte und im
Genuas eines übersteigerten Lebensstandes die tödliche
Gefährdung menschlichen Seins.' nicht zu vergessen. Um aber
über das hinaus wirksam zu sein, dürfte sie nicht länger in
einem allgemeinen Kulturpessimismus verharren und noch
weniger in sinnlosen Beschuldigungen stecken bleiben,
sondern müsste auf die tieferliegenden Krisenherde hinweisen,
die in der Person jedes einzelnen liegen. In diesem Sinne soll
unser Gespräch nicht auf der Ebene von Angriff und
Verteidigung der Wirtschaft oder der Technik oder anderer
Wirkfelder geführt werden. Ebensowenig dürfte eine
Auseinandersetzung über Wirtschaftssysteme, Staatsformen und
politische Programme am Platze sein. Weiter wäre es wenig
ratsamj den Standpunkt des Fachmannes in den Vordergrund
zu stellen, wie das begreiflicherweise etwa unter Ingenieuren
die Regel bildet. Wir müöäen uns auch hüten, das uns Beun-

2) Ueber den Begriff der Person, wie er hier gebraucht wird, findet

man näheres in [la] und [lb] S. 18—48.

3) Mit ihr setzt sich u. a. F. Dessauer in [2] eingehend auseinander.

Man findet dort auch zahlreiche weitere Literaturhinweise.

Schweiz. Bauzeitung • 80. Jahrgang Heft 51 • 20. Dezember 1962 851



ruhigende oder Bedrohende nur als äussere Störungen eines
sonst geordneten Zustandes aufzufassen, die durch kollektive
Massnahmen hauptsächlich politischer, wirtschaftlicher und
rechtlicher Art zu beheben wären. Was hingegen unsere volle
Aufmerksamkeit verdient, sind nicht Oberflächenerscheinungen

und Symptome, sondern die tieferen Ursachen der Krisen,
also das Wesenswidrige in uns selbst, weshalb die Frage
nach dem Wesen menschlichen Seins zur eigentlichen Grundfrage

wird.

2. Lebenssinn und Bestimmung
«Sinn der Wirtschaft» lautet der erste Teil des Tagungsthemas.

Was ist unter ihm, allgemeiner unter dem Sinn
menschlichen Wirkens innerhalb der einzelnen Fachgebiete
zu verstehen? Diese oft gestellte Frage ist mehrdeutig. Sie
droht am Wesentlichen vorbeizugehen und sich mit der nach
dem Zweck zu vermischen. Einigkeit dürfte wohl darüber
bestehen, dass sie auf Grund des Bildes zu beantworten sei,
das sich der Mensch von sich selber macht. Dieses ist nun
aber keineswegs eine einheitliche, klar umschriebene Grösse,
keineswegs das wahre, menschlichem Sein tatsächlich
entsprechende Bild, sondern, wie war schon sagten, nur eine
stilisierte Modellvorstellung davon.

Unter den vielen Vorstellungen dieser Art ist das
humanistische Idealbild bedeutungsvoll. Nach ihm wäre sinnvoll,
was der Bildung zu edler Menschlichkeit dient, insbesondere
also die Befassung mit dem Wahren, Guten und Schönen,
mit Geisteswissenschaften, Dichtung und Künsten.
Humanistisch in diesem Sinne ist vor allem unsere Mittelschulbildung

sowie eine weitverbreitete Wirksamkeit verschiedener
kultureller Kreise. Daneben sind aber auch andere Bilder
wirksam, etwa solche, die von einer starken Persönlichkeit,
einer Körperschaft, einem Volk, einer Kulturgemeinschaft
oder einer Epoche aufgestellt worden sind. Tatsächlich übt
in den Kulturländern des Westens nicht das humanistische
Bild die grösste Bannkraft aus; sondern ein durchaus
rationalistisches, durch die Fortschrittsbewegung gekennzeichnetes

Bild. Es zeigt den Menschen hauptsächlich als einen
nach besseren Daseinsbedingungen Strebenden.

Alle diese Bilder — das humanistische nicht ausgenommen
— sind durch menschliche Deutungen des Daseinszweckes

und menschliche Zielsetzungen bestimmt. Es dürfte
daher geboten sein, Handlungen und Verhaltensweisen als
zweckmässig zu bezeichnen, die der Erfüllung solcher Zwecke
und dem Erreichen solcher Ziele dienen. Hier von Sinn zu
reden, entspräche hingegen nicht der eigentlichen Nennkraft
dieses grossen Wortes. Vielmehr käme es einer unzulässigen
Gehaltsentleerung gl&ich, wollte man es auf menschliche
Programme, Urteile und Wertungen, also auf Masstäbe
anwenden, die nur bedingt gültig und überdies stets wandelbar
sind. Sein legitimer Ort ist das Uebergeordnete, ist die eigentliche,

gegenüber allem Innerweltlichen transzendente
Ordnung, in deren Licht sich der um Sinnerfüllung seines
Lebens Ringende als ein auf seinen Schöpfer ausgerichtetes
und diesem letztlich verantwortliches Geschöpf erkennt. Sinnvoll

kann demnach nur sein, was dieser uns gesetzten
Ordnung gemäss ist [3].

Bei diesem Verständnis des Wortinhaltes erhält alles,
was sich auf das Uebergeordnete bezieht, läöEere Bedeutung.
Wir denken dabei etwa an Ausdrücke wie Schöpfung und
Wirklichkeit, Bestimmung und Berufung, Freiheit und
Verantwortung, Glaube und Liebe. Die Inhalte dieser Worte
dürfenfS-icht nur begrifflich verstanden werden. Es sind nicht
rationale Grössen, mit denen sich willkürliche Denksysteme
aufbauen und Meinungsschlachten ausfechten Hessen.
Vielmehr umschreiben sie Inhalte und Erfahrungen des Glaubens
und vertreljeffi daher eine höhere Wirklichkeitsordnung als die
Gegenstände menschlichen Denkens, Redens und Handelns.
Auch hier wäre von einem dimensionalen Unterschied zu
reden. Glaubenserlebnässe stehen über aller Begründung und
Rechtfertigung; sie bedürfen ihrer nicht. Wesentlich ist aber,
dass sie und nichts anderes, Minderwertigeres die Grundlage

unseres Lebens bilden, dass also die Antwort auf alles
Fragen nach Sinn und Bestimmung aus jenem allein
dauerhaften, tragfähigen und wirklich nährenden Grund
herauswachse, den das Wort Glaube meint.

Aus diesem Sachverhalt ergibt sich, dass die Antwort
auf die Sinnfrage nicht in Worte zu fassen ist. Gültige
Antwort kann nur das Leben als Ganzes sein, und zwar das
Leben der Person in ihrer Bezogenheit auf ein Du und eine
Gemeinschaft als den innerweltlichen Entsprechungen des
ewigen Du und des Reiches, das auf uns zukommt; dann aber
auch das Leben geschichtlich gewordener Gemeinschaften
in ihrer Bezogenheit auf das, was ihnen bestimmungsgemäss
aufgetragen ist. Erst von diesen lebensvollen, stetsfort sich
erneuernden Bezogenheiten auf das Uebergeordnete aus kann
nun auch vom Sinn einer einzelnen Verrichtung oder vom
Sinn der Gesamtheit der in einem Fachgebiet geleisteten
Arbeit, etwa vom Sinn der Technik oder der Wirtschaft,
gesprochen werden. Offensichtlich müsste die landläufige Formel

endgültig aufgegeben werden, nach der der Sinn mensch,
liehen Wirkens darin bestehe, dem Menschen zu dienen. Wir
sind bestimmt, nicht uns, sondern dem Uebergeordneten zu
dienen; nur solcher in Demut zu leistender Dienst ist unseres
Menschseins würdig und gleitet nicht ab zu einem unmenschlichen

Dienst am Zu-Beherrschenden.
Das Gewicht dieser Aussage liegt in der Bedeutung, die

dem Uebergeordneten zugebilligt wird. Wir könnten zwar von
einer näheren Umschreibung absehen und es dem einzelnen
überlassen, was er sich darunter vorstellen will. Ohne Zweifel
würden viele dieses Schweigen als wohltuend und grosszügig
empfinden. In Wahrheit käme es aber einem Ausweichen an
entscheidender Stelle gleich. Würde nämlich die Frage nach
der übergeordneten Wirklichkeit offen gelassen, so bildete
sich ausgerechnet an diesem wichtigsten Ort ein leerer Raum.
In diesem setzen sich, alter Erfahrung gemäss, die dunkeln
Mächte des Unmenschlichen fest und zwingen den
Ausweichenden in ihren Dienst. Das kann in der plumpen Form
geschehen, dass der Irregeführte die Wirklichkeit eines
transzendenten Uebergeordneten rundweg leugnet und dafür eine
Tugend oder eine Fähigkeit, insbesondere das «vernünftige»
Denken, als letztlich entscheidende Instanz anerkennt,
worauf es dann zwangsläufig zu materialistischen
Welterlösungsideologien kommt, wie sie im Kommunismus der
Sowjetunion und Chinas ihre schärfste Ausprägung gefunden
haben.

Nicht weniger verhängnisvoll sind aber jene geistigen
Bemühungen, die darauf hinausgehen, das erhabene Bild
eines höchsten Wesens aufzurichten, an das der Suchende
glauben und dem er dienen möchte. Immer sind solche Bilder
menschliche Werke! Je heller sie leuchten, desto dunkler sind
ihre Schatten. Sie verkörpern wohl ein metaphysisches
Bedürfnis, die Sehnsucht auch nach einem Ueberzeitlichen, das
bleibt, trägt und nährt. Aber ebenso sind an ihnen Ueber-
heblichkeit und Ehrgeiz beteiligt! Der Hochmütige steigert
sich in geistige Höhen hinauf und überdeckt damit zugleich
alles Schwache, Erdgebundene und Widersprüchliche seiner
eigenen Natur. Gerade wegen seiner Neigung, den eigenen
Schatten zu leugnen, ist sein Gottesbild aufs stärkste durch
dunkle, im Unbewusst'en wirksame Mächte bestimmt *). Diese
sind es, die ihn in ihren Bann ziehen und die ihm zukommende

Freiheit zu wesensgemässem Urteilen und Entscheiden
in bedrückende Bindung an Wesensfremdes umbiegen.

Es ist wohl eines der einschneidendsten Erlebnisse im
Menschenleben, wenn eingesehen wird, dass es uns Erdenbürgern

nicht zusteht, selber die Daseinsgestalt des uns
Uebergeordneten zu bestimmen, sondern dass uns diese Gestalt als
höchste Ordnung gesetzt ist. Nur aus der Bindung an dieses
uns Gesetzte werden uns Freiheit und Würde, Leben und
Sinnerfüllung, Friede und Glück zuteil. Der Gegenstand dieser

Bindung ist nicht etwa.. Unbestimmtes oder Wirklichkeitsfremdes.

Er ist uns eindeutig, einmalig und endgültig gegeben
in der Person Christi. Er, dieser Christum, bezeugt mit der
alles überwältigenden Kraft seines Lebens, dass Gott ist, dass
er seine Schöpfung liebt bis hinein in jedes einzelne
Geschöpf und dass gut ist, was er geschaffen hat. Wer von ihm
ergriffen ist, lebt in der Gewissheit, dazu berufen,
bestimmt und begabt zu sein, das im Glauben Geschaute durch
sein Leben zu verkünden und dadurch seiiffn Lebenssinn zu

4) Hierzu das bekannte Wortspiel Pascals: «L'homme n'est ni
ange ni bäte, et le malheur veut que qui veut faire l'ange fait la
bäte.» (cii, nach [7], S. 83).

852 Schweiz. Bauzeitung ¦ 80. Jahrgang Heft 51 ¦ 20. Dezember 1962



erfüllen. Aber zugleich wird ihm schmerzlich bewusst, dass
er dieser hohen Aufgabe nicht gewachsen ist, dass er nicht in
einem Raum der Ordnung, der Harmonie und der Vollendung
lebt und auch seiner ganzen Natur nach nicht dazu taugt.
Vielmehr sieht er sich in die unheimliche Spannung
zwischen Sinnerfüllung und Sinnwidrigkeit hineingestellt und
beauftragt, den mühsamen, ungewissen Gratweg seines
Lebens durch dieses Spannungsfeld zu gehen und die Prüfungen
zu bestehen, die ihm da auferlegt sind, um immer eindringlicher

zu erfahren, dass solches auf Gottes Willen
ausgerichtetes Leben allein sinnerfüllend wäre. Dadurch aber, dass
er mutig und gläubig diesen Weg geht, geschieht Verkündigung,

bricht das Uebergeordnete in diese Welt herein, wird
die volle Wirklichkeit des Lebens sichtbar.

Die Form, in der das geschieht, ist die Liebe. Ihr Gegenstand

ist alles Geschaffene, alles von der Natur Gebotene.
Vor allem ist es aber der Mensch, jeder Mitmensch, gleichgültig,

wer er ist und was er glaubt. Die Liebe sieht im Nächsten

nicht die mit besonderen Vorzügen begabte Persönlichkeit,

der man dient und die man verehrt, auch nicht den
Gegenstand des eigenen Genusses oder das Mittel der eigenen
Durchsetzung, sondern die einmalige, einzigartige Person des
Du im Lichte ihrer transzendenten Bestimmung [4], Die
Liebe meint nie sich selbst, sondern wirklich und wahrhaftig
das Du. Sie fordert die fortwährende Ueberwindüng des eigenen

eigenwilligen Ichs: Triebe und Urkräfte müssen in Dienst
genommen, das Auge für das Schauen des Urbildes frei
geworden sein, das im andern wirksam ist. Der wahrhaft
Liebende steht in andauernder Wandlung: Vom wahren Innbild
des Du fällt Dicht auf das eigene Wesen und spornt an, dieses
im Leben zu verwirklichen. Zugleich lösen sich in der
Auseinandersetzung mit den Schwächen, Verbiegungen und
Konflikten des Du eigene Belastungen. —¦ Liebe ist nicht eine
Tugend, sondern freie Gnadengabe Gottes, getrübter Widerschein

der Liebe, mit der er uns umfängt. Es liegt an uns,
für sie offen zu sein.

Wie steht es nun aber mit unserer Offenheit für solche

Liebe in der Wirklichkeit des Alltags? Tatsächlich
bestimmt sie nur selten und kurzzeitig unser Verhalten. Wir
bedürfen daher eines Systems von Ueberbrückungsmassnah-
men. Die wichtigste von ihnen ist wohl das Rechtswesen,
hinter dem die Staatsmacht als Hüterin steht; weiter sind
zu nennen alle organisatorischen Regelungen der Beziehungen

zwischen Einzelnen und Gruppen sowie die Institutionen
privat- und öffentlich-rechtlicher Art, die diese Regelungen
verbürgen. So sehr die Notwendigkeit aller derartigen
Einrichtungen zu bejahen ist, so darf doch deren Notcharakter
nicht übersehen werden: Sie können, so vollkommen sie auch
immer sein mögen, schöpferische Liebe nie ersetzen, sondern
nur Liebesmangel zeitlich befristet überbrücken und so ein
Absinken ins Chaos aufhalten.

3. Ueber den Grund der Gegenwartskrise
Die Frage nach dem Sinn menschlichen Wirkens ist

keine akademische. Wir müssen uns mit ihr befassen, weil
der Sinn des Lebens zu tiefst fragwürdig geworden ist. Er ist
es ganz besonders im Hinblick auf die Entwicklungen in
Technik und Wirtschaft: Die Leistungen der Industrie und
die Warenumsätze, die beide immer rascher ansteigen, wirken

sich offensichtlich zwiespältig aus. Auf der einen Seite
erfüllen sie aufs beste die an sie gestellten Erwartungen.
Wir alle sind ihre täglichen Nutzniesser. Niemand wollte missen,

was sie uns bieten. Unser Dasein gründet durchaus auf
dem sicheren Funktionieren der Apparaturen zum Herstellen
und Verteilen der Güter, die wir für lebenswichtig halten.

Auf der andern Seite bedrohen uns dieselben Errungenschaften

tödlich. Man denkt ö_aheljzunäehst an die Spreng-
und Strahlenwirkungen atomarer Waffen, weiter an die
Reaktor-, Radar- und Raketentechnik sowie an die
Raumschiffahrt, soweit diese Techniken der Machtpolitik der
Grossen zu dienen haben. Auch Forschungsstätten und
Industrien stehen in solchem Dienst.

Gefährdungen anderer Art stellen nun aber auch die
tausend Dinge dar, die erzeugt und umgesetzt werden, ohne
dass sie echten Bedürfnissen entsprächen. Die Schwierigkeit,
ihnen entgegenzutreten, besteht darin, dass über das, was
in diesem Zusammenhang unter «echt» zu verstehen wäre,

nur selten klare Auffassungen zu finden sind. Die meisten
weichen der Frage aus und trösten sich mit der Mutmas-
sung, es handle sich bei den unechten Bedürfnissen nur um
unbedeutende Grenaüberschreitungen. Dem wäre nun
allerdings entgegenzuhalten, was oben über den Lebenssinn
gesagt wurde. Es ergäben sich daraus Kriterien, nach denen
sich sehr vieles als unecht erweisen würde, was nach heute
geltenden Ansichten und Gewohnheiten als durchaus zulässig,
ja als notwendig erscheint.

Die Bedrohung, von der hier zu reden ist, weist verschiedene

Seiten auf. Zunächst besteht sie in bedrückenden
Bindungen des Einzelnen an ihm nicht Zugehöriges, vor allem
an die Bannkraft materieller Güter, weiter in der Verweichlichung

und Verwöhnung, was den solchen Verbiegungen
Verfallenen an Leib und Seele schädigt und sein Lebensgefühl
beeinträchtigt. Hinzu kommt die einseitige, straff rationalisierte

Arbeitsweise im Erwerbsleben, die sich auf das
Freizeitverhalten sowie auf Familie und Gemeinschaft nachteilig
auswirkt. Schwerwiegend sind die sinnwidrigen Verhaltensweisen,

die unter dem Druck wesensfremder Mächte
eingenommen werden. Solche Mächte bilden sich überall da, wo
sich menschliche Wirkfelder aus dem Sinneusamornenhang
des Lebens herauslösen und einer eigenen, durch menschliche
Rücksichten möglichst unbeengten Machtpolitik folgen. Als
Folgeerscheinungen wären etwa zu nennen die Ueberhitzung
der Konjunktur, der Personalmangel, die Preis-Lohn-Spirale,
der übersteigerte Lebensstand, die Unersättlichkeit materieller

Bedürfnisse, die masslose Beschleunigung der Fortschritte
in Wissenschaft und Technik sowie die Beeinträchtigung der
Entscheidungsfreiheit durch wirtschaftliche und politische
Propaganda.

Angesichts dieser Liste von Gefährdungen müsste jeder
einigermassen frei denkende Beobachter einsehen, dass es
sich nicht bloss um äussere Störungen einer sonst unversehrten

Ordnung handelt, die sich durch kollektive Massnahmen
aus der Welt schaffen oder wenigstens abschirmen Hessen.
Auch der Versuch, Notwendiges von Bedrohlichem zu trennen,

um jenes allein fördern, dieses aber schon in Forschung
und Herstellung ausmerzen zu können, vermag der Sache
nicht gerecht zu werden. Ohne Zweifel gibt es Fälle, wo ein
Ausscheiden von Mitteln oder Verhaltensweisen, die sich aller
Voraussicht nach gefährlich auswirken werden, durchaus
möglich wäre; es müsste von solchen Möglichkeiten auch
Gebrauch gemacht werden, selbst wenn Nachteile in Kauf
zu nehmen wären. Denn der Verzicht auf die Herstellung von
Fragwürdigem würde eindrücklich den Willen zu Ordnung
und verantwortlichem Verhalten bekunden und zugleich
menschheitsgefährdende Machenschaften brandmarken. Man
muss sich aber darüber klar sein, dass sich durch ihn nur
vereinzelte Randerscheinungen erfassen lassen, die eigentliche

Bedrohung in ihrer Gesamtheit jedoch gar nicht
berührt wird.

Wer versucht, diesem Notstand beizukommen, stösst
zunächst auf die unentwirrbare Verflechtung von Forschung
und Herstellung mit wirtschaftlichen und politischen Interessen

sowie mit masslos sich steigernden Begehren einer
anspruchsvollen Konsumentenschaft. Sie verunmöglicht — von
Einzelfällen abgesehen — nicht nur das Ausscheiden von
Bedrohlichem in den Anfangsstadien, sondern verschleiert auch
die Verantwortlichkeiten für die massgebenden Entscheidungen.

Diese wären nicht nur auf der Seite der Hersteller,
sondern auch auf der der einzelnen Gebrauchenden und der
grossen Auftraggeber zu treffen. Nur selten wird jedoch
diese elementare Forderung beachtet. Die Unüberblickbar-
keit der Lage erschwert den vor die Entscheidungen
Gestellten das Fassen verantwortbarer Entschlüsse und bietet
ihnen zugleich verführerische Ausweichmöglichkeiten. Sie
stehen unter dem Druck zwingender äusserer Notwendigkeiten,

der sie oft genug gegen besseres Wissen und
Gewissen zu handeln zwingt, mit dem sie ihr Benehmen aber
auch immer wieder rechtfertigen können. •

Um aus dieser Zwangslage herauszukommen, wäre
zunächst zu bedenken, dass jedes technische Hilfsmittel stets
auch Machtmittel ist. Wer über solche Mittel verfügt, ist
somit verpflichtet, über deren Macht zu herrschen. Er müsste
sich somit klar sein, wie solche Herrschaft auszuüben und
was dazu erforderlich wäre. Eine erste Bedingung würde of-

Schweiz. Bauzeitung ¦ 80. Jahrgang Heft 51 • 20. Dezember 1962 853



fenbar in einer eindeutigen Unterscheidung von Wesensge-
mässem und Wesenswidrigem bestehen, eine zweite sodann
im In-Dienst-Nehmen des Echten und im Verzichten auf
Unechtes. Jenes verlangt dauernde Befassung mit dem
Aufzunehmenden und persönliche Entscheidung, dieses Bereitschaft

zu Verzicht und Opfer. Es werden somit Anforderungen
sichtbar, die mit jedem Gebrauch technischer Hilfsmittel

unweigerlich verbunden sind, über die aber meist mit grösster
Sorglosigkeit hinweggeschritten wird. Wir glauben in

dieser allgemeinen, durch die zersetzende Wirkung der grossen
Massen ins Dämonische übersteigerten Sorglosigkeit eine

wesentliche Ursache der Gegenwartskrise erblicken zu sollen.
Vielleicht darf an dieser Stelle gefragt werden, warum

der Angehörige der westlichen Kulturgemeinschaft von den
Möglichkeiten, sein Dasein zu erleichtern und zu bereichern,
so weitgehenden Gebrauch macht, ohne die Pflichten und
Verantwortungen menschlicher Art zu bedenken, die damit
verbunden sind. Diese Frage ist mit einer einfachen Formel
nicht zu beantworten; denn sie richtet sich nicht nur gegen
die herrschende optimistische Lebenseinstellung, die es nicht
verstehen würde, wenn an die Benützung materieller MögUch-
keiten einschränkende Bedingungen aus höheren Bereichen
geknüpft würden. Schwerer wiegt der Umstand, dass sie das
rationalistische Bild des Menschen in Frage stellt, von dem
das Denken in der westlichen Welt aufs stärkste bestimmt ist
und auf dem die gewaltigen Entwicklungen im technisch-
wirtschaftHchen Raum beruhen. Der Abendländer unserer
Tage ist sich der fesselnden Macht kaum bewusst, die von
diesem Bilde ausgeht und die offensichtlich darin besteht,
dass, wer in seinem Banne steht, sich berufen hält, durch
straff rationales Verhalten und aufs höchste gesteigerte
Wirksamkeit eine bessere Welt aufbauen zu sollen, um
möglichst allen seinen Artgenossen ein würdiges Dasein zu
verschaffen und so den Sieg menschlicher Klugheit über alles
Niedrige, Erdgebundene und Schicksalhafte zu offenbaren.
Es ist ausserordentlich schwer, gegen diese machtvolle und
bezaubernde Schau, die so sehr in den Tiefen wirkt und so
wenig bewusst ist, Stellung zu nehmen.

Nun wäre aber doch zu bedenken, dass im Banne dieses
prometeischen Berufungsbewusstseins Leistungen vollbracht
worden sind, die sich, wie bereits oben gesagt wurde, in
hohem Masse zwiespältig ausgewirkt haben. Offensichtlich
haben die fortwährenden Generalmobilmachungen aller
verfügbaren Kräfte zum Zwecke materieller Weltverbesserung
und die immer strafferen Rationalisierungen aller
Arbeitsvorgänge bis hinein in Forschung und Lehre die Aufgebotenen

seelisch völlig ausgehöhlt. Das Kompensationsbedürfnis,
das zwangsläufig daraus hervorging, überfiel den von

seiner Arbeit Erfüllten ahnungslos und völlig unvorbereitet
in seiner Freizeit. Solchem Ansturm von gestauten seelischen
Urkräften, die zu seinen bewusst gepflegten Lebensbereichen
in völligem Gegensatz stehen, war er keineswegs gewachsen.
Er verlor sich in masslosem, oft süchtigem Genuss von Mitteln

und Möglichkeiten, die ihm von allen Seiten in verführerischer

Weise aufgedrängt wurden. Dabei wähnte er sich in
seiner Freizeit in einen paradiesischen Bereich versetzt, in
welchem er glaubte, sich frei bewegen und genieggen zu können,

was immer er gerne möchte. Es ist leicht einzusehen,
dass sich hieraus die Forderung nach stets noch mehr Freizeit,

noch rarerem Verdienst und immer neuen, stärker
aufreizenden Vergnügungsmöglichkeiten ergab und zwar als
zwangsläufige Antwort auf die einseitig übersteigerte, von
Seelischem entleerte Arbeitsbeanspruchung.

In Wahrheit befindet sich der von den Wunschbildern
nach besserem Dasein Erfüllte in grosser seelischer Not. Der
Zwiespalt zwischen Arbeitswelt und Freizeitbereich
zertrennt ihn innerlich und belastet seine Familie. Zugleich sieht
er sich in einen Kreislauf eingespannt, der alle Kennzeichen
des Sinnlosen an sich trägt, und aus dem es kein Entrinnen
zu geben scheint. Diese Notlage nützt eine mit stärksten
Mitteln arbeitende Propaganda schamlos aus, indem sie sich
an die niedern Instinkte wendet, so den ohnehin Halt- und
Ratlosen an seiner verwundbarsten Stelle trifft und ihn immer
stärker an die Umsatzmechanismen einer autonom gewordenen

Wirtschlaft bändet. Im ganzen ergibt sich das
beunruhigende Bild eines aus den gesetzten Ordnungen des
Lebens herausgelösten, sich fortwährend steigernden Kreis¬

laufs, der menschlicher Führung immer mehr entgleitet. Er
ist nicht die Folge einzelner Zweckwidrigkeiten (Betriebsunfälle,

Störungen, Schwächen), wie oft geglaubt wird.
Vielmehr äussert sich in ihm die Wesenswidrigkeit des der
Fortschrittsbewegung zugrunde liegenden rationaHstischen
Menschenbildes.

Um 'das deutlich zu machen, muss auf die Bemerkunigen
des vorhergehenden Abschnittes über den Sinn des Lebens
zurückgegriffen werden. Zunächst ist festzustellen, dass sich
das rationalistische Menschenbild mit der dort umschriebe^
nen Sinndeutung menechMchen Seims kedneswegis verträgt.
Die Vorstellung notfreier, gerechte-", diurch keine Streitigkeiten

gestörter Zustände, die nach diesem Bild diurch
menschliche Wirksamkeit herbeiziuführen wären und s___nier-
füUend sein soUen, erweist sich als utopische Konstruktion,
und ziwajr nicht nur, weil es aus seeHseben Notwendigkeiten,
von denen noch zu reden sein wird, diem Strebenden nicht
möghch ist, sie zu vierwirkhohen, sondern, auch, weil er leiblich

und seeHseh zu Grunde .ginge, wenn er in ihnen leben
müsstle.

Es scheint uns von grundlegender Bedeutung zu sein,
wenn eingesehen wird, dass der Sinn des Lebens immer
schon da in Frage gestellt ist, wo die Bezüge zum
Uebergeordneten ihren letztlich bestimmenden Einfluss auf
Haltung und Verhalten der Einzelnen wie der Gesamtheiten
verlieren, wo nur noch innerweltliche Wertungen gelten und
der sich mündig Wähnende selber entscheiden will, was gut,
was böse sei. In seiner usurpierten Selbstherrlichkeit ersetzt
er, was bestimmungsgemäss wäre, durch eigene Zielsetzungen,

verdrängt die ihm gesetzte Ordnung durch von ihm
organisierte Mächte, fragt nicht mehr nach dem Sinn seines
Tuns, sondern nach dessen Zweckmässigkeit, und er gibt
das Ringen um das seelische Erlebnis der wahren Wirklichkeit

auf, weil er mit den selber geschaffenen Begriffen,
Bildern und Modellen umgeht, wie wenn sie wirkliche und letztlich

gültige Tatsachen wären.
In den Kulturländern des Westens werden nur wenige

Leidgeprüfte bereit sein, den dargelegten Gedanken zu
folgen und als eigentlichen Grund der herrschenden Bedrohung
die gegenwärtige Glaubenskrise anzuerkennen. Für die
grosse Mehrzahl und ihre führenden Männer gibt es neben
einer letzten Verantwortlichkeit gegenüber jener höchsten
Autorität, an die sie glauben, einen breiten Bereich, in dem
vernünftiges Denken und gesunder Menschenverstand allein
zuständig und auch der Lage gewachsen sein sollen. Vollends
lehnen sie eine Bevormundung menschHchen Erkennens und
Handelns durch religiöse Vorurteile ab. Diese Haltung ist
nicht unbegründet. Vielzuviel Widersprüchliches und Un-
menschUches ist von den «Sachwaltern» des Allmächtigen und
ihren Anhängern zu allen Zeiten bis auf den heutigen Tag
vollbracht worden, als dass ihren Dehrmeinungen ohne
weiteres gefolgt werden könnte. Daher wird der Einzelne nicht
umhin können, selber zu prüfen, zu reinigen, aufzunehmen
und sich zu eigen zu machen, was ihm von dort her
entgegengebracht wird. Dazu braucht er wohl seine Vernunft,
aber nicht als letztHch entscheidende Instanz, sondern als
das Organ, das vernimmt, was vor Gott gilt, und das das
Entgegengebrachte am solcherart Vernommenen misst.

Nun will aber dieses Vernehmen, Messen, Entscheiden,
Sich-zu-Eigen-machen rationalem Selbstverständnis nicht
eingehen. Tatsächlich sind diese Verhaltensweisen nicht nur
höchst unzeitgemäss, sondern auch mühsam und demütigend.

Vor allem aber werden sie schon längst nicht mehr
geübt. Aus diesem Versäumnis ergeben sich tiefgreifende
Folgen. Davon wären etwa zu nennen die allgemeine An-
fälUgkeit für Wesensfremdes — sichtbar z. B. am unerhörten
Erfolg der politischen und der Verkaufspropaganda —, weiter

die Ueberspitzung der Entwicklungen im technisch-wirtschaftlichen

Raum, soweit sie durch die Machtpolitik erzwungen

wird, sodann der Zerfall der Gar_zhe_t der Person sowie
der Gemeinschaft und, als Folge davon, die Missverständnisse

und Feindschaften zwischen Einzelnen, Gruppen,
Völkern, Kulturen und Religionen sowie die fortschreitende
Verwirrung und Sinnentleerung der Sprachen. Die Glaubenskrise,

die dem genannten Versäumnis, die menschliche
Vernunft sinngemäss zu gebrauchen, zu Grunde liegt, ist somit
nicht nur eine theologische Streitfrage oder eine private

854 Schweiz. Bauzeitung • 80. Jahrgang Heft 51 • 20. Dezember 1962



Sonntagsangelegenheit. Vielmehr trifft sie uns alle unmittelbar
in den Grundlagen unserer Existenz und ist daher von

schicksalbestimmender Bedeutung. Von ihrer Ueberwindüng

hängt es ab, ob sich unser Tun und Lassen sinnvoll oder
zerstörend auswirke.

Sohliiss folgt.

Literaturverzeichnis

[1] a) Bovet, T.: Die Person, ihre Krankheiten und Wandlungen.
Tübingen 1948, Furche-Verlag. — b) Bovet, T.: Ehekunde,
allgemeiner Teil. Bern 1961, Verlag Paul Haupt.

[2] Dessauer, F.: Streit um die Technik. Frankfurt a. M. 1956,
Verlag Josef Knecht.

[3] Häberlin, P.: Vom Menschen und seiner Bestimmung, Basel
1959, Friedr. Reinhardt AG., Speziell die Aufsätze IX, X u. XI.

[4] Huber, G.: Menschenbild und Erziehung bei Martin Buber.
Heft 108 der Kultur- und Staatswissenschaftlichen Schriften
der ETH. Zürich 1960, Polygr. Verlag.

[5] Buber, M.: Reden über Erziehung. Heidelberg 1960. Verlag
Lambert Schneider.

[6] Ostertag, A.: Freiheit und Verantwortung des Ingenieurs.
Schweiz. Bauzeitung 1961, Hefte 51 und 52, S. 909 und 925.

[7] Rieh, A.: Pascals Bild des Menschen. Zürich 1953, Zwingli-
verlag.

[8] Schmid, K.: Hochmut und Angst. Zürich 1958. Artemis-Verlag.

[9] Eichelberg, G.: Menschsein im technischen Raum. Heft HO der
Kultur- und Staatswissenschaftlichen Schriften der ETH.
Zürich 1960, Polygr. Verlag.

[10] Trawpel, W.: Technik, Geist und Ungeist. Heft 116 der Kultur-
und Staatswissenschaftlichen Schriften der ETH. Zürich 1962,
Polygr. Verlag.

[11] Schmid, K.: Aspekte des Bösen im Schöpferischen. Studien aus
dem C. G. Jung-Institut Zürich, Bd. XIII. Zürich 1961, Rascher-
Verlag.

[12] Häberlin, P.: Das Böse, Ursprung und Bedeutung. Bern 1960,
Francke Verlag.

[13] Bohler, E.: Der Mythus in der Wirtschaft. «Industrielle Orga¬
nisation» 1962, Nr. 5, S. 129/136.

[14] Mounier, E.: Angst und Zuversicht des XX. Jahrhunderts. Hei¬
delberg 1955, F. H. Keck Verlag.

[15] Rieh, A.: Die Bedeutung der Eschatologie für den christlichen
Glauben. Kirchliche Zeitfragen, Heft 31. Zürich 1954, Zwingli-
verlag.

[16] Schmid, K.: Fortschritt und Verantwortung. «Industrielle Or¬
ganisation» 1962, Nr. 4, S. 116—120.

[17] Schmid, K.: Fortschritt und Dauer. «Gymnasium Helveticum»
15 (1960/61), S. 81 — 95.

[18] Bitter, W. Meditation in Religion und Psychotherapie, ein Ta¬
gungsbericht. Stuttgart 1958, Ernst Klett Verlag.

[19] Rudin, J., Psychotherapie und Religion. Ölten 1960, Walter-
Verlag.

[20] Jung C. G.: Gegenwart und Zukunft. Zürich 1957, Rascher-
Verlag.

Baufragen der Altstadt
Von Hans Marti, dipl. Arch., Delegierter für die Stadtplanung von Zürich

DK 711.524

Der Schutz der Altstadt, ihre Erhaltung aber auch ihre
Weiterentwicklung, sind seit langem AnUegen der Städter
geworden. Mit dem Fall der Freiburger Altstadt, wo der Re-
gienungsrat ein neues Verwaltungsgebäude an Stelle der
bestehenden, erhaltenswerten Wohnbauten errichten wollte, ist

die Problematik des Bauens in der Altstadt weiten Kreisen
bekannt geworden. Soll man sich an das Bestehende
anpassen Ist es richtig, Wohnhäuser durch Büros zu ersetzen
Kann man den vorhandenen Masstab retten? Was macht
man mit baufälligen Häusern? Wie verhält man sich bei

1\

__¦> _
1 tr. '.___

__ Pffl
_fam
wm I&

m5t» ?*<

an Um
sas__ mBit_ä_

Btm *amUILI m
l srrei

Schweiz. Bauzeitung J 80. Jahrgang Heft 51 • 20. Dezember 1962

Ueberbauung Ziegelrain in Aarau (mit Obertor)

855


	Sinn der Wirtschaft und technischer Fortschritt

