
Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 77 (1959)

Heft: 1

Artikel: Die Wissenschaft und das abendländische Denken

Autor: Pauli, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-84182

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-84182
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


7?. Jahrgang Heft SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG l.Januar 1959

ORGAN DES SCHWEIZERISCHEN INGENIEUR- UND ARCHITEKTEN-VEREINS S.I.A. UND DER GESELLSCHAFT EHEMALIGER STUDIERENDER DER EIDGENÖSSISCHEN TECHNISCHEN H0CH8CHULE S.E.P.

Die Wissenschaft und das abendländische Denken

Von Prof. Dr. h. c. f Wolfgang Pauli, ETH, Zürich *)

DK 13:001

Es ist sicher ein grosses Wagnis, in einer so kurzen Zeit
über ein Thema wie «Die Wissenschaft und das abendländische

Denken» zu sprechen, das ein ganzes Kolleg leicht
füllen könnte.

Das abendländische Denken als Ganzes war stets vom
Nahen und Fernen Osten in Asien beeinflusst. Doch scheint
Einigkeit darüber zu bestehen, dass Wissenschaft mehr als
anderes für die abendländische Kultur geradezu charakteristisch

ist. Von anderen geistigen Aktivitäten des
Menschen ist speziell Mathematik und Naturwissenschaft
unterschieden durch Lehrbarkeit und Prüfbarkeit. Beide
Eigenschaften erfordern eigentlich eine längere, teilweise kritische
Erläuterung. Unter Lehrbarkeit verstehe ich die Mitteilbarkeit

von Gedankengängen und Ergebnissen an andere, die
eine fortschreitende Tradition ermöglicht, in dem das
Erlernen des schon Bekannten eine geistige Anstrengung von
ganz verschiedener Art erfordert als das Auffinden von
etwas Neuem. In diesem kommt das schöpferisch irrationale
Element wesentlicher zum Ausdruck als in jenem. In der
Naturwissenschaft gibt es keine allgemeine Regel, wie man
vom empirischen Material zu neuen mathematisch formulierbaren

Begriffen und Theorien kommen kann. Einerseits
geben die empirischen Ergebnisse Anregungen zu Gedankengängen,

anderseits sind Gedanken, Ideen, selbst Phänomene,

die oft spontan entstehen, um nachher bei Konfrontation

mit den Beobachtungsdaten wieder Modifikationen zu
erfahren. Nicht jede Einzelaussage einer naturwissenschaftlichen

Theorie kann immer direkt empirisch kontrolliert
werden, doch das Gedankensystem als Ganzes muss
Möglichkeiten einer Kontrolle durch empirische Methoden
enthalten, wenn es den Namen einer naturwissenschaftlichen
Theorie verdient. Darin besteht seine Prüfbarkeit.

Die Lehrbarkeit hat die Naturwissenschaft mit der auf
logischem Weg prüfbaren Mathematik gemeinsam. Die
Möglichkeit des mathematischen Beweises und die Möglichkeit,
Mathematik auf die Natur anzuwenden, sind fundamentale
Erfahrungen der Menschheit, die zuerst in der Antike
entstanden sind. Diese Erfahrungen sind sogleich als rätselhaft
Cibermenschlich, göttlich empfunden worden und die religiöse
Atmosphäre war berührt.

Hier stösst man auf das wesentliche Problem der
Beziehung von Heilserkenntnis und wissenschaftlicher Erkenntnis.

Auf Perioden nüchterner kritischer Forschung folgen oft
andere, wo eine Einordnung der Wissenschaft in eine
umfassendere, mystische Elemente enthaltene Geistigkeit
erstrebt und versucht wird. Im Gegensatz zur Wissenschaft ist
die mystische Einstellung nicht für das Abendland
charakteristisch, sondern trotz Unterschieden im einzelnen dem
Okzident und dem Orient gemeinsam. Ich kann hier z. B. auf
das ausgezeichnete Buch von R. Otto «West-östliche Mystik»
(Gotha 1926) verweisen, das die Mystik Meister Eckharts
(1250 bis 1327) mit der des Inders Shankara (um 800), des

Begründers der Vedanta-Philosophie, vergleicht. Die Mystik
sucht die Einheit aller äusseren Dinge und die Einheit vom
Innern des Menschen mit ihnen, indem sie die Vielheit der
Dinge als Illusion, als unwirklich zu durchschauen sucht. So

entsteht von Stufe zu Stufe die Einheit des Menschen mit
der Gottheit, in China das Tao, in Indien Samadhi oder
buddhistisch Nirwana. Die letztgenannten' Zustände kommen,

i) Vortrag, gehalten am Internat. Gelehrtenkongress In Mainz
1955, der dem Thema «Europa — Erbe und Aufgabe» gewidmet war.
Nachdruck mit Bewilligung von Prof. M. Göhring, Mainz. — Prof.
Pauli hat uns diesen Text im September 1958 zugestellt, und wir
korrespondierten mit ihm noch bis kurz vor seinem unerwarteten
Tod am 15. Dez. 1958. So sind seine Gedanken nun gleichsam zu
seinem Vermächtnis für unsere Leser geworden. Red.

abendländisch betrachtet, wohl der Auslöschung des Ichbe-
wusstseins gleich. Die konsequente Mystik fragt nicht:
«warum» Sie fragt: «Wie kann der Mensch dem Uebel, dem
Leid dieser schrecklichen, bedrohenden Welt entgehen, wie
kann sie als Schein erkannt, wie kann die letzte Wirklichkeit,

das Brahman, das Eine, die (bei Eckhart nicht mehr
persönliche) Gottheit geschaut werden?» Es ist dagegen
wissenschaftlich-abendländisch, in gewissem Sinne kann man
sagen griechisch, zum Beispiel zu fragen: «Warum spiegelt
sich das Eine im Vielen? Was ist das Spiegelnde und was
das Gespiegelte Warum ist das Eine nicht allein geblieben
Was verursacht die sogenannte Illusion?» Treffend spricht
Otto in seinem zitierten Buch p. 126 vom «Heilsinteresse,
das von bestimmten Unheilslagen ausgehend, die man
gegeben vorfindet, diese beheben, nicht aber ihr Woher
theoretisch lösen will, und das unlösbare Probleme ruhig liegen
lässt oder sie mit notdürftigen Hilfstheorien zunagelt, so

gut es geht.» Ich glaube, dass es das Schicksal des Abendlandes

ist, diese beiden Grundhaltungen, die krîîfsch rationale,

verstehen wollende auf der einen Seite und die mystisch
irrationale, das erlösende Einheitserlebnis suchende auf der
anderen Seite immer wieder in Verbindung miteinander zu
bringen. In der Seele des Menschen werden ßnimer beide
Haltungen wohnen und die eine wird stets die andere als
Keim ihres Gegenteils schon in sich tragen. Dadurch entsteht
eine Art dialektischer Prozess, von dem wir nicht wissen,
wohin er uns führt. Ich glaube, als AbendländersEüssen wir
uns diesem Prozess anvertrauen und das Gegensatzpaar als
komplementär anerkennen; wir können und wollen das die
Welt beobachtende Ichbewusstsein nicht gänzlich opfern, wir
können aber das Einheitserlebnis als eine Art Grenzfall oder
idealen Grenzbegriff auch intellektuell akzeptieren. Indem
wir die Spannung der Gegensätze bestehen lassen, müssen
wir auch anerkennen, dass wir auf jedem Erkenntnis- oder
Erlösungsweg von Faktoren abhängen, die ausserhalb
unserer Kontrolle sind und die die religiöse Sprache stets als
Gnade bezeichnet hat.

Von den im Laufe der Geschichte auftretenden
Versuchen, eine Synthese der wissenschaftlichen und der
mystischen Grundhaltung zu erzielen, will ich zwei besonders
hervorheben. Der eine beginnt mit Pythagoras im 5. Jahrh.
v. Chr., setzt sich dann in seinen Schülern fort, wird durch
Plato weiterentwickelt und erscheint in der Spätantike als
Neuplatonismus und Neupythagoräismus. Da vieles von dieser

Philosophie in die frühchristliche Theologie übernommen
wurde, begleitet sie sodann beständig das Christentum, um in
der Renaissance eine neue Blüte zu erleben. Durch Verwerfung

der anima mundi, der Weltseele, und Zurückgehen auf
die Erkenntnislehre Piatos bei Galilei, durch teoweise
Wiederbelebung pythagoräischer Elemente bei Kepler entsteht
im 17. Jahrhundert die Naturwissenschaft der Neuzeit, die
wir heute die klassische nennen. Rasch spaltet sie sich nach
Newton kritisch rational von ihren ursprtB»|||ä§sn mystlr
sehen Elementen ab. Der zweite Versuch ist derjenige der
Alchimie und hermetischen Philosophie, die seit dem 17.

Jahrhundert verfallen ist.
Aus dem langen Prozess der geistesgeschichtlichen

Entwicklung, in der sich dieses Beziehungsproblem immer wieder

in neuer Form äussert, kann ich hier nur Weniges als
Beispiel herausgreifen, das auch für unsere Zeit von
Bedeutung ist. Neuere Forschungen haben die starken
Einwirkungen der babylonischen Mathematik und Astronomie
auf die Anfänge der Wissenschaft in Griechenland klargestellt.

Seinen ersten Höhepunkt erreichte jedoch der kritisch
wissenschaftliche Geist im klassischen Hellas. Dort entstan-

Schweiz Bauzeitung • 77. Jahrgang Heft 1 ¦ l.Januar 1959



den ja die Formulierungen jener Gegensätze und Para-
doxien, die auch uns, wenn auch in verwandelter Gestalt als
Probleme bewegen: der Schein und die Wirklichkeit, das
Sein und das Werden, die Einheit und die Vielheit, die
Sinneserfahrung und das reine Denken, das Kontinuum und die
ganze Zahl, das rationale Zahlverhältnis und die Irrationalzahl,

die Notwendigkeit und die Zweckhaftigkeit, die Ursächlichkeit

und der Zufall. Dort entstand als Triumph der rationalen

Denkweise aus der Spekulation über einen Ausweg aus
den Schwierigkeiten der Beziehung von Einheit und Vielheit
die Idee des Atoms von Leukipp (um 440 a. C.) und Demo-
krit (um 420 a. C). Es ist wohl nicht richtig, diese Denker
im modernen Sinne als Materialisten zu bezeichnen.
Seelisches und Stoffliches waren damals nicht so getrennt wie
in späterer Zeit, so dass Demokrit ebenso Atome der Seele
wie der materiellen Körper annahm, zwischen denen das
Feuer ein Bindeglied darstellt. In dem jahrhundertelangen
Streit über die Frage, ob ein von Materie leerer Raum
existieren könne, gehören die Atomisten zu derjenigen Partei,
welche diese Möglichkeit zulässt, indem der Raum zwischen
den Atomen leer sein soll. Demokrit leugnet den Zufall und
die Zweckursachen, die Atome fallen im leeren Raum nach
den Gesetzen der Notwendigkeit. Wenn ich richtig verstanden

habe, soll aber manchmal eine anfängliche Abweichung
von der geradlinigen Bewegung der Atome im Sinne einer
beginnenden Kreisbewegung eintreten und nur diese soll zum
kosmogonischen (welterzeugenden) Wirbel führen. Diese
antike Form der Atomistik enthält nicht das Element der
empirischen Prüfbarkeit, ist daher noch keine naturwissenschaftliche

Theorie im neuzeitlichen Sinne, sondern als ihr
Vorläufer erst noch eine philosophische Spekulation.

Vor dem rational eingestellten Demokrit wirkte bereits
der schon erwähnte Pythagoras (um 530 a. C). Er und seine
Schüler gründeten eine ausgesprochen mystische Heilslehre,
die aufs innigste mit mathematischem Denken verbunden
war und auf der älteren babylonischen Zahlenmystik fusste.
Für ihn und die Pythagoräer ist überall, wo die Zahl ist,
auch die Seele, Ausdruck der Einheit, die Gott ist.
Ganzzahlige Verhältnisse, wie sie in den Proportionen der
Schwingungszahlen der einfachen musikalischen Intervalle
auftreten, sind Harmonie, d. h. das was Einheit in die Gegensätze

bringt; als Teil der Mathematik gehört die Zahl auch
einer abstrakten, übersinnlichen ewigen Welt an, die nicht
mit den Sinnen, sondern nur kontemplativ mit dem Intellekt
erfasst werden kann. So ist bei den Pythagoräern Mathematik

und kontemplative Meditation (die ursprüngliche
Bedeutung von «theoria») aufs engste verbunden, mathematisches

Wissen und Weisheit (Sophia) sind für sie nicht zu
trennen. Eine spezielle Bedeutung hatte die Tetraktys, die
Vierzahl, und ein Schwur der Pythagoräer ist überliefert:
«Bei dem, der unserer Seele die Tetraktys überliefert hat,
den Urquell und die Wurzel der ewigen Natur».

Als Reaktion gegen den Rationalismus der Atomisten
hat Plato (428—348 a. C.) viele mystische Elemente der
Pythagoräer in seiner Ideenlehre übernommen. Mit ihnen
teilt er seine höhere Wertschätzung der Kontemplation
verglichen mit der gewöhnlichen Sinneserfahrung und seine
leidenschaftliche Anteilnahme an Mathematik, besonders an
Geometrie mit ihren idealen Objekten. Die Entdeckungen
seines Freundes Theaitetos über inkommensurable Strecken
(nicht durch rationale Brüche darstellbare Verhältnisse)

haben ihn tief beeindruckt. Handelt es sich hier doch um eine
wesentliche Frage, die nicht durch sinnliches Wahrnehmen,
sondern nur durch Denken entschieden werden kann.

Für Piatos Auffassung dessen, was wir heute Materie
nennen, ist eben der Unterschied der idealen geometrischen
Objekte von den mit den Sinnen wahrgenommenen Körpern
massgebend. Der Unterschied liegt für ihn in einem durch
das Denken schwer erfassbaren, gänzlich passiven Etwas,
das er mit verschiedenen weiblichen Wörtern, wie z. B.
Aufnehmerin oder Amme für die Ideen bezeichnet. Auch das
Wort xuPa für den mit Materie erfüllten Raum ist hier zu
erwähnen. Aristoteles hat versucht, dieses unbestimmte weibliche

X mehr positiv zu fassen. Er nannte es Hyle und
betonte gegenüber den Eleaten, es sei nicht eine blosse privatio,
d. h. nicht ein blosses Fehlen von etwas, sondern wenigstens
der «Möglichkeit nach seiend». Dabei war «seiend» seit Par-

menides zu verstehen als durch «begriffliches Denken erfassbar»

im Gegensatz zu «nicht seiend», das nicht bedeutete
schlechthin nicht vorhanden, sondern «dem denkenden
Verstand unzugänglich». Das spätere aristotelische Wort Hyle
hat Cicero mit «materia» ins Lateinische übersetzt, was dann
die uns geläufige Begriffsbezeichnung wurde.

Ueber Piatos Ideenlehre und seine Theorie der Erkenntnis
als Erinnerung (Anamnesis) der Seele an einen früheren

Zustand ist so viel geschrieben worden, dass ich mich hier
sehr kurz fassen will. Sie haben wie kaum je etwas anderes
einen bleibenden Einfluss auf das abendländische Denken
gehabt. Auch der Moderne, der in der Bewertung der
Sinnesempfindung und des Denkens eine mittlere Stellung sucht,
kann in Anlehnung an Plato den Vorgang des Verstehens der
Natur deuten als eine Entsprechung, das heisst als ein zur
Deckung kommen von präexistenten inneren Bildern der
menschlichen Psyche mit äusseren Objekten und ihrem
Verhalten. Der Moderne sieht allerdings, anders als Plato, auch
die präexistenten Urbilder nicht als unveränderlich, sondern
als relativ zur Entwicklung des bewussten Standpunktes an,
so dass das von Plato vorzugsweise benützte Wort
«dialektisch» sich auch auf den Entwicklungsprozess der menschlichen

Erkenntnis anwenden lässt.
In Weiterbildung pythagoräischer Lehren ist Piatos Mystik

eine lichte Mystik, in der das Verstehen in seinen
verschiedenen Graden vom Meinen Soja) über das geometrische
Wissen Siavoia bis zur höchsten Erkenntnis der allgemeinen

und notwendigen Wahrheiten eirt.orriii.-q seinen Platz
gefunden hat. Die Mystik ist so licht, dass sia*über viele
Dunkelheiten hinwegsieht, was wir Heutigen weder dürfen
noch können. Dies äussert sich z. B. in der Auffassung des
Guten bei Plato als identisch mit der in der Meditation
erkennbaren höchsten «Wirklichkeit». Des Sokrates These von
der Lehrbarkeit der Tugend und von der Unwissenheit als
alleiniger Ursache böser Taten wird zu Piatos Lehre von der
Identität der Idee des Guten mit der Ursache des lessens
vom Wahren und der Wissenschaft.

Während sich diese rational zum axiomatischen System
der Geometrie in Euklid's Elementen (um 300 a. C.)
entwickelt, das so lange jeder Kritik gegenüber standhielt und
erst im 19. Jahrhundert wesentlich erweitert wurde, geht
aus der mystischen Seite Piatos allmählich der Neuplatonis-
mus hervor, der bei Plotin (204 bis 270 p. C.) seine einiger-
massen systematische Formulierung findet. Hier findet man
die Identität des Guten mit dem Verstehbaren gegenüber
Plato selbst ins Extreme gezogen und vergröbert durch die
Doktrin, dass die Materie (Hyle) ein blosses Fehlen
(privatio) der Ideen, dass sie überdies das Böse sei und dieses
daher eine blosse privatio boni, ein Fehlen des Guten, das nicht
Gegenstand des begrifflichen Denkens sein könne. So
entstand eine recht bizarr erscheinende Vermischung des
ethischen Gegensatzpaares «gut — böse» mit dem naturalisti-?;!
sehen oder logischen «seiend — nicht seiend», das wir am
ehesten durch «rational — irrational» wiedergeben können.

Mehr als andere philosophische Strömungen der
Spätantike erwies sich die neuplatonische als geeignet zur
Aufnahme in die frühchristliche Theologie. In der Tat war Augustin

vor seiner Bekehrung zum Christentum Neuplatoniker,
und seither gab es stets mehr oder weniger platonisierende
Theologen und Philosophen unter den christlichen Denkern.

Indem ich darauf hinweise, dass das Mittelalter in
diesem Referat vertreten ist sowohl durch Eckhart, den Meister
des gotischen Zeitalters, als auch durch die Aïo&emie, die
sich durch das ganze Mittelalter hinzieht, möchte ich nun
hier historisch einen Sprung machen und zur Renaissance
übergehen.

Es war eine Epoche ausserordentlicher Leidenschaft,
des furor, die im 15. und 16. Jahrhundert In Italien die
früheren Schranken zwischen den verschiedenen menschlichen
Tätigkeiten durchbrach und früher Getrenntes, wie
empirische Beobachtung und Mathematik, manuelle Technik
und Denken, Kunst und Wissenschaft in innigsten
Zusammenhang brachte. Die massgebende Philosophie dieser
Epoche ist eben ein wiedererstandener, allerdings auch
veränderter Neuplatonismus mystischer Prägung, vertreten
durch Marsilio Ficino (1443 bis 1499). Unter dem Protektorat

Lorenzos di Medici gründete er die Platonische Aka-

Schweiz. Beuzeltung * 77. Jahrgang Heft 1 * 1. Januar 1959



demie in Florenz, deren bedeutendes Mitglied ausser ihm
selbst Pico della Mirandola gewesen ist. Diese Akademie ist
zugleich eine Art mystische Sekte, welche ein kontemplatives

Leben und die göttliche, metaphysische Inspiration als
höchste Werte pflegte. Zum Unterschied von Plato selbst,
dessen Werke Ficino, für lange Zeit massgebend, ins
Lateinische übersetzte, hatte dieser Kreis keine Beziehung zur
Mathematik. Seine Prinzipien standen in einem gewissen
Gegensatz zur naturwissenschaftlichen, positiv zur Mathematik

eingestellten Richtung, wie sie z. B. Leonardo da Vinci
(1452 bis 1519) vertrat. Das Hauptwerk Ficinos, die Theo-
logia platonica, ist ein grossangelegter Versuch einer
Synthese zwischen der christlichen Theologie und der antiken,
heidnischen Philosophie. Zu ihr gehört auch die Idee der
Aphrodite Uranie (Venus coelestis), der Vergeistigung des
Eros oder Amor, der auch in den ekstatischen Zuständen
religiöser Propheten wie Moses und Paulus in Erscheinung
tritt und als amor intellectualis Dei etwa unserem Erkenntnistrieb

entspricht. Diskussionen über Astrologie und Magie,
basiert auf der alten plotinischen Idee der Sympatheia, standen

den Mitgliedern der platonischen Akademie näher als
naturwissenschaftliche Erörterungen. Agrippa v. Nettesheim
sowie Paracelsus waren durch diese Denkweise stark
beeinflusst.

Alles, was einst feststand, scheint aufgerührt in dieser
einzigartigen Zeit: Man war für oder gegen Aristoteles, für
oder gegen das Vakuum, für oder gegen das von Kopernikus
(1473 bis 1543) wiederentdeckte heliozentrische System. Dies
alles war zunächst nicht nüchterne Wissenschaft, sondern
religiöse Mystik, die einem neuen kosmischen Gefühl
entsprungen ist und sich insbesondere auch in einer Vergöttlichung

des Raumes ausdrückte. So vertrat Francesco
Patrizzi (1529 bis 1597) die Gleichwertigkeit aller Punkte des

selbständigen Raumes. Dass dieser seit Nikolaus von Cues
seine Begrenzung verlor und unendlich gedacht wurde,
ermöglichte in Weiterbildung der Philosophie der früheren
Renaissanceplatoniker den der Erkenntnis der Welt
zugeneigten Pantheismus Giordano Brunos (1548 bis 1600). Von
hier führte die spätere, nüchternere Betrachtungsweise des

17. Jahrhunderts weiter zu Descartes' analytischer Geometrie
und zum absoluten Raum in Newtons Mechanik.

Damit auch die Schattenseite der ausserordentlichen
Erweiterung des menschlichen Bewusstseins durch Erschliessung

ganz neuer Bereiche des Verstehbaren in der Natur
nicht vergessen wird, möchte ich nun einen etwas oberflächlichen

Vorläufer der neuzeitlichen Naturwissenschaft
erwähnen: Francis Bacon (1561 bis 1626). Ohne Mathematik
sonderlich zu beherrschen, trat er für die Empirie und die

induktive Methode ein, was damals neu war. Sein
praktisches Ziel war ausdrücklich die Beherrschung der Naturkräfte

durch wissenschaftliche Entdeckungen und
Erfindungen. Propagandistisch verwendete er hierbei das Schlagwort:

«Knowledge is power» (Wissen ist Macht). Ich glaube,
dass dieser stolze Wille, die Natur zu beherrschen, tatsächlich

hinter der neuzeitlichen Naturwissenschaft steht und
dass auch der Anhänger reiner Erkenntnis dieses Motiv
nicht ganz leugnen kann. Uns Heutigen wird wieder «vor
unser Gottähnlichkeit bange». In Anwendung eines bekannten

Wortes des Historikers Schlosser stellt sich uns die

bange Frage, ob auch diese Macht, unsere abendländische
Macht über die Natur, böse sei.

Zunächst sollte diese die Natur verstehen und damit
beherrschen wollende Haltung des Menschen, der sich im
Konflikt mit der Einheit der Natur beobachtend und
denkend ausserhalb stellt, in der Entstehung der neuzeitlichen
Naturwissenschaft im «grand siècle», nämlich im 17.
Jahrhundert ihre grosse Triumphe feiern. An die Stelle der Weltseele

setzte sie das abstrakte mathematische Naturgesetz.
Das kopernikanische System führte einerseits zu der noch
religiös fundierten, wenn auch bereits empirisch gewordenen
Astronomie Keplers, andererseits zu sehr nüchternen Fragen,

die Kopernikus nicht beantworten konnte wie diese:
«Warum weht nicht fortwährend ein starker Wind, wenn sich
die Erde dreht, warum nimmt auch die Atmosphäre an dieser
Drehung teil, warum schiesst eine Kanone gleich weit nach
Westen wie nach Osten?» Erst Galileis Trägheitsgesetz

konnte diese Fragen sinnvoll beantworten. Auf die mit Newtons

«Prinzipien» (1687) abgeschlossene Entwicklung der
Mechanik kann ich hier nicht eingehen. In der zur modernen
Physik gehörenden Relativitätstheorie Einsteins hat sie eine
wesentliche Weiterbildung erfahren.

Zu den allgemeinen charakteristischen Erscheinungen
des 17. Jahrhunderts gehört die Wiederherstellung neuer
Schranken zwischen den einzelnen Disziplinen und Fakultäten

und die Spaltung des Weltbildes in die rationale und
die religiöse Seite. Diese Dissoziation war unvermeidlich und
spiegelt sich sowohl in der Philosophie Descartes, als auch in
Newtons theologischen Schriften besonders deutlich wider.

Ein ähnliches Schicksal hatte um diese Zeit auch der
zweite Versuch einer Synthese zwischen einem Heilsweg mit
gnostisch-mystischen Elementen und wissenschaftlicher
Erkenntnis, derjenige der Alchimie und hermetischen
Philosophie. In alter Zeit beginnend wird sie in der Spätantike seit
dem Erscheinen des Hermes Trismegistos sehr verbreitet,
zieht sich dann, anfangs von arabischen Quellen und ihren
lateinischen Uebersetzungen gespeist, durch das ganze Mittelalter,

um schliesslich nach einer Blütezeit im 16. Jahrhundert
gegen Ende des 17. Jahrhunderts mit dem Beginn der
neuzeitlichen Naturwissenschaft zu verfallen. Auch diesmal
erwies sich die Basis der Synthese als zu eng und das
Gegensatzpaar fiel wieder auseinander: in die wissenschaftliche
Chemie auf der einen Seite und die von materiellen Vorgängen

wieder abgelöste religiöse Mystik, z. B. durch Jacob
Böhme vertreten, auf der anderen Seite.

Die uns zunächst recht fremdartig anmutenden
Voraussetzungen der alchimistischen Philosophie stellen eine
gewisse Symmetrie her zwischen Materie und Geist. Dadurch
entsteht ein Gegengewicht gegen die einseitig spiritualisie-
rende Tendenz, die der Neuplatonismus gegenüber Plato
selbst beträchtlich verstärkt hat und die vom Christentum
übernommen wurde. Im Gegensatz zur neuplatonischen
Identifikation der Materie mit dem Bösen wohnt nach der
alchimistischen Auffassung in der Materie ein Geist, der auf
Erlösung harrt. Der alchimistische Laborant ist stets mit
einbezogen in den Naturlauf in solcher Weise, dass die
wirklichen oder vermeintlichen chemischen Prozesse in der
Retorte mit den psychischen Vorgängen in ihm selbst mystiscnB
identifiziert sind und mit denselben Worten bezeichnet werden.

Fremd ist uns heute die Identifizierung jedes der sieben
Planeten mit einem der sieben Metalle, darunter die Identität^
des Hermes sowohl mit dem Planeten Merkur wie mit dem
argentum vivum, dem Quecksilber, das auch seinen Namen
mercury behalten hat. Geblieben ist ferner von den
Identifizierungen leicht verdampfender, flüchtiger Substanzen mit
Geist der Name Spiritus für Alkohol, die Essenz (Wesen)
auch für das materielle Resultat der Destillation. Der
Erlösungsweg, auch selbst wieder durch den Hermes symbolisiert,
ist ein opus (Werk), beginnend mit der Schwärze (nigredo
oder melancholia) und endend mit der Herstellung des lapis
sapientum, des Steines der Weisen, der als filius philosopho-
rum und filius macrocosmi zu Christus, dem filius microcosmi,

parallelisiert wird. Die Erlösung des Stoffes durch
den ihn verwandelnden Menschen, die in der Herstellung des

Steines gipfelt, ist nach alchimistischer Auffassung, zufolge
der mystischen Entsprechung von Macrocosmos und Micro-
cosmos, identisch mit der den Menschen erlösenden Wandlung

durch das opus, das nur «Deo concedente» gelingt.
Es handelt sich bei der Alchimie um einen psychophVaj)

sischen Monismus, in einer uns sonderbar anmutenden
Einheitssprache ausgedrückt, die im konkret Sichtbaren hängen
bleibt. Man darf aber die allgemeine, auf das Einheitserlebnis

gerichtete Einstellung des Menschen zur Natur,
welche die Alchimie ausdrückt, nicht mit deren AuswüchaenB
einfach identifizieren, zu denen bekanntlich eine stets
vergebliche und oft betrügerische Goldmacherei gehörte.

Goethes naturwissenschaftliche Auffassungen, die der
offiziellen Wissenschaft so oft entgegengesetzt waren, werden

verständlicher durch deren alchimistische Vorlagen,
deren Terminologie insbesondere im Faust ganz offen
zutage tritt. Als einem Gefühlstyp war Goethe das Einheitserlebnis

— «nichts ist drinnen, nichts ist draussen, denn was
innen, das ist aussen» — zugänglicher als die kritische Na-

Schwalz. Bauzeitung • 77. Jahrgong Heft 1 .Januar 1959



turwissenschaft und nur die Alchimie kam hierbei seiner
Gefühlshaltung entgegen. Dies ist der Hintergrund von Goethes
Auseinandersetzung mit Newton, über die schon viel
geschrieben worden ist. Weniger bekannt ist die ältere Polemik
zwischen Kepler als Vertreter der neuentstehenden
Naturwissenschaft und dem englischen Arzt Robert Fludd, der
dem Rosenkreuzerorden angehörte und die hermetische
Tradition vertrat. Ich glaube, man kann auf Kepler - Fludd und
Newton - Goethe mit gutem Recht das alte Sprichwort
anwenden: «Was die Alten sungen, das zwitschern die Jungen».

Von der Psychologie des Unbewussten her ist neuerdings
C. G. Jung daran gegangen, den psychologischen Gehalt der
alten alchimistischen Texte auszugraben und unserer Zeit zu
erschliessen. Ich hoffe, dass dabei noch einiges wertvolle
Material zutage gefördert werden wird, namentlich über die
Rolle der Gegensatzpaare im alchimistischen Opus. Auch für
die Psychologie des Unbewussten bedeutet die Alchimie ein
Gegengewicht gegen zu starke Spiritualisierung, sie bedeutet
ihre Begegnung mit der Materie und mit der übrigen
Naturwissenschaft.

Hier stellt sich für die Naturwissenschaft unserer Zeit
die wesentliche Frage: «Werden wir auf höherer Ebene den
alten psychophysischen Einheitstraum der Alchimie
realisieren können, durch Schaffung einer einheitlichen begrifflichen

Grundlage für die naturwissenschaftliche Erfassung
des Physischen wie des Psychischen?» Wir wissen die
Antwort noch nicht. Viele Grundfragen der Biologie, insbesondere

die Beziehung des Kausalen und des Zweckmässigen,
und damit auch die psychophysischen Zusammenhänge,
haben meiner Ansicht nach noch nicht eine wirklich befriedigende

Beantwortung und Aufklärung erfahren.
Die heutige Quantenphysik ist jedoch gemäss der

Formulierung Niels Bohrs ebenfalls auf komplementäre
Gegensatzpaare bei ihren atomaren Objekten gestossen, wie
Teilchen — Welle, Ort — Bewegungsgrösse, und muss der Freiheit

des Beobachters Rechnung tragen, zwischen einander
ausschliessenden Versuchsanordnungen zu wählen, die in
einer im voraus unberechenbaren Weise in den Naturlauf
eingreifen. Hat er einmal seine Versuchsanordnung gewählt, so
ist aber auch für den Beobachter der heutigen Physik das
objektive Resultat der Beobachtung seiner Beeinflussung
entzogen. Verschiedene Physiker haben diese für den Laien
nicht leicht verständlichen Sachverhalte an anderer Stelle
mehrmals ausgeführt und ich kann hier nur kurz darauf
hinweisen:

Die alte Frage, ob unter Umständen der psychische
Zustand des Beobachters den äusseren materiellen Naturverlauf
beeinflussen kann, findet in der heutigen Physik keinen
Platz. Für die alten Alchimisten war die Antwort ganz
selbstverständlich bejahend. Im letzten Jahrhundert hat ein
so kritischer Geist wie der Philosoph Arthur Schopenhauer,
ein ausgezeichneter Kenner und Bewunderer Kants, in
seinem Aufsatz «Animalischer Magnetismus und Magie»
sogenannte magische Wirkungen sehr weitgehend für möglich
gehalten und in seiner besonderen Terminologie als «direkte,
die Schranken von Raum und Zeit durchbrechende Einwirkungen

des Willens» gedeutet. Daraufhin kann man wohl
nicht sagen, dass apriorische philosophische Gründe
ausreichend seien, um solche Möglichkeiten von vornherein
abzuweisen. In neuerer Zeit gibt es eine empirische Parapsychologie,

die den Anspruch exakter Wissenschaftlichkeit
erhebt und mit modernen experimentellen Methoden einerseits,
mit moderner mathematischer Statistik andrerseits arbeitet.
Sollten sich die positiven Ergebnisse auf dem noch kontroversen

Gebiet der «extra sensory perception» (ESP)
endgültig bewahrheiten, so könnte dies zu heute noch gar nicht
übersehbaren Entwicklungen führen.

Im Lichte unserer schon aus äusseren Gründen
übermässig knapp zusammengedrängten historischen Uebersicht
können wir sagen, dass die heutige Zeit wieder einen Punkt
erreicht hat, wo die rationalistische Einstellung ihren
Höhepunkt überschritten hat und als zu eng empfunden wird.
Aussen scheinen alle Gegensätze ausserordentlich verschärft.
Das Rationale führt einerseits wohl zur Annahme einer nicht
direkt sinnlich wahrnehmbaren, durch mathematische oder
andere Symbole aber erfassbaren Wirklichkeit, wie z. B.

das Atom oder das Unbewusste. Die sichtbaren WliEungen
dieser abstrakten Wirklichkeit sind aber andererseits so
konkret wie atomare Explosionen und keineswegs notwendig
gut, sondern zuweilen das extreme Gegenteil. Eine Flucht
aus dem bloss Rationalen, bei dem der Wille zur Macht als
Hintergrund niemals ganz fehlt, in dessen Gegenteil, z. B.
in eine christliche oder buddhistische MystlKflist naheliegend
und gefühlsmässig verständlich. Ich glaube jedoch, dass
demjenigen, für welchen der enge Rationalismus seine Ueber-
zeugungskraft verloren hat und dem auch der Zauber einer
mystischen Einstellung, welche die äussere Welt in ihrer
bedrängenden Vielheit als illusorisch erlebt, nicht wirksam
genug ist, nichts übrig bleibt, als sich diesen verschärften
Gegensätzen und ihren Konflikten in der einen oder anderen
Weise auszusetzen. Eben dadurch kann auch der Forscher,
mehr oder weniger bewusst, einen inneren Heilsweg gehen.
Langsam entstehen dann zur äusseren Lage kompensatorisch
innere Bilder, Phantasien oder Ideen, welche eine Annäherung

der Pole der Gegensatzpaare als möglich zeigen.
Gewarnt durch den Misserfolg aller verfrühten Einheitsbestrebungen

in der Geistesgeschichte will icales nicht wagen, über
die Zukunft Voraussagen zu machen. Entgegen der strengen
Einteilung der Aktivitäten des menschlichen Geistes in
getrennte Departemente seit dem 17. Jahrhundert, halte ich
aber die Zielvorstellung einer Ueberwindung der Gegensätze,
zu der auch eine sowohl das rationale Verstehen wie das
mystische Einheitserlabnis umfassende Synthese gehört, für
den ausgesprochenen oder unausgesprochenen Mythos
unserer eigenen, heutigen Zeit.

Die Renovation der Pfarrkirche St. Vinzen-

tius in Eschen bach SG dk 726.54.004.67

Von Architekt R. Küster, Bottmingen BL

Aus der Kirchengeschichte
Eschenbach wird erstmals am 30. Januar 775 anlässlich

einer Vergabung auf dem Thing (Genossenschaftsversammlung)
in Wurmsbach erwähnt. Es war anzunehmen, dass die

Ortschaft damals schon eine Kirche hatte. Die umfassende
Renovation von 1955/56 bot Anlass zu archäologischen
Studien. Eschenbach liegt an der alten Römerstrasse, die von
Winterthur über Pfäffikon, Rüti, Filzbach, Flums, Chur
nach Süden führt. Es ist bewiesen, dass sich das Christentum

von dieser Strasse aus ausgebreitet hat. Im frühen
Mittelalter nahm die Bedeutung der Gegend noch zu, weil
die Verbindung von St. Gallen nach Einsiedeln, bzw. nach
der Innerschweiz-Gotthard streckenweise über die gleiche
Strasse führte.

rflnterthur

iJtlnau

Turicurn \ STZrJrgenhausen\ Kempten ^ n.St.Gallen

Tjtönwil j Wattwil

f. Dürnten ,^Ricken
>>RÜM

¦Vj^prsSS2/oaen^l>ba'Ch

n d.Gotthai d
J oSchänis

1 ^^
Einsiedeln Rlzbach Flums^

""" römisch.Strasse
—Sirasse ImWfttelalter

Bild 1. Die Lage von Eschenbach im Verkehrsnetz der Vergangenheit

Schweiz. Bauzeitung • 77. Jahrgang Heft 1 • l.Januar 1959


	Die Wissenschaft und das abendländische Denken

