
Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 76 (1958)

Heft: 1

Artikel: Die Frage nach dem Weltbild unserer Zeit

Autor: Huber, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-63910

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-63910
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


76. Jahrgang Heft SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNQ 4. Januar 1958

ORGAN DE8 SCHWEIZERISCHEN INGENIEUR- UND ARCHITEKTEN-VEREINS 8.I.A. UND DER GESELLSCHAFT EHEMALI6ER STUDIERENDER DER EIDGENÖSSISCHEN TECHNISCHEN HOCHSCHULE B.E.P.

Die Frage nach dem Weltbild unserer Zeit DK 180.2

Von Prof. Dr. Gerhard Huber, Zürich *)

Es wird gefragt nach dem Weltbild unserer Zeit. Dass wir
solche Frage stellen können, ja stellen müssen, scheint
selbstverständlich. Wie jede andere Zeit, so hat auch die unsere ihr
Weltbild. Die Aufgabe wäre, dies Bild sichtbar zu machen, es

in seinen Grundzügen nachzuzeichnen.
Die Frage nach dem Weltbild ist eine philosophische. Nun

gehört es zum Wesen und zur Freiheit philosophischer Besinnung,

dass sie dort ein Bedenken finden darf, wo man gemeinhin

keines wahrnimmt. Ein solches philosophisches Bedenken
meldet sich angesichts der selbstverständlich gestellten Frage
nach dem Weltbild unserer Zeit.

Was ist ein Weltbild? Offenbar ein Bild der Welt. «Welt»
meint dabei den Inbegriff dessen, was ist, das Ganze der
Wirklichkeit: die Natur und den Menschen in ihr mit allen
Schöpfungen des Geistes. Dieses Ganze der Wirklichkeit wird
im Weltbild gegenwärtig. Und der Mensch beansprucht, wo
er vom Weltbild redet, ein Bild des Wirklichkeitsganzen zu
besitzen.

Hier setzt das philosophische Bedenken ein. Gibt es ein
Bild der Welt? Ist der Mensch in der Lage, sich ein Bild des
Ganzen zu machen? Solches Sich-edn-Bild-machen meint ja
nicht ein beliebiges Vorstellen der Welt durch schweifende
Phantasie; sondern es würde bedeuten: das Wirkliche dn seiner
Ganzheit erkennen. Vermag aber der Mensch das Ganze der
Wirklichkeit zu erkennen?

Die Entwicklung der Wissenschaften und der Gang des

philosophischen Denkens mahnen uns hier zur Vorsicht. Zwar,
die wissenschaftlichen Erkenntnisse sind durch die Zeiten
hindurch in unübersehbarem Ausmasse angewachsen: was eben
noch Grenze der Einsicht war, wird immer wieder überschritten.

Diese Bewegung vollzieht sich unaufhaltsam in die Weiten
des Kosmos und in die mikrophysikçjischen Dimensionen der
Atome; sie greift aus in die Fernen der Geschichte und in die
Tiefen des Gehaltes geistiger Werke. Immer weitere Bereiche
werden vom Wissen erobert und der technischen Herrschaft
unterworfen. Allein, die Besinnung auf den Sinn des
wissenschaftlichen Erkennens und der technischen Beherrschung
zeigt zugleich, dass die Bewältigung des einzelnen nicht
zusammengeht mit einer wissenden Inbesitznahme des Ganzen.
Je weiter unsere Erkenntnis der einzelnen Tatsachen
vordringt, um so mehr verlieren wir den Blick auf das Ganze
der Welt.

An vielen Stellen wird sichtbar, wie mit dem Anwachsen
der Einzelkenntnisse unser Wissen immer mehr auseinanderfällt

in geschiedene Bereiche, deren Zusammenhang dem
Menschen entschwindet und unbegriffen bleibt. Die wissenschaftliche

Erkenntnis der uns umgebenden Wirklichkeit führt in
der Atomphysik immer tiefer in die elementaren Strukturen
der Materie, aber damit zugleich weg von der menschlichen
Welt in einen Raum äusserster Abstraktion, wo die Sachverhalte

nicht mehr anschaulich erfassbar, sondern nur
abstraktmathematisch zu beschreiben sind. Zwar gibt die Erkenntnis
dieser Sachverhalte dem Menschen die Möglichkeit, in einer
unerhörten Weise in den Gang des Naturablaufes einzugreifen
und damit jene abstrakte Welt der Atome zu den ungeheuerlichsten

Rückwirkungen auf die erlebte menschliche Welt zu
veranlassen — denken Sie an die Atombombe! Aber ein solches
Hineinwirken der physikalischen Kräfte in den Erlebnisraum
des Menschen zeigt nur um so deutlicher die radikale Fremdheit

zwischen der physikalischen und der menschlichen Welt.
Fassen wir die uns umgebende Wirklichkeit nicht als Natur

im Sinne der Physik, sondern daraufhin ins Auge, wie
der Mensch sie alltäglich erlebt und durch sein Tun gestaltet,
so eröffnet sich der Raum des Geschichtlichen. Hier sind die
Geisteswissenschaften am Werk, um in einer vielleicht ebenso

*) Radiovortrag im Studio Zürich, 28. Mal 1957.

intensiven Arbeit die Ereignisse zu erforschen, die das
geschichtliche Dasein der Menschheit ausmachen, und den Gehalt
der von Menschen hervorgebrachten Gebilde zu ergründen:
Sprachen und Gesellschaftsformen, wirtschaftliche und
technische Gestaltungen, Kunstwerke und religiöse Vorstellungen.
Und so gross der Abstand dieser menschlichen Welt von der
physikalischen ist, so mannigfaltig wiederum sind die einzelnen
Bereiche des geistigen Kosmos voneinander geschieden.

Was ich hier anzudeuten versuche, ist die Tatsache, dass

unsere Zeit von den Wissenschaften her nicht nur ein Weltbild

nicht besitzt, sondern dass deren innerste Tendenzen der
Möglichkeit eines das Ganze ineinsfassenden Bildes entgegengesetzt

sind. Die Wissenschaften führen in eine Vielzahl voneinander

getrennter Räume, zu einer Mannigfaltigkeit von
Perspektiven, die in der Sichtung zahlloser einzelner Fakten sich
ergeben, wobei es aber im Wesen dieser wissenschaftlichen
Perspektiven begründet ist, dass sie sich nicht zu einem Bilde
des Ganzen zusammenfügen, sondern vermöge ihres methodisch

verschiedenen Ursprungs ein Nebeneinander von Aspekten

ergeben, das keiner zu übersehen vermag.
Vielleicht hängt es mit diesem zutiefst weltblldlosen

Charakter der Wissenschaften zusammen, dass ihre greifbarste
und bedeutsamste Auswirkung: die heutige Technik, oft jenes
so bildlose Gesicht zeigt, das den Menschen über sie erschrecken
lässt. Zugleich kann hier die Gefahr fühlbar werden, die den
Menschen von der Weltbildlosigkeit seiner Wissenschaft her
bedroht, wenn die technische Organisation des Lebens seinen
Sinn für ein Umfassenderes verkümmern lässt.

Man könnte nun freilich an die Philosophie die Forderung
stellen, dass sie zu leisten habe, was durch die Wissenschaften
selbst nicht geleistet werden kann: die wesentlichen Ergebnisse

wissenschaftlicher Welterkenntnis mit den entscheidenden

menschlichen Anliegen In das Ganze eines Weltbildes
zusammenzufassen. Sehen wir zu, ob eine solche Forderung an
die Philosophie berechtigt ist und in welchem Sinne sie es

allenfalls wäre.

II.
Tatsächlich arbeitet die heutige Philosophie kaum am

Entwurf eines Weltbildes, das als gültig ausgegeben werden
könnte, sondern eher am Aufweis seiner Unmöglichkeit. Sie

folgt dabei einerseits dem kritischen Selbstverständnis der
Wissenschaften, von dem eben die Rede war. Anderseits steht
sie unter dem gewaltigen Eindruck der Geschichtlichkeit alles
Menschlichen. Jede Ueberzeugung ist dem geschichtlichen
Wandel unterworfen, kein Wissen hat absolute Wahrheit: es

erwächst in bezug auf bestimmte historische Situationen und
bleibt in seiner Geltung relativ auf diese. Eine Zeit, die sich
derart die historische Relativität aller menschlichen Einsicht
zum Bewusstsein gebracht hat, ist nicht mehr naiv genug,
ihre eigenen Tendenzen und Einsichten als Weltbild zu deuten:
in ihnen so etwas wie die bildgewordene objektive Wahrheit
des Ganzen zu sehen.

Dazu kommt, dass unsere Gegenwart in ihrem eigenen
Wahrheitsbewusstsein zerspalten ist wie kaum eine frühere
Zeit. Wir wissen um die Relativität der Meinungen auch innerhalb

ein und derselben Epoche, innerhalb des gleichen Raumes.
Je nach seiner sozialen Herkunft und seinem Standort, je
nach Bildungs- und Lebenserfahrungen neigt der Mensch zu
anderen Auffassungen. Der Arbeiter hat nicht das selbe
Bewusstsein wie der Intellektuelle, der Techniker ein anderes als
der Künstler, und diese Unterschiede gehen viel tiefer als alle
sozialen Interessenverschiedenheiten, aus denen man sie
herleiten möchte. Mehr noch: quer durch die gesellschaftlichen
Schichten und geographischen Räume greifen — seit dem

Verlust der früher verbindlichen weltanschaulichen Gemeinsamkeit

— die Gegensätze der Weltanschauungen. Der Geist

1



ist vielfach in sich zerrissen, und diese Mannigfaltigkeit lässt
sich in kein umfassendes System des Wahren bringen. Und
auch wenn man nach einer durchschnittlichen heutigen
Weltauffassung Imgen welle, käme man in Verlegenheit. Wie kann
da noch von einem Weltbild unserer Zeit die Rede sein

Die Philosophie muss heute diese unleugbaren Gegebenheiten

hinnehmen. Aber sie kann auch nicht ganz darauf
verzichten, dieSpelfachen Elemente in eine gewisse Ordnung zu
bringeMlDiese Ordnung ist jedocnfnicht mehr die des
Weltbildes: eine [umfassende Anschauung vom Ganzen, die in ihren
Elementen und in ihrer Einheit die Ueberzeugung des Wahren
fordert und auch besitzt. An die Stelle des gegenständlichen
Weltbildes ist der Mensch getreten als Träger einer Viellll||
von geschichtlich sich wandelnden Weltbildern und in der
Gegenwart einer Unzahl von Auflassungen und Meinungen,
die sich inhaltlich nicht mehr zur Einheit fügen. Das für wahr
gehaltene Weltbild wird abgelöst von der Frage nach dem
Menschen, der Anschauungen für wahr hält oder auf ihre Relativität

hin durchschaut. Wie ist dieser Mensch geartet? Statt
des Bildes der Welt, das unmöglich scheint, wird ein Bild des
Menschen gesucht.

So steht jetzt der Mensch im Mittelpunkt der Fragestellung.
Das Bild, das von ihm gesucht und entworfen wird, ist

zunächst ein psychologisches. Mit den Mitteln der Psychologie
will man der Wirklichkeit des Menschen näherkommen. Der
Mensch wird auf seine TriebstruktuMpidn untersucht. Die Frage
ist, ob das Geistige in ihm aus seiner Triebhaftigkeit abgeleitet

werden könne oder ob der Geist als etwas Eigenständiges
und Höheres zu den Trieben hinzukommt. Es wird versucht,
die seelische Struktur im ganzen zu entwerfen, Gesetzmässigkeiten

des Erlebens und Verhaltens zu erkennen. Zum
Individuell-Psychischen muss schliesslich das Soziale hinzugenommen

werden, da der Mensch immer im Zusammen mit anderen
Menschen lebt. So ergibt sich, ins Gesellschaftliche erweitert,
ein psychologisches Bild des Menschen. Diese psychologischen
Deutungen bestimmen heute in weiten Bereichen das
Verständnis, das die Menschen von sich selber haben.

Ueber das psychologische Deuten und Verstehen hinaus
sucht die Philosophie eine noch tiefere Dimension im Bilde
des Menschen zu gewinnen. Es wird gefragt, ob hinter der
Summe der tatsächlichen seelischen Erscheinungen und
Verhaltensweisen und ihren feststellbaren Gesetzmässigkeiten so
etwas wie ein Wesen des Menschen sichtbar wird. Man gründet

auf diese Fragestellung eine philosophische Anthropologie,
eine philosophische Lehre vom Wesen des Menschen. Es soll
eine Grundstruktur des Menschseins erkannt werden, die tiefer

liegt als die psychologischen Einzelgesetzlichkeiten und die
Summe des Tatsächlichen — eine Wesensstruktur des
Menschen, in der dies alles irgendwie begründet ist und woraus
es tiefer verstanden werden kann.

So arbeitet man heute am Menschenbild — von der
Psychologie her und, umfassender noch, in der philosophischen
Anthropologie. Und auch die Wissenschaften, die sich mit dem
Gesellschaftlichen und der Geschichte beschäftigen, liefern
neben der Biologie ihren Beitrag zum Menschenbild.

Hier muss freilich aus dem Bisherigen eine Frage auftauchen.

Wenn es dem Menschen heute fraglich geworden 1st, ob
er sich ein gültiges Weltbild machen kann — steht dann das
Suchen nach einem gültigen Menschenbild nicht unter der
gleichen Fraglichkeit? Der Mensch ist Teil eines Ganzen, der
Welt, das als Ganzes unerkennbar bleibt. Ist aber ein Teil
wirklich erkennbar, der einem unerkennbaren Ganzen
angehört? Wenn sich die Wirklichkeit dm Ganzen der Erkenntnis
entzieht, entzieht sie sich dann am Ende nicht auch in dem
Teile, der der Mensch ist? In der Tat: alle jene Tendenzen,
die zur Reffltlvierung des Weltbildes geführt haben, werden
auch der MSüchkeitißslnes gültigen Menschenbildes entgegenstehen.

Der Mensch sieht nicht nur die Welt anders je nach
seinem Standpunkt, auch die Weise, wie er sich selbst sieht,
zu erkennen meint, ist von dieser Relativität ergriffen. Ein
gültiges Menschenbild scheint ebenso unmöglich wie ein
gültiges Weltbild.

m.
Wir sind von der Unmöglichkeit eines Weltbildes

zurückgeworfen worden auf die Versuche zu einem MenschenW^m
Und auch da will es scheinen, als müsste der Versuch des Er-
kennens scheitern. So wäre denn die philosophische
Erkenntnisbemühung eitel und der Mensch dazu verurteilt, Teile seiner
selbst und der Welt in der Hand zu haben, ohne sie durch ein

geistiges Band verbunden zu sehen, das etwas anderes wäre
als ein to seiner Fadenscheinigkeit durchschautes Gewebe.

Aber vielleicht haben wir zu schnell der philosophischen
Kritik das Feld geräumt, die heute an der Möglichkeit von
Weltbild und Menschenbild geübt wird. Besinnen wir uns doch
auf eine einfache Tatsache, die trotz aller Kritik besteht: Jeder
Mensch hat faktischSS) etwas wie ein Weltbild und ein Bild
von sich selber. Jede menschliche Handlung fügt sich für den
Handelnden in einen weiteren Zusammenhang ein, worin er
irgendwie das Ganze und sich selber zu verstehen versucht.

Ich fahre etwa morgens mit dem Tram in die Stadt. Es ist
der Weg zur Arbeitsstelle. Dort bin ich durch meine Berufsarbeit

der und der: etwa der gewissenhafte Beamte, der täglich

seine Pflichten erfüllt. Ich weiss mich mehr oder weniger
eins mit dieser Funktion oder stehe auch in einem Spannungsverhältnis

zu ihr, sofern ich als Privatmann, in der Familie,
vielleicht ein ganz anderer bin als der, der während der
Dienststunden bescheiden seine Arbeit tut. Als Mensch in dieser
Arbeits- und Privatsphäre habe ich bestimmte Auffassungen,
die ich bei Gelegenheit mit Nachdruck zur Geltung bringe,
vielleicht mit grösserem Nachdruck, als der inneren Sicherheit
eigentlich entspricht. Immerhin, ich nehme Stellung zu vielem,
zu den Ereignissen des privaten und öffentlichen Lebens, zu
den weltgeschichtlichen Dingen, die in meinen Gesichtskreis
treten. In all dem verstehe ich mich selbst, den Menschen, die
Welt, worin er lebt, in einer bestimmten Weise — ob mir das
nun ausdrücklich bewusst wird oder nicht. Darin liegt so etwas
wie ein Bild des Menschen und der Welt, eine Auffassung vom
Ganzen und von mir selber. Die Meinungen, woraus sie sich
zusammensetzt, sind freilich vielfach unstimmig. Näheres
Befragen und Beklopfen durch einen, der es darauf abgesehen
hätte, mich unruhig zu machen, wäre mir unangenehm, weil
ich die innere Brüchigkeit des Ganzen dann vielleicht spürte.
Gleichwohl: ich habe als Mensch solche Auffassung vom Ganzen

und von mir selber und lebe darin in meinem Alltag.
Es kann nun nicht Aufgabe der Philosophie sein, diese

Ansätze zu einer Gesamtauffassung von Mensch und Welt, wie
sie sich in jedem Menschen finden, bloss kritisch aufzulösen.
Vielmehr muss erkannt werden, dass solche Gesamtauffassung

nicht allein faktisch, sondern wesentlich zum Menschen
gehört. Der Mensch unterscheidet sich in wesentlicher Hinsicht
vom Tier dadurch, dass er um sein Tun weiss. Dies Wissen
ist nicht nur isolierte Bewusstheit der einzelnen Handlung,
sondern seinem Grundcharakter nach auf einen umfassenden
Zusammenhang gerichtet, worin das Besondere erst seinen
Sinn gewinnt. Wo sich das Bewusstsein auflöst in das Punktuelle

der einzelnen Handlung oder den Zusammenhang mit
dem Ganzen verliert, ist der Mensch in seiner Menschlichkeit
bedroht. Und hier liegt zweifellos eine der wesentlichen
Gefahren unseres technisch und wirtschaftlich bestimmten
Daseins, der Spezialisierung, die es erzwingt und die überall die
moderne Geistigkeit durchdringt.

Hier steht die Philosophie vor einer wesentlichen Aufgabe.
Bei jenen Ansätzen zu einer Gesamtauffassung, die am
Grunde eines jeden menschlichen Bewusstseins liegen, muss
das philosophische Denken einsetzen und sie zu entfalten
versuchen. Der Philosophierende wird vor allem dort einsetzen,
wo ihm diese Keime unmittelbar begegnen, nämlich im
eigenen Bewusstsein. Aber die Aufgabe ist nun, in möglichst
umfassender Weite die Gehalte der menschlichen Erfahrung in
die Entfaltung des Welt- und Selbstverständnisses einzube-
ziehen. Was als Grundtendenz im eigenen Wesen liegt, muss
durch die Einsichten, die andere Menschen gewonnen haben,
kritisch in Frage gestellt, verwandelt und vertieft werden. Der
Gesamtbesband wissenschaftlicher Erkenntnis, soweit er dem
einzelnen zugänglich ist, wird hier bedeutsam, nicht weniger
als die Gehalte der menschlichen Erfahrungen, die sich in
anderen Formen des Geistes niedergeschlagen haben: in der
Kunst, in den religiösen Deutungen, in der praktischen
Lebenserfahrung und im philosophischen Denken anderer. Damit
1st das grosse Wagnis des Philosophierens angedeutet, wie es
uns heute aufgegeben ist: einzutreten in die unabschliessbare
Auseinandersetzung mit den geschichtlichen Gehalten und
darin eigene begründete Auffassungen zu gewinnen und sie
im Leben zu bewähren.

Was sich als Auffassung vom Ganzen der Welt und vom
Menschen in ihm auf dem Weg solcher denkender
Auseinandersetzung ergibt, ist, wenn es philosophische Tiefe hat, nicht
ein Kaleidoskop gerade geltender Meinungen, sondern
zusammengehalten von der Wirklichkeit des einzelnen Menschen, der

Schweiz. Bauzeitung 1958



sich darin Rechenschaft zu geben versucht über sein Verhältnis

zum Ganzen. In diesem Sinne bildet die so erwachsende
Auffassung von Welfifiind Menschflpne Weltanschauung, d. h.
etwas, was in der Besonderheit des einzelnen Menschen seine
Wurzel hat. Wg||||IBi|Ej||Liese weltanschauliche Bedingtheit
eines philosophischen Weltbildes^besser seinen existentiellen
Charakter. Existenz — w heute so heisst — iJöjene
Wirklichkeit des einzelnen Menschen, die sich nicht auf ein
Allgemeines, etwa von der Art der wissenschaftüchen||5rkenntnis,
zurückführen lägst, sondern in de^LTnvertretbarkeit des Ich
und Du als ethisch bestimmtes Dasein besteht. Von dieser
sittlichen, der Verantwortung des Einzelnen anheimgegebenen
Wirklichkeiwseiner Existenz fest eine pElosophisehe
Gesamtauffassung nicht zu trennen: aus dieser existentiellen Wurzel
hat sie ihrejKraft und ihre Schwäche.

Ich behaupte also in einem bestimmten Sinne die Möglichkeit

eines philosophischen Weltbildes in unserer Zeit. Diese

Möglichkeit ist eine Aufgabe der Philosophie. Die Philosophie
hat das Bedürfnis nach einer Auffassung vom Ganzen wachzuhalten

in einer Zeit, die immer mehr ins bloss Augenblickliche
und gerade Gegenwärtige sieh verliert. Die Philosophie hat

die Ansätze zu solcher Gesamtauffassung im einzelnen
Menschen sichtbar zu machen. Die Philosophie hat denkend diese
Ansätze zu entfalten und mit dem Gehalt der menschheitlichen
Erfahraingen aus dem weitesten Umkreis zu durchdringen, sie
von diesem Gehatt. her in Frage stellend und durch ihn sich
vertiefen lassend. Was daraus erwächst, wird weniger ein
geschlossenes Bild sein als vielmehr in der Bewegung des Denkens

stehende Auffassung des Ganzen und des Menschen in
ihm — eine Gesamtauffassung, deren Wahrheitsgehalt in
innerem Bezüge steht zu der Wirklichkeit des Menschen, der
denkend philosophische Wahrheit sucht. Solche philosophische
Gesamtauffassung ist nicht da als ein im Durchschnitt der
Meinungen Gegebenes oder gar als etwas, worauf der
Suchende als auf ein Verbindliches einfach hingewiesen werden
könnte. Solche Auffassung muss von einzelnen denkend
erarbeitet werden. Siapst Aufgabe des Philosophderens.

Die Frage nach dem Weltbild unserer Zelt ist eine
Aufforderung zur Philosophie.

Adresse des Verfassers: Dr. Gerhard Huber, Prof. für Philosophie
und Pädagogik an der ETH, Gorwiden 38, Zürich 57.

Die Doppelbedeutung des Kilogramms
Von M. K. Landò It, Zürich

DK 389.15

1. Einleitung
Am 20. Mai 1875 vereinbarten die Delegierten mehrerer

Länder, auch der Schweiälpie sogenannte Meterkonvention *)
[BISM 328... 331] 2). Damit entstanden das Bureau
international des poids et mesures (BB?M), das ständige Comité
international des poids et mesures (CIPM) als Aufsichtsbehörde

des BIPM und als oberstes Organ der Meterkonvention
die alle sechs Jahre zusammentretende Conférence générale des

poids et mesures (CGPM). Diese hat im Jahre 1889 auf
Antrag des crPM beschlossen, dass der Prototyp des Kilogramms
als Einheit der Masse zu betrachten sei [CGPM 1889, 38

(1890)]. Diese Festsetzung ist seither in vielen Staaten in
die Gesetzgebung eingegangen.

In der Physik beâœzt man seit vielen Jahren das CGS-

System. Darin ist das Gramm, also der tausendste Teil des

Kilogramms, die Einheit der Masse. Die Physiker und die
Regierungen der Staaten der Meterkonventionfhefinden sich
somit in Uebereinstlmmung.

Im Gegensatz hierzu wird bekanntlich Im technischen
Massystem das Kilogramm als Einheit der Kraft erHärt. In
dieser Bedeutung benützen die Bauingenieure, die Maschineningenieure

und ein grosser Teifl|||r Elektroingenieure das
Kilogramm seit vielen Jahrzehnten fast ausschliesslich, sofern sie
nicht mit Zoll und Pfund rechnen. Die Einheit der Masse ist
im technischen Massystem die Masse eines Körpers, der das

Normgewicht von 9,80665 Kilogramm aufweist.
Als Einheit der Kraft wurde das Kilogramm im Jahre

1890 'in Paris vom Congrès mBernational de mécanique
appliquée (CIMA) bestätigt. Damals hat man uniter anderem
beschlossen [CIMA 144]:

En ce qui concerne l'expression nutKèrique de ces diverses
grandeurs, pour tous ceux qui acceptent le système métrique, les unités
sont les suivantes: La force a pour unité le kilogramme défini par le
Comité international des poids et mesures. Le travail a pouHSjrnité le

kilogrammèlre. La puissance a deux unités distinctes au gré de chacun :

le cheval de 75 kilogrammètres par seconde, et le poncelet de 100 kilo-
grammètres par seconde.

Uebersetzung: Was die zahlenmässige Angabe dieser verschiedenen

Grössen anbelangt, so gelten für alle, die das metrische System
anerkennen, folgende Einheiten: Die Kraft hat als Einheit das

Kilogramm, wie es vom internationalen Komitee für Mass und Gewicht
definiert worden ist. Die Arbeit hat als Einheit das Kilogramm-Meter.
Die Leistung hat zwei frei wählbare verschiedene Einheiten: die

Pferdestärke zu 75 Kilogramm-Meter pro Sekunde und das PorwmSi
zu 100 Kilogramm-Meter pro Sekunde.

i) Im Jahre 1956 gehörten der Meterkonvention 35 Staaten an

[CD?M 1956, 10, 11 (196Jj®B
2) Die eckigen Klammern verweisen auf das Literaturverzeichnis;

die kursive Zahl nennt den Band oder die Jahrzahl der Konferenz,
dann folgen die Seitenzahlen, in runden Klammern steht das Jahr des

Erscheinens.

Die oben zitierten Festlegungen des CIMA und der CGPM
widersprechen sich. Der Widerspruch ist um so erstaunlicher,
als sich beide Gremien auf das CIPM stützen. Die Tatsache,
dass ein solcher Widerspruch betreffend der Définition einer
grundlegenden Enraeit besteht, stellt eine unhaltbare Lage
dar, die unangenehme Folgen zeitigen musste. So haben
zum Beispiel Jahr füilJahr ungezäfflfe junge Leute zu lernen,
dass das selbe Wort «Kilogramm»Bwei sich widersprechende
Bedeutungen hat, ein Umstand, der das Auseinanderhalten
der BegrlffllMasse und Kraft beträchtlich erschwert. Die in-

Çternationalen und nationalen Gremien, die für Einheilen
zuständig sind, sollten es sich daher zur Aufgabe machen, den

Widerspruch zu beseitigen, soweit dies nachträglich noch möglich

ist.

2. Vom Werdegang der Bedeutung des Kilogramms
Nachstehend soll dargelegt werden, wie es dazu gekommen

ist, dass der Begriff «Kilogramm» innerhalb des CIPM
zwei sich widersprechende Bedeutungen angenommen hat.

Das dezimale metrische System ist bekanntlich eine
Frucht der französischen Revolution [BISM]. Die erste
gesetzliche Festlegung brachte unter der Herrschaft des
Wohlfahrtsausschusses die Loi du 18 germinal an III (7. April
1795) sur les nouveaux poids et mesures. Dort steht im Art. 5

unter anderem folgendes [BISM 66] :

On appellera-: Mètre, la mesure de longueur égale à la dix-
millionième partie de l'arc du méridien terrestre compris entre le pôle
boréal et l'équateur. — Are, la mesure de superficie, pour les terrain?,
égale à un carré de dix mètres des côtés. — Stère, là mesure destinée

particulièrement aux bois de chauffage, et qui sera égale au mètre
cube. — Litre, la mesure de capacité, tant pour les liquides que pour
les matières sèches, dont la contenance sera esile du cube de la dixième
partie du mètre. — Gramme, le poids absolu d'un volume d'eau pure
égal au cube de la centième partie du mètre, et à la température de

la glace fondante.
Uebersetzung: Man wird nennen: Meter, das Längenmass, das

gleich ist dem zehnmillionsten Teil des Bogens des Erdmeridians
zwischen Nordpol und Aequator. — Are, das Flächenmass für Grundstücke,
das gleich ist einem Quadrat von zehn Metern Seitenlänge. — Ster,
das besonders für Brennholz bestimmte Mass, das gleich ist einem

Kubikmeter. — Liter, das Hohlmass, sowohl für Flüssigkeiten wie für
trockene Stoffe, dessen Inhalt gleich ist demjenigen des Kubus des

zehnten Teils des Meters. — Gramm, das absolute Gewicht eines Volumens

reinen Wassers, das gleich ist dem Kubus des hundertsten Teils
des Meters, und bei der Temperatur des schmelzenden Eises.

Im Art. 6 werden die Vorsätze Zenti-, Dezi-, Deka-,
Hekto-, Kilo- und Myria- festgelegt. Das zitierte Gesetz
definiert das Gramm als Einheit des Gewichts; darüber, ob das

Gewicht physikalisch als Kraft oder als Masse zu verstehen
sei, enthält der Gesetzestext keine Angabe. Die Gewichts-
einheit Gramm wird auf die Längeneinheit und auf Wasser

1958 Heft 1


	Die Frage nach dem Weltbild unserer Zeit

