
Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 76 (1958)

Heft: 18: Der Ingenieur als Mensch vor dem Problem Technik: Vorträge der
Tagung des S.I.A. vom 8./9. März 1958 in Zürich

Artikel: Menschsein und Technik, Grösse und Gefahren im gesellschaftlichen
Raum

Autor: David, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-63975

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-63975
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


lichen Folgen kritisch an ihrem bleibenden Auftrag zu prüfen,

und die Verantwortung für rale Konsequenzen unserer
Entscheidung auf uns zu nehmen. Und zwar gilt das jetzt
nicht nur für die technisch Schaffenden, sondern fürSalle, die
in der Welt und von der Welt der Technik leben. Daraus
ergeben sich bestimmte Folgerungen, die ich zum Schftass nur
noch kurz andeuten kann.

Fürs erste werdeKh, wenn ich als technisch Schaffender

in solcher Verantwortung stehe, nicht mehr mit den
Vielen sagen können: Die Technik sei an sich weder gut noch
böse. Ob sie sich zum Gllen oder zum Bösen auswirke, sei
darum nicht meine Sache, sondern Sache derer||äie von den
Ergebnissen meines Schaffens Gebrauch machen. Ich weiss
dann w|||aehr, dass ich die Technik nicht mehr an sich be-

BlÄhten kann, weil es Technik an sich nur als ein unwirkliches

Abstraktum gibt, sondern dass Btì&fflie ïmmerjpuil| eine
Macht in der Hand des Menschen betrachten muss, für deren
Auswirkungen ich in jedem :jhu1 mitverantwortlich bin, weil
ich an deren Aufbau in der Hand des Menschen bzw. der
Gesellschaft mitwirke. Wer es anders halten wollte, würde
ebenso oberflächlich und verantwortungslos handeln wie etwa
ein Waffenhänallr, der jedem und allen bedenkenlos seine
gefährlichen Instrumente verkauft mit der banalen Begründung:

eine Pisfele sei an sich weder gut noch böse, es
komme nur darauf an, wie man sie verwende. So geht das
nicht, soll die Welt vor einer Selbstzerstörung durch die
Mittel der Technik bewahrt werden. Es ist darum ein
hocherfreuliches Zeichen erwachenden Verantwortungsbewusst-
seins in diesen Dingen, wenn heute namentlich deutsche
Atomphysiker ihre Autorität und ihren Einfluss auch
politisch geltend machen, aus der klaren Einsicht heraus, dass
sie mitverantwortlich sind für die politischen und damit realen
Folgen der Atomforschung und Atomtechnik. Damit ist noch
kein Urteil über Recht und Unrecht ihrer (faktischen Politik
im Blick auf die heutige Weltsituation gefällt, aber im Grundsatz

ist ihre Haltung richtig.
Zweitens werde ich mich, wenn ich als verantwortlicher

Mensch in der Welt der Technik stehe, auch nicht mehr mit
dem einfachen moralischen Rezept zufrieden geben dürfen,
dass es eben nunidarum gehen könne, den Menschen individuell

zu ändern, damit er von den Mitteln der Technik
einen guten und keinen schlimmen Gebrauch mache. Diese
Losung ist freilich, wenigstens in etwas weniger primitiver
Form.Eoroht ohne Wahrheralaber sie ist nicht die ganze Wahrheit.

Denn wer nur in ihrem Sinne denkt, gibt sich keine

Rechenschaft über die unheimliche Faszination, die vom Besitz

der Macht, gerade auch der technischen Macht,
ausgehen kann und ausgeht. Man gebe einem sogenannten
«guten» Menschen eine Pistole in die Hand; ist es dann so
gewiss, dass er der Versuchung nie erliegen wird, gegebenenfalls

seine neue Machtmöglichkeit zu missbrauchen? Man
darf doch nie vergessen: Der Mächtige steht hier in einer
Versuchung, die es für den Machtlosen faktisch gar nicht gibt.

Das gilt nun auch gerade im Blick auf die, die in der
modernen Welt die machtvollen technischen Mittel, sei es auf
wirtschaftlichem, polHasch-staatlichem oder militärischem
Gebiet zu manipulieren haben. Sicher ist es wichtig, ja grundlegend

wichtig, wasfür Menschen hier an den entscheidenden
Hebelarmen sitzen. Aber es ist nicht minder wichtig, dass dem
fatalen Streben nach Eigengesetzlichkeit, das jedem
Machtapparat innewohnt und beispielsweise nicht nur auf einen
Mann wie Chruschtschew, sondern auch auf einen Mann wie
Eisenhower versjSIhlich wirken kann, begegnet wird. Es stellt
sich hier in neuer Form das alte Problem der verantwortlichen
Kontrolle der Machtausübung. Nur dann wird der Mensch

K|ü||den Gebrauch der Macht reif sein, die ihm die moderne
Technik in die Hände legt, wenn er etae Ordnung auf sich
nimmt, durch die der Gebrauch der technischen Macht in den
verschiedenen Bereichen der menschlichen Wirklichkeit
einigermassen kontrollierbar wird, d. h. wenn er darauf
verzichtet, willkürlich alles machen zu wollen, was man mit der
Macht der Technik machen kann.

Wie in der heutigen Welt die neuen Machtmöglichkeiten
der Technik so kontrolliert und verantwortlich geleitet werden

können, dass sie im Sinne ihres eigentlichen Auftrages
menschlich und nicht unmenschlich wirken, das ist tatsächlich
etae der entscheidenden Fragen in unsern Tagen. Und nun
gilt es eben einzusehen, dass diese Frage nicht nur die

|t|fêhisch.e Formung des Menschen, sondern auch die verant-
wortUch-injt|M|i|önelle Gestaltung der Wirtschaft, des Staates

und der zwischenstaatlichen Beziehungen der Völker unter

den Bedingungen des technischen Zeitalters betrifft. Den
Auftrag der Technik innerhalb ihrer Grenzen ernst nehmen,
heisst darum ei^PVerantwortung von einer Weite und Grösse
übernehmen, die nur übernehmen kann, wer sich von dem
getragen weiss, der uns auch in unserm Versagen liebt und
hält, und die alle, die davon wissen, um was es in der Technik
und im christlichen Glauben im Letzten geht, zu ernsthafter
Arbeit im gemeinsamen Dienst am Menschen vor Gott
zusammenführen muss.

Menschsein und Technik, Grösse und Gefahren im gesellschaftlichen Raum

Von Dr. J. David, Zürich und Dortmund

Lassen Sie mich zu Beginn meines Vortrages der Freude
darüber Ausdruck geben, dass es möglich war, eine solche
Tagung abzuhalten, und dass ihre Vejgääiügung den Mut
gefunden hat, über Fragen des unmittelbaren Fachwissens und
Fachdenkens hinaus einmal so grosse und umfassende
gemeinsame Probleme miteinander zu besprechen.

Die Entwicklung ist nun endlich auf beiden Seiten so weit
gediehen. Technik und Kreehe hatten sich weit auseinander
entwickelt. Die Techniker, die Ingenieure, die Naturwislfl|ial
schafter glaubten sich von der Kirche nicht verstanden.
Vielleicht deswegen, weil ihnen aus dem stark traditionellen Denken

der Kirche zu wenig Verständnis entgegenkam. Vielleicht
aber auch deswegen, weil wir, wenn wir etwas Neues finden,
zunächst nur diese etae Sache sehen. Erst allmählich merken
wir, dass der Mensch nicht nur aus materiellen Dingen, nicht
nur aus Technik, nicht nur aus Machbarem besteht, sondern
dass Technik zwar ein überaus wichtiger Bestandteil des
menschlichen Lebens, aber nicht der einzige ist; erst allmählich
merken wir, dass jede Einseitigkeit im Leben sich
notwendigerweise rächt und zwangsläfi&ig zur Selbstzer/Barung führt,
sobald der Mensch einen Bereich des Lebens ausgliedert und
zu einem Absoluten macht. Das gilt für den Geist genau so
wie für die Materie, für das Materielle genau so wie für den
Geist. Einseitiges Literatentum, einseitiges Spezialistentum,
einseitiger Kult der Materie, einseitiger Kult reiner sogenannter

geistiger oder spiritueller Interessen, das alles muss
notwendigerweise in etae Sackgasse führen, weil es nicht den

ganzen Menschen so umfasst, wie er von Gott geschaffen ist
und in der Existenz steht, und weil Existenz immer wieder
ihr Recht verlangen wird.

Und auf der anderen Seite die Kirche: Sie hatte vielleicht
auch etwas Angst vor dem neuen Phänomen der Technik. Sie
fühlte sich ebenfalls missverstanden. Sie fühlte sich verkannt
im Anliegen, das sie vor allem vertritt, nämlich im Anliegen,
dass die Seele des Menschen nicht zu kurz komme, die Totalität

des Menschen nicht übersehen und geschädigt werde.
Nun zeigt sich heute, dass sich beide Teile wieder

aufeinander zu entwickeln. Muss man nicht geradezu sagen, der
Techniker habe zur Erfüllung seines Berufes und seiner Form
von Menschsein die Kirche so nötig wie irgend ein anderer

§|||||td, ja eigentlich noch mehr? Aber ich möchte auch umgekehrt

sagen, die Kirche bedarf heute der technischen Welt und
vor allem des technisch schaffenden Menschen, und zwar aus
dem tiefen Grund ihrer eigenen Existenz heraus. Nicht bloss
deswegen, weil die Technik schöjhe Kirchen baut und die
Mikrophone zur Verfügung stellt, sondern viel tiefer aus ihrer
eigentlichen Sendung heraus. Die Kirche hat den Auftrag,
"nicht bloss die einzelnen Menschen sozusagen aus dem Meer
der Welt herauszufischen und sie womöglich vor das Antlitz
Gottes zu tragen, sondern den Auftrag, im Sinne der
Menschwerdung Gottes die ganze Welt zu formen mit den göttlichen
Gedanken. Die Geistlichen und die Pfarrer vermögen das
allein nicht zu tun. Sondern wer es vermag, das irdische
Leben, die Welt der Technik, der Wirtschaft, der Politik wirk-

Schweiz. Bauzeitung • 76. Jahrgang Heft 18 277



lieh mit christlichen Gedanken, mit den ewigen Gedanken
Gottes zu durchdringen, das ist allein der Mensch, der in diesen

Bereichen tätig ist, der Laie in der Kirche.
Die Kirche, gesamthaft verstanden, ist die Kirche aus

Laien und Geistlichen zusammengenommen. Wenn die Kirche
die Sendung hat, das Lebensprinzip der menschlichen Gesellschaft

zu sein, das heisst, mit ihrer Botschaft, ihrem Glauben
und ihrer Gnade das gesamtl|anenschliche Leben zu
durchdringen, 4ann vermag sie das allein nur durch diejenigen, die
eben diese Bereiche der WirtschafÄder Technik, der Wissenschaft,

der Politik, der Kunst usw. zu ihrer Lebensaufgabe
erwählt haben.

Insofern ist die Kirche genau so auf die einzelnen
Menschen angewiesen, wie die einzelnen Menschen auf die Kirche,
nur beide zusammen vermögen das zu verwirklichen, was Gott
der Herr wollte und was die letzte Auswirkung der
Menschwerdung wäre. Christus ist ja nicht Geist und nicht Seele,
sondern Mensch geworden; das heisst, die volle menschliche
Wirklichkeit soll aufgenommen werdeälra das Göttliche, und
das Göttliche soll hineinstrahlen bis in den letzten Winkel des
menschlichen Daseins. Nur dann kann ein wirklich menschliches,

das zugleich eine Artì^on göttlichem Leben ist,
zustande kommen. — So freue ich mich, dass nun einmal
Menschen der Technik und Menschen der Kirche zusammen eine
solche Tagung halten können.

Nach all dem Vielen und Trefflichen, das an dieser
Tagung von der Psychologie, von der Volkswirtschaft, vom
technisch Schaffenden und vom Theologen her gesagt worden ist,
bleibt mir noch etwas von der inneren ethischen und religiösen
Haltimg hinzuzufügen. Ich möchte dabei folgendermassen
vorgehen: Zunächst möchte Höh meine volle Zustimmung zu den
Ausführungen von Professor Rieh bekennen. Er hat in
ausgezeichneter Weise gezeigt, dass die christliche Botschaft nicht
Angst hat vor der TechniKobwohl sie um die Grenzen und um
die Gefahren der Technik weiss, sondern dass diese Botschaft
durchaus auch an diese Welt herangeht, sie positiv fasst, sie
als einen echten Schöpfungsauftrag Gottes versteht. Wenn der
Mensch nach der Bibel wirklich das Ebenbild Gottes ist und
von Gott der grosse Impuls des Schaffens in die Schöpfung
hineinströmt, so ist auch die Welt des menschlichen Schaffens
letzten Endes ein Abglanz, ein Echo, ein Weiterführen dessen,
was Gott in die Welt hineingelegt hat. Er hat ja nicht nur die
«bruta materia» geschaffen, sondern auch den Geist, den
grübelnden, bohrenden, rechnenden, schaffenden Geist des
Menschen. Es würde eine Zerstörung des Ebenbildes Gottes sein,
wenn wir auf die Möglichkeit des Geistes, zupchaffen, zu
produzieren, Neues hervorzubringen, verzichten oder gar solches
schmähen und verbieten wollten. Im Gegenteil, es gehört mit
zur vollen Verwirklichung des Ebenbildes des Schöpfers, dass
der Mensch selber auch schafft.

Es braucht also niemand Angst zu haben, dass die christliche

Botschaft ein negatives Wort zur Technik aussprechen
würde, wenn sie im Rahmen verläuft, den der Schöpfer ihr
vorgeschrieben hat, sondern im Gegenteil, sie ist die Ausführung

seines SchSpfungsauftrages.
Aber wie alles Menschliche hat auch die Technik ihre

Ordnung, ihre Grenzen und ihre Gefahren, die es zu beachten
gilt. Gerade weil die Technik nicht ein reiner Naturvorgang
ist, sondern eine Tat des Geistes, darum ist sie mit allem
belastet, was Geist und Freiheit besagt, und ruft notwendig die
Verantwortung des Menschen auf. Für den Christen stellen
sich hier vier Probleme.

Das erste ist das Problem der Freiheit.
Man kann die Technik umschreiben und verstehen als eine

fortschreitende Befreiung des Menschen vom Zwang der
blossen Natur. Technik bedeutet Investition vom Geist in die
Materie hinein; bedeutet Bewältigung der Materie durch den
schaffenden Geist. Technik ist immer darauf aus, nicht nur
die Naturkräfte zu benützen, sondern vor allem den reinen
Zwang, die Schranken der Natur durch die Indienstnahme von
durch den Geist Geschaffenem zu durchbrechen. Der Geist
wird in die Materie hinein investiert. Geist bedeutet wesentlich
Bewältigung des Daseins nach höheren Motiven, nach höheren
Zielen, zu höheren Zwecken. Er bedeutet wesentlich Freiheit.

Technik ist so Befreiung des Menschen von reinem
Zwang, Von den Schranken der Natur, vom Nahrungsspielraum,

von der Gebundenheit an einen bestimmten Ort, an
Wärme, Kälte, Jahreszeiten und dergleichen mehr.

Der Befreiung durch die Technik ist aber etae geistige
Befreiung vorausgegangen, die die Welt dem Christentum ver¬

dankt. Ist es nicht auffallend, dass die Technik im modernen
Stan nirgends anders in der Welt verwirklicht wurde, als
im Raum, der vom Geiste Christi geprägt war Und zwar
darum, weil das Christentum in seinem Wesen eine Befreiung
von der Verhaftung an die Natur und die naturhaften Triebe
bedeutet.

Nach der christlichen Botschaft ist ja gerade das nicht
der Fall, was die Griechen noch glaubten, dass die Natur ein
ewiger, zwangsläufiger Zusammenhang und Umlauf sei, in den
der Mensch sich einzufügen habe, etwas, was in sich selber
steht, Zwangsablauf in der ewigen Wiederkehr. Vielmehr sind
nach christlicher Auffassung sowohl die Natur wie der Mensch
vom reinen Zwange befreit. Die Schöpfung, auch die materielle
Schöpfung, ist nicht etae Gegebenheit, die in sich selber
besteht, sondern eine Schöpfung des Geistes und zwar des
Geistes Gottes. Sie kommt aus dem Nichts, der ewige Geist
Gottes hat sie erdacht und geschaffen, sie ist in ihrem inner-
sten Kern etae freie Tat des freien Gottes.

Der Mensch wächst nicht wie eine Pflanze aus dieser von
Gott gegebenen Natur heraus, sondern hat in seinem Innersten

die Freiheit mitbekommen. Er ist bis zu einem gewissen
Grade unabhängig von der Natur, sein innerstes Wesen ist,
dass er sich selber erschaffen, sich zum Wichtigsten machen
darf, was es zwischen Himmel und Erde gibt:

Der Mensch muss seine Entscheidung einsetzen, muss sich
zusammenraffen, muss ja und nein sagen; Entscheidung ist
der Kern menschlichen Seins. Und gerade in dieser Distanz
vom reinen Wachsen der Natur, von dem viele so träumen,
gerade in dieser Freiheit, die etae Art von Selbstschöpfung ist,
gerade darin besteht nach unserer Auffassung das Wesen des
Menschen. Erst wenn der Mensch das begreift, bekommt er
Distanz von der Natur, stellt er sich der Natur gegenüber,
vermag er seinen Geist auf die Natur anzuwenden, und vermag
er, nicht ein Produkt der Natur zu sein, sondern die Natur
selber zu gestalten, sie in Freiheit umzubilden.

Das ist der tiefere Grund, warum die Technik auf christ-
lichem Boden wachsen müsste. Wenn es auch zu einer Zeit
war, da sich dieser Freiheitsgedanke vielleicht vom Christentum

wiederum entfernt hatte, aber er ist doch auf dem Boden
der christlichen abendländischen Gesellschaft gewachsen und
konnte, wie es scheint, sich nur hier entfalten.

Diese Distanz von der Natur, dieser Wille, die Natur in
Dienst zu nehmen, dieser Auftrag, die Natur zu gestalten,
nach seiner Idee, nach seinen Gedanken, ist ganz und gar
christlicher Auftrag. Darum bedeutet für uns die Technik in
einem sehr ernsten und tiefen Sinn etae Auswirkimg des
Ebenbildes Gottes und zwar gerade in dem Punkt, wo der

|||j|||5ch Gott am nächsten ist, nämlich da, wo er Freiheit
bedeutet. Entscheidung bedeutet Gestaltungsmacht, bedeutet
dass der Mensch sich selber sozusagen in die Hand nimmt,
dass er den ganzen Bereich des Universums überblickt und
irgendwo dem Ganzen seinen Stempel aufzudrücken vermag.

Diese Freiheit hat nun in der modernen Kultur einen
ungeheuren Antrieb bekommen, besonders an der französischen

Revolution. Diese ist ja im gleichen Raum gewachsen
wie die Technik. Nur würden wir sagen, die französische
Revolution habe die Freiheit zu einseitig betrachtet, habe sie
nur von einem Teilmoment her erfasst: Die Freiheit im Sinne
der französischen Revolution bedeutet frei sein von Bindungen.

Das ist .aber nicht die ganze Freiheit. Frei sein von
Bindungen ist etwas Negatives, sozusagen etae Tabula rasa, eine
NulL Das ist die tiefste Krankheit, die tiefste Schwierigkeit
des modernen Menschen, dass er zwar befreit ist von Bindungen,

aber heute droht, nicht mehr zu wissen, wozu er denn
eigentlich frei ist. Da wird das Dasein sinnlos, mass- und
haltlos. Da gerät man in den Anarchismus und Nihilismus,
wie wir's in der existenzialistischen Philosophie, sei es bei
Heidegger, sei es bei Sartre, erlebt haben, wo das Nichts am
Ende der Welt und der ganzen Lebensauffassung steht.

Nein, das ist Freiheit nicht. Sondern Freiheit bedeutet
etwas Positives, bedeutet die Möglichkeit, selber nach Geist, nach
einem Ziel zu schaffen. Das Ziel aber ist die Vollendung des
Universums. Und zwar die Vollendung des Universinns im
Menschen drin.' Eine zügellose, willkürliche Freiheit ist sinnlos,
hat kein Mass und stürzt den Menschen ins Verderben. Zum
Segen kann die Freiheit nur dann werden, wenn sie nicht
bloss eine Freiheit von etwas, sondern eine klare Freiheit
zu etwas ist, wenn sie ein Ziel vor sich sieht. Und dieses
Ziel wäre, aus eigener Kraft und mit eigenem Entschluss,
mit eigenem Ringen und Anstrengen das zu verwirklichen

278 Schweiz. Bauzeitung • 76. Jahrgang Heft 1S 3. Mal 1968



und zu schaffen, was das Höchste wäre, nämlich die
Ausbildung des Ebenbildes Gottes in der eigenen Seele, in der
Menschheit, und letztlich, soweit das möglich ist, im ganzen
Universum. So steht die Technik heute, gerade weil sie auf
der einen Seite aus dem christlichen Grund herausgewachsen
ist und auf der anderen Seite sich weitgehend vom christlichen

Bann gelöst hat, vor diesem furchtbaren Problem, dass
sie Ungeheures vermag, aber aus sich selber keine Normen
mehr sieht.

Es liegt ein unendliches Meer von Machbarem vor ihr,
und siêiweiss nicht mehr, was sie nun soll. Sie hat nur die
mathematischen, aber keine ethischen Normen in sich. Darum
bedarf sie, wenn sie nicht letzten Endes in Sinnlosigkeit und
Masslosigkeit, in Unmenschlichkeit und Nihilismus ausarten
soll, etaer sinngebenden Macht, und diese Sinngebung kommt
ihre eben von einer anderen Seite, von einem ganzen Weltbild

her zu. Weil der moderne Mensch vielfach diese Sicht
verloren hat, darum fühlt er sich so ausgesetzt. Darum empfindet

er eine solche Angst um sich herum. Er hat die Wurzel,
den Boden verloren, auf dem er steht, und ohne Boden kann
der Mensch nicHt bestehen. Er muss ein Ziel haben. Er
muss nicht bloss wissen wovon, sondern vor allem auch wozu,
auf welches Ziel hin er leben soll. Nur dann, wenn das Ziel
dem MenscSgffiKrahd auch dem technisch schaffenden
Menschen, wieder klar vor Augen ist, dann kommt er aus dem
masslosen Schweifen wieder heraus, vermag er sein Dasein
wahrhaft zu gestalten.

Von hier aus ist auch zu verstehen, was Professor Rieh
von einer anderen Seite her schon angegangen hat, was der

||ö|sdruck «emanzipierte Technik» bedeutet: Wenn die Tech-
HHBpn sich selber steht, und nicht mehr als Tat des

Menschen, als verantwortliche, als zielgerichtete, als in Dienst
genommene, in Dienst zu nehmende Tat des Christen verstanden

wird, dann wird sie eine solche Versuchung. Für den
heutigen Menschen bedeutet gerade die Möglichkeit dieser Freiheit,

die ihm die technische Entwicklung gibt, eine so grosse
Versuchung, weil nach dem lateinischen Spruch corruptio
optimi pessima est. Gerade, weil das technische Schaffen ein
Ausdruck der Freiheit und des Ebenbildes Gottes ist, ein
Ausdruck seiner Schöpferkraft, ein Echo, sozusagen eine letzte
Welle dieser Schöpferkraft, gerade darum bedeutet sie für
den Menschen eine solche Versuchung. Darum muss der
Mensch von innen her der Technik ihr Ziel, ihr Mass, ihre
Aufgabe setzen.

Damit hängt ein Weiteres zusammen. Ueberall, wo sich
ein Bereich vom Lebensganzen loslöst, da droht es ein
Eigengewicht, die berühmte Eigengesetzlichkeit zu bekommen und
damit wieder das zu zerstören, was eigentlich sein Ursprung
war. Das ist die Bedrohung der inneren Freiheit von der
Technik her. Wenn die Technik nicht mehr ein Instrument
des Menschen ist, sondern eiBp| selbsttätige und selbständige
Macht, dann vergewaltigt sie den Menschen, raubt ihm wieder

seine Freiheit, die äussere wie die innere. Dann wird der
Mensch zum Roboter, angekettet in einen Produktionsapparat,

der sinnlos läuft, wie wir es sehen im bolschewistischen
Bereich, wo die Produktion nicht mehr für den Menschen,
sondern der Mensch für die Produktion da ist. Da wird
letzten Endes alles ungeheuerlich, ein Ungeheuer, das wie ein
Moloch den Menschen verschlingt.

Und schliesslich ist vonihier aus auch zu sehen, wie der
Mensch von den Erfolgen der Tœonik betrunken wird und
nicht mehr sieht, dass er ja eigentlich als Menscfiafimmer
noch viel grösser ist als die Technik.

Der selbe Pascal, der heute schon zitiert wurde, hat
einmal gesagt: «mich wenn das Universum den Menschen zu
erdrücken vermag, dann ist der Mensch doch grösser als das

ganze Universum». Der Mensch hat Bewusstsein von dem,
was um ihn hergeht, und trägt in seiner Seele unzerstörbar
das Bewusstsein, dass er unendlich viel mehr ist als die
gesamte materielle Welt und das gesamt^Sichtbare Universum.

Als zweites Problem steht das der Machia Es ist gerade
heute besonders innig mit der Technik verknüpft. Technik
bedeutet mehr denn je Macht. Und zwar deswegen, weil sie
Geist ist; Geist aber ist MaeHt. Macht ohne entsprechende
Veran^SJrtung ist aber sinnlos, masslos, zerstörerisch.

Es stellt sich die Frage: wo gewinnt die Macht wiederum
ihr inneres Mass? Ich meine, es ist hier genau die gleiche
Verkettung wie bei dœFreiheit. Gerade deswegen, weil Macht
etwas Göttfllnes ist, ist sie für den Menschen eine ungeheure

Versuchung. Nach christlicher Auffassung ist die Macht an
sich nicht böse, sondern etwas Gutes. Macht ist geradezu
etwas Göttliches, und wir haben immer verkündet, dass die
legitime Macht auf Erden ein Abglanz, ja eine Stellvertretung

der Macht Gottes selber sei. Macht bedeutet ja ein
Ausstrahlen der eigenen Fülle und Kraft auf andere.

Die Macht der Technik bedeutet ihrem Wesen nach
etwas Positives, einen Abglanz der Ebenbildlichkeit Gottes,
nämlich die Kraft, durch Gestaltung über sich selber hinaus-
zugreifen. Aber weil sie das ist und weil sie heute innerlich
keine Norm und kein Ziel mehr hat, darum ist sie wiederum
eine so grosse Versuchung.

Corruptio optimi pessima. Der höchste Gipfel ist die
Macht; sie ist aber auch zugleich die grösste Versuchung
für den Menschen, dass er der Macht verfällt und sozusagen
von der Macht selber besessen wird in dem Sinn, wie es

gestern ausgeführt wurde. Dann wird die Macht dämonisch,
wenn der Mensch ihr verfällt und nicht mehr das Mass in
sich trägt, nicht mehr die Macht ein Mittel ist, Geist zu
realisieren, Geist in die Welt zu investieren.

Letzten EndejGjist die grösste Macht die Liebe, und
gerade sie wird durch die reine, ungeordnete Macht zerstört.
Nichts vermag so viel wie die Liebe, und darum stehen Liebe
und Macht in einer so unerhörten Polarität. Liebe bedeutet
immer auch eine strahlende, eine ausstrahlende Gewalt auf
den anderen, eine Möglichkeit, ihm zu helfen, ihn emporzuheben;

sie bedeutet aber gleichzeitig die Möglichkeit, den
anderen zu fesseln. Dann degeneriert sie, weil der Pol der
Macht eben dann in ihm Ueberhand nimmt.

Und wiederum ist zu sagen: Das Christentum fasst beide
Pole. Genau so, wie es im tiefsten die Freiheit bejaht und
zugleich begrenzt, auf eir$ZiejjBiimlchtet. genau so ist es mit
der .Macht. Die Gewalt ist vom Himmel gegeben, so steht es

im Römerbrief. Jede legitime Macht, wie jede legitime
Gewalt, ist von Gott dem Herrn gegeben. Und der heilige Paulus
ist weit entfernt, nur die DemjÄ des Christen zu preisen,
sondern er sagt sogar im Korintherbrief : wenn schon Moses, als
er vom Sinai herunterstieg und das Gesetz empfangen hatte,
ein so strahlendes Antlitz hatte, dass die Juden ihn nicht zu
ertragen vermochten und geblendet waren von seinem Glanz,
dann muss der Dienst deÄieuen Bundes noch viel herrlicher
und viel glanzvoller sein. Das Christentum gibt dem
Menschen den höchsten Stolz, dessen er überhaupt fähig ist, nämlich

den Stolz, ein Ebenbild des ScBÖpfers zu sein.
Darum haben wir auch immer wieder unsere Kathedralen

gebaut und hat die Kirche diesen Glanz entfaltet. Das gehört
mit zu ihr, weil es ein Abglanz Gottes selber sein soll. Christus

selber spricht: Ich bin nicht bloss der Diener aller,
sondern auch ein König. Christus will etwas Königliches im
Christentum haben.

Er will aber auch den anderen Pol, nämlich die Bändigung

der Macht. Nach christlicher Auffassung ist ja die
Macht eine gegebene und nicht eine usurpierte Macht. Eine
Macht, die zu einem bestimmten Ziel und Zweck gegeben ist
und die in den Normen dessen bleibt, der sie dem Menschen
gegeben hajslDarum hat die Kirche immer eine solche
Ehrfurcht nicht bloss vor der Macht, sondern auch vor den Grenzen

der Macht. Auch vor den Grenzen des technischen Schaffens.

Für uns ist ein kleines, neugeborenes Kindlein mehr als
das gesamte übrige Universum. Wenn wir den Technikern
freien Lauf lassen in der Ausschöpfung ihrer Schöpferkraft,
so liegt immer die Grenze im Schutz, in der Entfaltung, in der
•Erhöhung menschlichen Lebens. Hier sehen Sie den Grund,
ll|||||im die Kirche, gerade auch die katholische Kirche, zwar
auf der einen Seite die Möglichkeit der Atomspaltung und alle
die technischen Möglichkeiten bejaht und ihr sozusagen die
Schranken |||fnet, aber dort, wo es an den lebendigen
Menschen geht, die absolute Grenze setzt.

Das versieht eigentlich niemand so sehr wie der
Techniker. Hier stellt sich ein wichtiges, politisches Problem. So
viele Techniker und Ingenieure leiden unter dem Zwiespalt,
dass sie einerseits selber schaffen, produzieren, den Menschen
und der Entfaltung der schöpferischen Kräfte dienen wollen,
auf der anderen Seite aber sich vielfach nur als Instrument
des Kapitals, der Ppfltik und anderer Mächte fühlen. Dass
man ihnen sozusagen das Instrument, das sie erdacht und
gebaut haben, immer wieder aus der Hand nimmt und es von
ganz anderejy Menschen, die oft nicht den selben Dienstwillen
haben, gebraucht und missbraucht wird. Darum möchte ich

Schweiz. Bauzeitung • 76. Jahrgang Heft 18 • 3. Mai 1958 279



das sehr unterstützen, was gestern gesagt worden ist, nämlich,

dass der technisch Schaffende nicht im technischen Raum
bleiben darf. Er muss selber mithelfen und dafür sorgen, dass
die wunderbaren Instrumente und mit ihnen die Macht, die
er schafft, nicht in Hände gerat, die dieses Verantwortungs-
bewusstsein nicht mehr haben, sondern eben dem Austoben
der grenzenlosen undjm diesem Sinn dämonlichen Macht
anheimfallen.

Auch die Kirche hat immer wieder gegen den Missbrauch
der Macht und für dl||Grenzen der Macht gekämpft. Auf der

Einen Seite hat sie die römischen und deutschen Kaiser
gekrönt und gesalbt, weil sie diefptacht als einen Abglanz Gottes

betrachtete, auf der anderen Seite hat sie immer wieder,
und das erkennt man heute mehr denn je, an den Grenzen
dieser Macht ein absolutes «figta» entgegengesetzt bis zurag
Martyrium. Ob das gegen den Bolschewismus ist, gegen den
totalitären Staat oder die römische Kaisermacht, immer wieder

kommt ein Punkt, wo sie «Nein» sagt.
Das christliche Leben ist eben nicht einfach. Wir können

nicht dag Macht negieren, wir können sie auch nicht einfach
schrankenlos bejahen, sondern das christliche Leben schwingt
immer zwischen diesen Polen einer Bejahung des Positiven
und einem Widerstand gegen die Verabsolutierung jeden
menschlichen, einseitigen Tuns.

Ein drittes Problem hängtlmit diesen beiden zusammen.
Es ist das des Masses, des Gleichgewichtes, der Harmonie. Die
heutige Technik vermag ungeahnte Möglichkeiten zu verwirklichen,

ungeahnte Mengen zu produzieren. Wenn man eine
Zeitlang Angst hatte, die Erde könnte die Menschheit nicht
ernähren, so weiss man jetzt, dass man mit den heutigen
technischen Mitteln statt zweieinhalb Milliarden mindestens
zwölfeinhalb Milliarden Menschen zu ernähren vermöchte.
Bis die zwölfeinhalb Milliarden da sind, wiraldie Technik, die
Chemie, vielleicht auch der Weltraumflug noch gan^pndere,
ungeahnte Möglichkeiten herœgrbringen.

Aber mit dieser Fülle von Möglichkeiten stellt sich das
Problem des Masses. Produktion an sich ist masslos. Das
spüren wir ja auch in der heutigen Wirtschaft, gerade in der
Hochkonjunktur. Es ist eine Masslosigkeit, H© den MenscäSof
hinreisst und aufzufressen droht. Hier ist eine »Ihte Askese
am Platz. Und zwar nicht so sehr eine Askese der Armut,
sondern des Reichtums und der Auswahl in dem Sinne, dass der
Mensch dieäkönigliehe Freiheit^ die ihm gegeben ist, nicht
bloss der Natur, sondern auch seinen eigenen Geschöpfen
gegenüber bewarat, dass er diese Geschöpfe voi^Sich distanziert,

sie aus sic^fiierausstellt, um dann das auszuwählen, was
ihm gut tut, was seine höheren Möglichkeiten fördert, was ihn
zum Menschen macht, was ihm hilft, die Liebe auszubreiten in
der Welt. Die Technik soll ihm helfen, die Not zu bekämpfen
und von der Schwere der Materie nicht erdrückt zu werden.

Auch beim Problem des Masses hat das ChrisSiehe etwas
so Wichtiges zu sagen. Denn es betont das Metatechnische
(nicht das Antitechnische), das, was über die Technik hinausgeht.

Und gerade darum vermag es der Technik Sei und Mass
zu setzen. Wir verteidigen eine Rangordnung der Werte. Die
materiellen Werte sind für uns echfgj-Werte. Aber sie sind auf
jener Stufe, da sie höheren Werten zu dienen haben, der Einheit

der Menschheit, der Erleichterung des Lebens, der
Befreiung des Geistes von den Notwendigkeiten der Natur, der
Gottebenbildlichkeit.

Wo die technische Welt diesem Zweck nicht mehr dient,
da wird sie böse, da fällt sie aus dem echt menschlichen
Bereich heraus, wird eine Last und eine Gefahr. Hier hat, ne-'
benbei gesagt, auch die Hochkonjunktur ihre Grenzen. Schon
der alte Goethe hat gesagt: «fübhts ist schwerer zu ertragen,
als etae lange Reihe von guten Tagen», und ich meine, der
Mensch vermag die Hochkonjunktur beinahe auf die Dauer
noch schwerer zu ertragen als eine Depression. Nicht
deswegen, weil die Hochkonjunktur schlecht wäre, sondern weil
sie an den Menschen Anforderungen stellt, zu denen er
offensichtlich noch gar nicht erzogen und denen er demzufolge auf
die Dauer nicht gewachsen ist.

Bei dieser Rangordnung der Werte kommt auch der Sinn
dessen, was der Mensch oft so schwer versteht, nämlich der
Sinn der berühmten drei Gelübde der Jungfräulichkeit, des
Gehorsams und der Armut, zum Leuchten. Nicht, als ob der
Verzicht auf materielle Güter an sich schon wertvoll wäre,
nicht, als ob die Ehe, ob das ganze sexuelle Leben für einen

echten Christen irgend etwas Despektierliches an sich hätte,
||||Ht, weil die Freiheit kein Wert wäre, sind diese Gelübde
da. Sie wären ziemlich sinnlos, wenn sie für sich allein stehen
würden. Aber die Auswahl von Christenmenschen, die diesen
Gelübden huldigen, haben nach unserer Ueberzeugung eine
hohe Funktion im Rahmen der Kirche und der menschlichen
Gemeinschaft, indem sie nämlich ständig diesen andern Pol
des christlichen Lebens darstellen: Du musst wählen, Du
musst auf Unteres verzicSen, um des Höhern willen. Darum
hat auch das christliche Volk immer wieder eine so grosse
Hochachtung gehabt, sei es vor den Diakonissen, sei es vor
den Nonnen, die aus freier Htagabe auf manche Annehmlichkeiten

des menschlichen Lebens verzichten, nicht weil diese
Annehmlichkeiten schlecht wären, sondern um in der Welt
leuchtend darzustellen, dass es Höheres gibt, und dass das
Untere dem Höheren zu dienen hat, im Leben des Einzelnen
wie im Leben der Menschheit.

Ein viertes Problem ist endlich das der Seele. Sie werden
verstehen, dass ein Seelsorger und Theologe darauf Nachdruck

legt. Vielleicht ist die grösste Gefahr der Technik die,
dass sie die Seele zu erdrücken droht. Nicht weil sie selber
nicht Geist wäre, wohl aber dann, wenn sie sich emanzipiert
und die Gesamtheit des Lebens nicht mehr sieht. Das Höchste
im menschlichen Leben sind die Liebe, die Werte des Gemütes,
die inneren Werte, und dieses Seelische droht beim Techniker,
sowohl bei demjenigen, der die technischen Mittel schafft wie
bei dem, der sie gebraucht, auszufallen. Und ich meine, hier
hat der Ingenieur die sehr wichtige Aufgabe der Erforschung
des eigenen Innern zu lösen.

Die Werte, in denen er seinen Beruf ausübt, sind
materieller Art. Das sind Mathematik, Physik, Chemie, das sind
Berechnung, Forschung, Konstruktion, Verkauf, das ist jener
Bereich des Lebens, wo die höheren Werte der Gerechtigkeit,
der Treue, der Liebe, der Ehrlichkeit, der Tapferkeit, der
Grossmut an sich keinen Platz haben. Nicht so, dass sie
dagegen wären, aber an sich sind das zwei verschiedene Welten.
Dem technisch schaffenden Menschen droht die Gefahr, dass
er «sich» im Rationalen, und dabei seine eigene Seele verliert.
Und da würde ihm Christus sagen: «Was nützt es dem
Menschen — was -nützt es dem Ingenieur —, wenn er die ganze
Welt gewinnt und durchkonstruiert und durchgestaltet, an
seiner Seele aber Schaden leidet?» Hier kommt die Begrenztheit

des menschlichen Wesens zum Ausdruck. Der Mensch hat
ein bestimmtes Mass von Kraft, und wenn er sich der einen
Seite ganz und hemmungslos htagibt, dann kommt die andere
Seite zu kurz, sie verkümmert, die Seele ist nicht mehr da.

Darum die Bemühungen gerade auch Ihrer Verbände,
allmählich über das reine Fachwissen hinaus zu gelangen und
den Techniker als Menschen wieder zu sehen. Hier bieten
Kirche und Religion dem Techniker ihre Hilfe an. Sie wollen
ihn davor bewahren, ein reiner Mathematiker und Physiker
zu werden, ihn lehren und ihm helfen, alle diese Dinge als
Mensch auszuüben. Als Mensch, der ein Verantwortungsbe-
wusstsSo, etae Seele hat, der um das Allerletzte und das
Höchste weiss. So führt eigentlich die Technik, wenn sie
richtig verstanden wird, in allen Richtungen über sich selbst
hinaus.

Bevor ich diese Gedanken abschliesse, möchte ich kurz
noch einmal auf einen Punkt von gestern zurückkommen,
nämlich auf die Zwangsläufigkeit. Die hängt zusammen mit
dem Mass, mit der Freiheit und mit dem Problem der Macht.
Es gibt eine echte Zwangsläufigkeit in der kulturellen
Entwicklung. Es ist ein Unsinn, zu sagen, alles sei der Freiheit
des Menschen anheimgegeben. Es gehört zum Wesen des
Menschen, dass er viele Dinge, sei es des eigenen Lebens, sei
es der Geschichte, zwangsläufig auf sich nehmen muss. Das
ist so wie beim Wachstum des einzelnen Menschen. -Ob ich
als Frau oder Mann auf die Welt komme, das habe ich nicht
wählen können, und darüber darf ich auch in meinem übrigen
Leben nie eSe Wahl anstellen wollen. Sondern ich muss mich
als das annehmen, was ich bin. Aber die Freiheit besteht
darin, dass ich aus meinem Mann- oder aus meinem Frausein

das mache, was der Schöpfer von mir gewollt hat. Und
dass ich das in Freiheit umfasse und in Freiheit ausgestalte,
was mir gegeben und aufgetragen ist. Es liegt nicht in meiner
Macht, ewig ein Kind zu bleiben. Sondern dem Menschen ist
es aufgetragen, als Kind geboren zu werden, zum Jüngling
heranzuwachsen, ein Mann, ein Greis zu werden und dann zu
sterben. Aber was er aus seinem Kindsein macht, was er aus

280 Schweiz. Bauzeitung ¦ 76. Jahrgang Heft 18 • 3. Mai 1968



seinem Mannsein macht, was er aus seinem Greisenalter
gestaltet, das ist seiner Freiheit übergeben.

Genau so ist es mit der Kultu^gDass die Kultur voran-
schreitet, dass die Technik da ist, dass sie ausgebaut wird,
ist nientiunserer Freiheififenheimgegeben, und es ist von den
scheinbar so demütigen Menschenhaie auf die Technik
verzichten wollen, nichts anderes als eine ungeheure und
unchristliche Hybris, nicht annehmen zu wollen, was der Gang
der Weltgeschichte notwendigerweise als Entfaltung des
Menschenwesens mitjH|ich bringt. Ich meine sogar, Gott der
Herr habe die Atomkraft und sogar die Atombombe bei An-
begtanBäer Schöwiing begptgelegt, dass der Mensch sie finde
und in diesem Augenblick der Weltgeschichte zu seiner höchsten

Verantwortung aufgerufen werdelgStailich zur
Verantwortung der Entscheidung, ob er weiter existieren oder sich
selber zerstören wolle. Das ist eml ungeheures Risiko, dass
Gott der nSschlichen Freiheit letzten Endes sogar die
Existenz der Menschheit anvertraut. Aber das gehört mit zur
Erprobung der Freiheit, mit der Möglichkeit der Katastrophe,
aber auch mit der MögUcfikeit, nun sein Dasein immer mehr
in die Hand zu nehmen, immer mehr in Freiheiäzu bejahen,
immer mehr nach den Plänen des Schöpfers zu gestalten, dass
er über diese ungeheuren Mächte eben Gewalt gewinnt. Diese
Atommaehte sind von Gott auch bereitgelegt, um die Menschheit

zu zwingen, eine Einheit der Welt herzustellen, gegen
die heute noch aller übertriebene Nationalismus, alle Egoismen

und Individualismen so sehr sich aufbäumen. Irgendwo
ist die Menschheit dazu berufen, weil sie ans einem Stamm
kommt und von einem Schöpfer geschaffen ist, wsjì alle
Menschen aufeinander angewiesen sind, die Einheit der Welt auch
im politischen Raum in einem vernünftigen menschenmöglichen

Sinne herzustellen. Dazu zwingt uns Gott durch die
Entdeckung von Kräften, die nur noch auf Weltbasis gebändigt

werden können.

So, sehen Sie, weist die Technik notwendigerweise immer
über sich selber hinaus. Die Technik ist mehr als Technik.
Das ganze menschliche Leben und Dasein ist, das spürenraä||
vielleicht heute mehr denn je, eine ungeheure Parabel mit
zwei Brennpunkten. Den einen Brennpunkt, den irdischen,
begrenzten, sehen wir. Aber die Parabel-Aeste gehen hinaus«
ins Unendliche, und der andere Brennpunkt, ohne den die
ganze Parabel nicht zu verstehen, ohne den sie irgendwie
sinnlos wäre, der liegt im Unendlichen. Nur dann kann die
Parabel funktionieren, wenn beide Brennpunkte erkannt und
bejaht werden. Die beiden Parabeläste glauben wir in den
Händen zu halten. Aber sie streben hinaus ins Unending®
Ein Körper, der sich auf der Parabel bewegt, kann nie in
den Brennpunkt hineingelangen. Je näher das Meteor der
Erde kommt, desto stärker wird seine Beschleunigung —
aber um so mehr wird es auch um die Erde herumgetrieben
und wieder hinausgeschleudert ins Weltall.

Das müSe eigentlich bei jedem Menschen so sein und
sich bei jeder VersuSiung gleicherart verhalten. Wenn das
Meteor direkt auf den Erdkern durchginge, dann würden die
Erde und das Meteor zersfcSrt, dann gäbe es eine Katastrophe.
Nur dort, wo die Kräfte des Menschen zwar aufgerufen werden

durch die Möglichkeitin, die ihm gegeben sind, zinä vollen
Entfaltung und Aktivität zu gelangen, aber dann um diesen
begrenzten Punkt herumschwihgen und wieder ins Unendliche,

nämlich ins Göttliche hinausgehen, nur dort erfüllen
die Parabel und das Dasein tarénSSinn.

Denken wir doch daran, dass unser ganzes Tun eine
solche Parabel mit einem scheinbar fassbaren unteren Brennpunkt

ist. Aber dieser ist nur die etae Seite des Daseins und
sogar diese etae Seite wird grünwich missverstanden und
zerstört, wenn wir den anderen Brennpunkt, der im Unend-
lichen liegt, nicht mehr sehen und nicht mehr echt bejahen.

Das Christliche ist, wie Sie sehen, keineswegs etwas
Einfaches. Alles Einfache ist falsch, das menschliche Leben ist
eingespannt zwischen zwei Pole, dem Menschlichen und dem
Göttlichen, dem Zeitlichen und dem Ewigen, dem BeschräSip
ten und dem Unendlichen, dem Materiellen und dem Geistig-
Persönlichen. Beides müssen wir bejahen, beides müssenf||te|
bewältigen, und was beides zusammenbringt, das ist ein
echter, herzhafter Glaube, • der in der liebenden Tat wirksam

ist.

Adresse des Verfassers: Dr. Jakob David, Redaktor, Scheideggstrasse

45, Zürich 2.

Mitteilungen
«Rivista Tecnica della Svizzera Italiana». Mit ihrem

49. Jahrgang hat die Rivista, das Organ der S. I. A.-Sektion
Tessin, im Januar dieses Jahres wieder einen neuen Abschnitt
ihrer vielfältigen Geschichte begonnen, indem der bisherige
Chefredaktor, Arch. G. Bernasconi, abgelöst wird durch
unsern bewährten Kollegen Kantonstagenieur R. Gianella in Bel-
linzona. Dieser gibt in seinem Vorwort eine kurzgefasste Ge-

jiscöi&hte der Zeitschrift. Anschliessend berichten Ing. A. Rima
über den Gewässerschutz im Kanton Tessin und Ing. R.
Lavelli über den S. I. A./VSS-Kurs über Strassenprojektierung
in Lausanne während der frühere Redaktor, G. Beretta-Pic-
coli, seine geschickt abgefasite Aktualitäten-Spalte weiter-
führt. Als zweiten Teil dieses Heftes bringt V. Guardoni eine
Beilagfflüber Kultur und Kunst unter dem Titel «Galleria».

Persönliches. Anlässlich der Gedenkfeierlichikeiten zum
100. Geburtwlig von Max Planck, bei denen der bekannte
Physiker und Nobelpreisträger Prof. W. Heisenberg den
Festvortrag hielt, wurde Dr. Wolfgang Pauli, Professor für theore-
retische Physik an der Eidg. Techn. Hochschule, Zürich, durch
Verleihung der Max-Planck-Medaille geehrt, in Anerkennung
seiner Arbeiten über die Plahcksche Quantentheorie. — Das
Ingenieurbüro Hans Eichenberger hat eine Abteilung für
Strassenbau unter der Leitung des dipi. Ing. Mario Kronauer
angeglSlert. Die Abteilung für Brückenbau wird vom dipi.
Ing. Erwin Stucki und die Abteilung für Wasserkraftanlagen,
Wasserbau und Tiefbau von Ing. Walter Schoepflin geleitet.

Verstärkte schwedische Erzzug-Lokomotiven. Die
gegenwärtig auf der Linie LuleS-Narvik der Schwedischen
Staatsbahnen verwendeten elektrischen Lokomotiven, die dem
Transport von Eisenerzen dienen, bestehen aus zwei gleichen
Hälften und leSen 5000 PS. Sie ziehen Züge von 3100 t
(65 vollbeladene Erz-Waggons) mit maximal 75 km7h,
durchschnittlich 40 bis 45 km/h bei 10 %0 Steigung, und vermögen
eine Jahresmenge von 13 Mio t Erz zu fördern. Sie sollen
durch Zwischenschalten einer dritten Zugeinheit verstärkt
werden, um der Schleudergefahr bei ungünstiger Witterung
zu begegnen, was sich beim attischen Klima als wünschenswert

erweist.

Buchbesprechungen
Aufsätze und Reden. Von Karl Schmid. 211 S. Zürich und

Stuttgart 1957, Artemis Verlag. Preis geb. Fr. 15.—
Schon die Rektoratsreden von Karl Schmid haben eine

Betracnfjmgsweise geistesgeschichtlicher Vorgänge und
Zusammenhänge erkennen lassen, die einen eigentlichen
Umbruch in der Fragestellung an die Geschichte und im
Verstehen ihrer Antworten ankündigen. Die Katastrophen
unseres Jahrhunderts, vor allem der Nationalsozialismus in
Deutschland, sind mit den bisherigen Spielregeln rationalen
Begründens und Folgerns schlechterdings nicht zu bewältigen.
Die unsichtbaren Lebensabläufe in den Seelen der Einzelnen
wie der Völker und Kulturgemeinschaften müssen mitberücksichtigt

werden. Dazu bietet die komplexe Psychologie
C. G. Jungs eine wertvolle Möglichkeit. Es ist ganz besonders

die Gegenläufigkeit der Vorgänge im Unbewussten zum
Ijjewusst Gewollten, die ein tieferes Begreifen und ein

zutreffenderes Beurteilen des grossen Schauspiels erlaubt, dessen
Zuschauer, Mitspieler und Leidtragende wir alle sind. Diese
Dynamik an bestimmten Einzelfällen zu zeigen ist denn auch
das gemeinsame Anliegen der vier im vorliegenden Bändchen
zusammengefassten Aufsätze.

Der erste und weitaus gröjSgte setzt sich mit der
eigenartigen Staging der Schweiz innerhalb der europäischen
Völkerfamilie auseinander. In.scharfer, mutiger Kritik stellt
der Verfasser etae ganze Anzahl landläufiger Meinungen über
Stellung, Aufgabe und Bedeutung unseres Vaterlandes als
unhaltbar dar, um dann den tieferen Sinn jenes nur dem Kenner
bewussten Verhaltens aufzudecken, der in einer kompensa-

;äö|p3chen Funktion der Europa durchflutenden geistigen
Strömungen besteht. Mit Spannung verfolgt man die geschichtlichen

Begebenheiten, die die Richtigkeit dieser Blickweise
bestätigen und zugleich auf etae in die Tiefen der Seele gehende
Begründung unseres Staatswesens hinweisen, die in ganz
anderer Weise Bestand verspricht, als es die bekannten, lauten

Schweiz. Bauzeitung 76. Jahrgang Heft 18 - 3. Mal 1968 281


	Menschsein und Technik, Grösse und Gefahren im gesellschaftlichen Raum

