Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung
Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine
Band: 76 (1958)

Heft: 18: Der Ingenieur als Mensch vor dem Problem Technik: Vortrage der
Tagung des S.I.LA. vom 8./9. Méarz 1958 in Zurich

Artikel: Menschsein und Technik, Grosse und Gefahren im gesellschaftlichen
Raum

Autor: David, Jakob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-63975

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-63975
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

lichen Folgen kritisch an ihrem bleibenden Auftrag zu prii-
fen, und die Verantwortung filir die Konsequenzen unserer
Entscheidung auf uns zu nehmen. Und zwar gilt das jetzt
nicht nur fiir die technisch Schaffenden, sondern fiir alle, die
in der Welt und von der Welt der Technik leben. Daraus er-
geben sich bestimmte Folgerungen, die ich zum Schluss nur
noch kurz andeuten kann.

Fiirs erste werde ich, wenn ich als technisch Schaffen-
der in solcher Verantwortung stehe, nicht mehr mit den
Vielen sagen konnen: Die Technik sei an sich weder gut noch
bose. Ob sie sich zum Guten oder zum Bésen auswirke, sei
darum nicht meine Sache, sondern Sache derer, die von den
Ergebnissen meines Schaffens Gebrauch machen. Ich weiss
dann vielmehr, dass ich die Technik nicht mehr an sich be-
trachten kann, weil es Technik an sich nur als ein unwirk-
liches Abstraktum gibt, sondern dass ich sie immer als eine
Macht in der Hand des Menschen betrachten muss, filir deren
Auswirkungen ich in jedem Fall mitverantwortlich bin, weil
ich an deren Aufbau in der Hand des Menschen bzw. der Ge-
sellschaft mitwirke. Wer es anders halten wollte, wiirde
ebenso oberfldchlich und verantwortungslos handeln wie etwa
ein Waffenhédndler, der jedem und allen bedenkenlos seine
gefédhrlichen Instrumente verkauft mit der banalen Begriin-
dung: eine Pistole sei an sich weder gut noch hdse, es
komme nur darauf an, wie man sie verwende. So geht das
nicht, soll die Welt vor einer Selbstzerstérung durch die
Mittel der Technik bewahrt werden. Es ist darum ein hoch-
erfreuliches Zeichen erwachenden Verantwortungsbewusst-
seins in diesen Dingen, wenn heute namentlich deutsche
Atomphysiker ihre Autoritdt und ihren Einfluss auch poli-
tisch geltend machen, aus der klaren Einsicht heraus, dass
sie mitverantwortlich sind fiir die politischen und damit realen
Folgen der Atomforschung und Atomtechnik. Damit ist noch
kein Urteil iiber Recht und Unrecht ihrer faktischen Politik
im Blick auf die heutige Weltsituation gefillt, aber im Grund-
satz ist ihre Haltung richtig.

Zweitens werde ich mich, wenn ich als verantwortlicher
Mensch in der Welt der Technik stehe, auch nicht mehr mit
dem einfachen moralischen Rezept zufrieden geben diirfen,
dass es eben nur darum gehen koénne, den Menschen indivi-
duell zu &ndern, damit er von den Mitteln der Technik
einen guten und keinen schlimmen Gebrauch mache. Diese
Losung ist freilich, wenigstens in etwas weniger primitiver
Form, nicht ohne Wahrheit, aber sie ist nicht die ganze Wahr-
heit. Denn wer nur in ihrem Sinne denkt, gibt sich keine

Rechenschaft iiber die unheimliche Faszination, die vom Be-
sitz der Macht, gerade auch der technischen Macht, aus-
gehen kann und ausgeht. Man gebe einem sogenannten
«guten» Menschen eine Pistole in die Hand; ist es dann so ge-
wiss, dass er der Versuchung nie erliegen wird, gegebenen-
falls seine neue Machtmoglichkeit zu missbrauchen? Man
darf doch nie vergessen: Der Michtige steht hier in einer
Versuchung, die es fiir den Machtlosen faktisch gar nicht gibt.

Das gilt nun auch gerade im Blick auf die, die in der mo-
dernen Welt die machtvollen technischen Mittel, sei es auf
wirtschaftlichem, politisch-staatlichem oder militdrischem Ge-
biet zu manipulieren haben. Sicher ist es wichtig, ja grund-
legend wichtig, wasflir Menschen hier an den entscheidenden
Hebelarmen sitzen. Aber es ist nicht minder wichtig, dass dem
fatalen Streben nach Eigengesetzlichkeit, das jedem Macht-
apparat innewohnt und beispielsweise nicht nur auf einen
Mann wie Chruschtschew, sondern auch auf einen Mann wie
Eisenhower versuchlich wirken kann, begegnet wird. Es stellt
sich hier in neuer Form das alte Problem der verantwortlichen
Kontrolle der Machtausiibung. Nur dann wird der Mensch
fiir den Gebrauch der Macht reif sein, die ihm die moderne
Technik in die Hinde legt, wenn er eine Ordnung auf sich
nimmt, durch die der Gebrauch der technischen Macht in den
verschiedenen Bereichen der menschlichen Wirklichkeit
einigermassen kontrollierbar wird, d.h. wenn er darauf ver-
zichtet, willkiirlich alles machen zu wollen, was man mit der
Macht der Technik machen kann.

Wie in der heutigen Welt die neuen Machtmdglichkeiten
der Technik so kontrolliert und verantwortlich geleitet wer-
den konnen, dass sie im Sinne ihres eigentlichen Auftrages
menschlich und nicht unmenschlich wirken, das ist tatsédchlich
eine der entscheidenden Fragen in unsern Tagen. Und nun
gilt es eben einzusehen, dass diese Frage nicht nur die
ethische Formung des Menschen, sondern auch die verant-
wortlich-institutionelle Gestaltung der Wirtschaft, des Staa-
tes und der zwischenstaatlichen Beziehungen der Vélker un-
ter den Bedingungen des technischen Zeitalters betrifft. Den
Auftrag der Technik innerhalb ihrer Grenzen ernst nehmen,
heisst darum eine Verantwortung von einer Weite und Grosse
iibernehmen, die nur iibernehmen kann, wer sich von dem
getragen weiss, der uns auch in unserm Versagen liebt und
hilt, und die alle, die davon wissen, um was es in der Technik
und im christlichen Glauben im Letzten geht, zu ernsthafter
Arbeit im gemeinsamen Dienst am Menschen vor Gott zu-
sammenfiihren muss.

Menschsein und Technik, Grosse und Gefahren im gesellschaftlichen Raum

Von Dr. J. David, Ziirich und Dortmund

Lassen Sie mich zu Beginn meines Vortrages der Freude
dariiber Ausdruck geben, dass es mdglich war, eine solche
Tagung abzuhalten, und dass ihre Vereinigung den Mut ge-
funden hat, tiber Fragen des unmittelbaren Fachwissens und
Fachdenkens hinaus einmal so grosse und umfassende ge-
meinsame Probleme miteinander zu besprechen.

Die Entwicklung ist nun endlich auf beiden Seiten so weit
gediehen. Technik und Kirche hatten sich weit auseinander
entwickelt. Die Techniker, die Ingenieure, die Naturwissen-
schafter glaubten sich von der Kirche nicht verstanden. Viel-
leicht deswegen, weil ihnen aus dem stark traditionellen Den-
ken der Kirche zu wenig Verstédndnis entgegenkam. Vielleicht
aber auch deswegen, weil wir, wenn wir etwas Neues finden,
zunidchst nur diese eine Sache sehen. Erst allmdhlich merken
wir, dass der Mensch nicht nur aus materiellen Dingen, nicht
nur aus Technik, nicht nur aus Machbarem bhesteht, sondern
dass Technik zwar ein iiberaus wichtiger Bestandteil des
menschlichen Lebens, aber nicht der einzige ist; erst allméhlich
merken wir, dass jede Einseitigkeit im Leben sich notwen-
digerweise réicht und zwangsléaufig zur Selbstzerstorung fiihrt,
sobald der Mensch einen Bereich des Lebens ausgliedert und
zu einem Absoluten macht. Das gilt fiir den Geist genau so
wie filir die Materie, fiir das Materielle genau so wie fiir den
Geist. Einseitiges Literatentum, einseitiges Spezialistentum,
einseitiger Kult der Materie, einseitiger Kult reiner sogenann-
ter geistiger oder spiritueller Interessen, das alles muss not-
wendigerweise in eine Sackgasse flihren, weil es nicht den

Schweiz. Bauzeitung - 76. Jahrgang Heft 18 - 3. Mai 1958

ganzen Menschen so umfasst, wie er von Gott geschaffen ist
und in der Existenz steht, und weil Existenz immer wieder
ihr Recht verlangen wird.

Und auf der anderen Seite die Kirche: Sie hatte vielleicht
auch etwas Angst vor dem neuen Phidnomen der Technik. Sie
fiihlte sich ebenfalls missverstanden. Sie fiihlte sich verkannt
im Anliegen, das sie vor allem vertritt, ndmlich im Anliegen,
dass die Seele des Menschen nicht zu kurz komme, die Totali-
tdt des Menschen nicht {ibersehen und geschéddigt werde.

Nun zeigt sich heute, dass sich beide Teile wieder auf-
einander zu entwickeln. Muss man nicht geradezu sagen, der
Techniker habe zur Erfiillung seines Berufes und seiner Form
von Menschsein die Kirche so notig wie irgend ein anderer
Stand, ja eigentlich noch mehr? Aber ich mdéchte auch umge-
kehrt sagen, die Kirche bedarf heute der technischen Welt und
vor allem des technisch schaffenden Menschen, und zwar aus
dem tiefen Grund ihrer eigenen Existenz heraus. Nicht bloss
deswegen, weil die Technik schone Kirchen baut und die
Mikrophone zur Verfiigung stellt, sondern viel tiefer aus ihrer
eigentlichen Sendung heraus. Die Kirche hat den Auftrag,
nicht bloss die einzelnen Menschen sozusagen aus dem Meer
der Welt herauszufischen und sie womdglich vor das Antlitz
Gottes zu tragen, sondern den Auftrag, im Sinne der Mensch-
werdung Gottes die ganze Welt zu formen mit den gottlichen
Gedanken. Die Geistlichen und die Pfarrer vermogen das
allein nicht zu tun. Sondern wer es vermag, das irdische Le-
ben, die Welt der Technik, der Wirtschaft, der Politik wirk-

277




lich mit christlichen Gedanken, mit den ewigen Gedanken
Gottes zu durchdringen, das ist allein der Mensch, der in die-
sen Bereichen tédtig ist, der Laie in der Kirche.

Die Kirche, gesamthaft verstanden, ist die Kirche aus
Laien und Geistlichen zusammengenommen. Wenn die Kirche
die Sendung hat, das Lebensprinzip der menschlichen Gesell-
schaft zu sein, das heisst, mit ihrer Botschaft, ihrem Glauben
und ihrer Gnade das gesamte menschliche Leben zu durch-
dringen, dann vermag sie das allein nur durch diejenigen, die
eben diese Bereiche der Wirtschaft, der Technik, der Wissen-
schaft, der Politik, der Kunst usw. zu ihrer Lebensaufgabe er-
wihlt haben.

Insofern ist die Kirche genau so auf die einzelnen Men-
schen angewiesen, wie die einzelnen Menschen auf die Kirche,
nur beide zusammen vermogen das zu verwirklichen, was Gott
der Herr wollte und was die letzte Auswirkung der Mensch-
werdung wire. Christus ist ja nicht Geist und nicht Seele,
sondern Mensch geworden; das heisst, die volle menschliche
Wirklichkeit soll aufgenommen werden in das Gottliche, und
das Gottliche soll hineinstrahlen bis in den letzten Winkel des
menschlichen Daseins. Nur dann kann ein wirklich mensch-
liches, das zugleich eine Art von goéttlichem Leben ist, zu-
stande kommen. — So freue ich mich, dass nun einmal Men-
schen der Technik und Menschen der Kirche zusammen eine
solche Tagung halten konnen.

Nach all dem Vielen und Trefflichen, das an dieser Ta-
gung von der Psychologie, von der Volkswirtschaft, vom tech-
nisch Schaffenden und vom Theologen her gesagt worden ist,
bleibt mir noch etwas von der inneren ethischen und religiosen
Haltung hinzuzufiigen. Ich mdéchte dabei folgendermassen vor-
gehen: Zundchst mochte ich meine volle Zustimmung zu den
Austiihrungen von Professor Rich bekennen. Er hat in ausge-
zeichneter Weise gezeigt, dass die christliche Botschaft nicht
Angst hat vor der Technik, obwohl sie um die Grenzen und um
die Gefahren der Technik weiss, sondern dass diese Botschaft
durchaus auch an diese Welt herangeht, sie positiv fasst, sie
als einen echten Schopfungsauftrag Gottes versteht. Wenn der
Mensch nach der Bibel wirklich das Ebenbild Gottes ist und
von Gott der grosse Impuls des Schaffens in die Schopfung
hineinstromt, so ist auch die Welt des menschlichen Schaffens
letzten Endes ein Abglanz, ein Echo, ein Weiterfiihren dessen,
was Gott in die Welt hineingelegt hat. Er hat ja nicht nur die
«bruta materia» geschaffen, sondern auch den Geist, den grii-
belnden, bohrenden, rechnenden, schaffenden Geist des Men-
schen. Es wiirde eine Zerstérung des Ebenbildes Gottes sein,
wenn wir auf die Moglichkeit des Geistes, zu schaffen, zu pro-
duzieren, Neues hervorzubringen, verzichten oder gar solches
schméhen und verbieten wollten. Im Gegenteil, es gehort mit
zur vollen Verwirklichung des Ebenbildes des Schopfers, dass
der Mensch selber auch schafft.

Es braucht also niemand Angst zu haben, dass die christ-
liche Botschaft ein negatives Wort zur Technik aussprechen
wiirde, wenn sie im Rahmen verlduft, den der Schopfer ihr
vorgeschrieben hat, sondern im Gegenteil, sie ist die Ausfiih-
rung seines Schopfungsauftrages.

Aber wie alles Menschliche hat auch die Technik ihre
Ordnung, ihre Grenzen und ihre Gefahren, die es zu beachten
gilt. Gerade weil die Technik nicht ein reiner Naturvorgang
ist, sondern eine Tat des Geistes, darum ist sie mit allem be-
lastet, was Geist und Freiheit besagt, und ruft notwendig die
Verantwortung des Menschen auf. Fiir den Christen stellen
sich hier vier Probleme.

Das erste ist das Problem der Freiheit.

Man kann die Technik umschreiben und verstehen als eine
fortschreitende Befreiung des Menschen vom Zwang der
blossen Natur. Technik bedeutet Investition vom Geist in die
Materie hinein; bedeutet Bewiltigung der Materie durch den
schaffenden Geist. Technik ist immer darauf aus, nicht nur
die Naturkridfte zu beniitzen, sondern vor allem den reinen
Zwang, die Schranken der Natur durch die Indienstnahme von
durch den Geist Geschaffenem zu durchbrechen. Der Geist
wird in die Materie hinein investiert. Geist bedeutet wesentlich
Bewiltigung des Daseins nach héheren Motiven, nach héheren
Zielen, zu hoheren Zwecken. Er bedeutet wesentlich Freiheit.

Technik ist so Befreiung des Menschen - von reinem
Zwang, von den Schranken der Natur, vom Nahrungsspiel-
raum, von der Gebundenheit an einen bestimmten Ort, an
Wirme, Kilte, Jahreszeiten und dergleichen mehr.

Der Befreiung durch die Technik ist aber eine geistige
Befreiung vorausgegangen, die die Welt dem Christentum ver-

278

dankt. Ist es nicht auffallend, dass die Technik im modernen
Sinn nirgends anders in der Welt verwirklicht wurde, als
im Raum, der vom Geiste Christi geprdgt war? Und zwar
darum, weil das Christentum in seinem Wesen eine Befreiung
von der Verhaftung an die Natur und die naturhaften Triebe
bedeutet.

Nach der christlichen Botschaft ist ja gerade das nicht
der Fall, was die Griechen noch glaubten, dass die Natur ein
ewiger, zwangsldufiger Zusammenhang und Umlauf sei, in den
der Mensch sich einzufiigen habe, etwas, was in sich selber
steht, Zwangsablauf in der ewigen Wiederkehr. Vielmehr sind
nach christlicher Auffassung sowohl die Natur wie der Mensch
vom reinen Zwange befreit. Die Schépfung, auch die materielle
Schopfung, ist nicht eine Gegebenheit, die in sich selber be-
steht, sondern eine Schopfung des Geistes und zwar des
Geistes Gottes. Sie kommt aus dem Nichts, der ewige Geist
Gottes hat sie erdacht und geschaffen, sie ist in ihrem inner-
sten Kern eine freie Tat des freien Gottes.

Der Mensch wéchst nicht wie eine Pflanze aus dieser von
Gott gegebenen Natur heraus, sondern hat in seinem Ilnner-
sten die Freiheit mitbekommen. Er ist bis zu einem gewissen
Grade unabhingig von der Natur, sein innerstes Wesen ist,
dass er sich selber erschaffen, sich zum Wichtigsten machen
darf, was es zwischen Himmel und Erde gibt:

Der Mensch muss seine Entscheidung einsetzen, muss sich
zusammenraffen, muss ja und nein sagen; Entscheidung ist
der Kern menschlichen Seins. Und gerade in dieser Distanz
vom reinen Wachsen der Natur, von dem viele so trdumen,
gerade in dieser Freiheit, die eine Art von Selbstschopfung ist,
gerade darin besteht nach unserer Auffassung das Wesen des
Menschen. Erst wenn der Mensch das begreift, bekommt er Di-
stanz von der Natur, stellt er sich der Natur gegeniiber, ver-
mag er seinen Geist auf die Natur anzuwenden, und vermag
er, nicht ein Produkt der Natur zu sein, sondern die Natur
selber zu gestalten, sie in Freiheit umzubilden.

Das ist der tiefere Grund, warum die Technik auf christ-
lichem Boden wachsen musste. Wenn es auch zu einer Zeit
war, da sich dieser Freiheitsgedanke vielleicht vom Christen-
tum wiederum entfernt hatte, aber er ist doch auf dem Boden
der christlichen abendldndischen Gesellschaft gewachsen und
konnte, wie es scheint, sich nur hier entfalten.

Diese Distanz von der Natur, dieser Wille, die Natur in
Dienst zu nehmen, dieser Auftrag, die Natur zu gestalten,
nach seiner Idee, nach seinen Gedanken, ist ganz und gar
christlicher Auftrag. Darum bedeutet fiir uns die Technik in
einem sehr ernsten und tiefen Sinn eine Auswirkung des
Ebenbildes Gottes und zwar gerade in dem Punkt, wo der
Mensch Gott am ndchsten ist, ndmlich da, wo er Freiheit be-
deutet. Entscheidung bedeutet Gestaltungsmacht, bedeutet
dass der Mensch sich selber sozusagen in die Hand nimmt,
dass er den ganzen Bereich des Universums iiberblickt und
irgendwo dem Ganzen seinen Stempel aufzudriicken vermag.

Diese Freiheit hat nun in der modernen Kultur einen
ungeheuren Antrieb bekommen, besonders an der franzosi-
schen Revolution. Diese ist ja im gleichen Raum gewachsen
wie die Technik. Nur wiirden wir sagen, die franzosische
Revolution habe die Freiheit zu einseitig betrachtet, habe sie
nur von einem Teilmoment her erfasst: Die Freiheit im Sinne
der franzosischen Revolution bedeutet frei sein von Bindun-
gen. Das ist aber nicht die ganze Freiheit. Frei sein von Bin-
dungen ist etwas Negatives, sozusagen eine Tabula rasa, einc
Null. Das ist die tiefste Krankheit, die tiefste Schwierigkeit
des modernen Menschen, dass er zwar befreit ist von Bindun-
gen, aber heute droht, nicht mehr zu wissen, wozu er denn
eigentlich frei ist. Da wird das Dasein sinnlos, mass- und
haltlos. Da gerdt man in den Anarchismus und Nihilismus,
wie wir's in der existenzialistischen Philosophie, sei es bei
Heidegger, sei es bei Sartre, erlebt haben, wo das Nichts am
Ende der Welt und der ganzen Lebensauffassung steht.

Nein, das ist Freiheit nicht. Sondern Freiheit bedeutet et-
was Positives, bedeutet die Moglichkeit, selber nach Geist, nach
einem Ziel zu schaffen. Das Ziel aber ist die Vollendung des
Universums. Und zwar die Vollendung des Universums im Men-
schen drin. Eine ziigellose, willkiirliche Freiheit ist sinnlos,
hat kein Mass und stiirzt den Menschen ins Verderben. Zum
Segen kann die Freiheit nur dann werden, wenn sie nicht
bloss eine Freiheit von etwas, sondern eine klare Freiheit
zu etwas ist, wenn sie ein Ziel vor sich sieht. Und dieses
Ziel wdare, aus eigener Kraft und mit eigenem Entschluss,
mit eigenem Ringen und Anstrengen das zu verwirklichen

Schweiz. Bauzeitung - 76. Jahrgang Heft 18 - 3. Mai 1958




und zu schaffen, was das Hochste wére, ndmlich die Aus-
bildung des Ebenbildes Gottes in der eigenen Seele, in der
Menschheit, und letztlich, soweit das moglich ist, im ganzen
Universum. So steht die Technik heute, gerade weil sie auf
der einen Seite aus dem christlichen Grund herausgewachsen
ist und auf der anderen Seite sich weitgehend vom christ-
lichen Bann geldst hat, vor diesem furchtbaren Problem, dass
sie Ungeheures vermag, aber aus sich selber keine Normen
mehr sieht.

Es liegt ein unendliches Meer von Machbarem vor ihr,
und sie weiss nicht mehr, was sie nun soll. Sie hat nur die
mathematischen, aber keine ethischen Normen in sich. Darum
bedarf sie, wenn sie nicht letzten Endes in Sinnlosigkeit und
Masslosigkeit, in Unmenschlichkeit und Nihilismus ausarten
soll, einer sinngebenden Macht, und diese Sinngebung kommt
ihre eben von einer anderen Seite, von einem ganzen Welt-
bild her zu. Weil der moderne Mensch vielfach diese Sicht ver-
loren hat, darum fiihlt er sich so ausgesetzt. Darum empfin-
det er eine solche Angst um sich herum. Er hat die Wurzel,
den Boden verloren, auf dem er steht, und ohne Boden kann
der Mensch nicht bestehen. Er muss ein Ziel haben. Er
muss nicht bloss wissen wovon, sondern vor allem auch wozu,
auf welches Ziel hin er leben soll. Nur dann, wenn das Ziel
dem Menschen, und auch dem technisch schaffenden Men-
schen, wieder klar vor Augen ist, dann kommt er aus dem
masslosen Schweifen wieder heraus, vermag er sein Dasein
wahrhaft zu gestalten.

Von hier aus ist auch zu verstehen, was Professor Rich
von einer anderen Seite her schon angegangen hat, was der
Ausdruck «emanzipierte Technik» bedeutet: Wenn die Tech-
nik in sich selber steht, und nicht mehr als Tat des Men-
schen, als verantwortliche, als zielgerichtete, als in Dienst
genommene, in Dienst zu nehmende Tat des Christen verstan-
den wird, dann wird sie eine solche Versuchung. Fiir den heu-
tigen Menschen bedeutet gerade die Moglichkeit dieser Frei-
heit, die ihm die technische Entwicklung gibt, eine so grosse
Versuchung, weil nach dem lateinischen Spruch corruptio
optimi pessima est. Gerade, weil das technische Schaffen ein
Ausdruck der Freiheit und des Ebenbildes Gottes ist, ein Aus-
druck seiner Schopferkraft, ein Echo, sozusagen eine letzte
Welle dieser Schopferkraft, gerade darum bedeutet sie fiir
den Menschen eine solche Versuchung. Darum muss der
Mensch von innen her der Technik ihr Ziel, ihr Mass, ihre
Aufgabe setzen.

Damit hidngt ein Weiteres zusammen. Ueberall, wo sich
ein Bereich vom Lebensganzen loslost, da droht es ein Eigen-
gewicht, die beriihmte Eigengesetzlichkeit zu bekommen und
damit wieder das zu zerstoren, was eigentlich sein Ursprung
war. Das ist die Bedrohung der inneren Freiheit von der
Technik her. Wenn die Technik nicht mehr ein Instrument
des Menschen ist, sondern eine selbsttitige und selbstdndige
Macht, dann vergewaltigt sie den Menschen, raubt ihm wie-
der seine Freiheit, die dussere wie die innere. Dann wird der
Mensch zum Roboter, angekettet in einen Produktionsappa-
rat, der sinnlos lduft, wie wir es sehen im holschewistischen
Bereich, wo die Produktion nicht mehr fiir den Menschen,
sondern der Mensch fiir die Produktion da ist. Da wird
letzten Endes alles ungeheuerlich, ein Ungeheuer, das wie ein
Moloch den Menschen verschlingt.

Und schliesslich ist von hier aus auch zu sehen, wie der
Mensch von den Erfolgen der Technik betrunken wird und
nicht mehr sieht, dass er ja eigentlich als Mensch immer
noch viel grosser ist als die Technik.

Der selbe Pascal, der heute schon zitiert wurde, hat ein-
mal gesagt: «Auch wenn das Universum den Menschen zu
erdriicken vermag, dann ist der Mensch doch grosser als das
ganze Universum». Der Mensch hat Bewusstsein von dem,
was um ihn hergeht, und tridgt in seiner Seele unzerstorbar
das Bewusstsein, dass er unendlich viel mehr ist als die ge-
samte materielle Welt und das gesamte sichtbare Universum.

Als zweites Problem steht das der Macht. Es ist gerade
heute besonders innig mit der Technik verkniipft. Technik
bedeutet mehr denn je Macht. Und zwar deswegen, weil sie
Geist ist; Geist aber ist Macht. Macht ohne entsprechende
Verantwortung ist aber sinnlos, masslos, zerstorerisch.

Es stellt sich die Frage: wo gewinnt die Macht wiederum
ihr inneres Mass? Ich meine, es ist hier genau die gleiche
Verkettung wie bei der Freiheit. Gerade deswegen, weil Macht
etwas Gottliches ist, ist sie fiir den Menschen eine ungeheure

Schweiz. Bauzeitung -+ 76. Jahrgang Heft 18 - 3. Mai 1958

Versuchung. Nach christlicher Auffassung ist die Macht an
sich nicht bose, sondern etwas Gutes. Macht ist geradezu
etwas Gottliches, und wir haben immer verkiindet, dass die
legitime Macht auf Erden ein Abglanz, ja eine Stellvertre-
tung der Macht Gottes selber sei. Macht bedeutet ja ein Aus-
strahlen der eigenen Fiille und Kraft auf andere.

Die Macht der Technik bedeutet ihrem Wesen nach
etwas Positives, einen Abglanz der Ebenbildlichkeit Gottes,
nidmlich die Kraft, durch Gestaltung iiber sich selber hinaus-
zugreifen. Aber weil sie das ist und weil sie heute innerlich
keine Norm und kein Ziel mehr hat, darum ist sie wiederum
eine so grosse Versuchung.

Corruptio optimi pessima. Der hochste Gipfel ist die
Macht; sie ist aber auch zugleich die grosste Versuchung
fiir den Menschen, dass er der Macht verfdllt und sozusagen
von der Macht selber besessen wird in dem Sinn, wie es
gestern ausgefiihrt wurde. Dann wird die Macht ddmonisch,
wenn der Mensch ihr verfdllt und nicht mehr das Mass in
sich tridgt, nicht mehr die Macht ein Mittel ist, Geist zu
realisieren, Geist in die Welt zu investieren.

Letzten Endes ist die grosste Macht die Liebe, und ge-
rade sie wird durch die reine, ungeordnete Macht zerstort.
Nichts vermag so viel wie die Liebe, und darum stehen Liebe
und Macht in einer so unerhdrten Polaritdt. Liebe bedeutet
immer auch eine strahlende, eine ausstrahlende Gewalt auf
den anderen, eine Moglichkeit, ihm zu helfen, ihn emporzu-
heben; sie bhedeutet aber gleichzeitig die Moglichkeit, den
anderen zu fesseln. Dann degeneriert sie, weil der Pol der
Macht eben dann in ihm Ueberhand nimmt.

Und wiederum ist zu sagen: Das Christentum fasst beide
Pole. Genau so, wie es im tiefsten die Freiheit bejaht und
zugleich begrenzt, auf ein Ziel hinrichtet, genau so ist es mit
der .Macht. Die Gewalt ist vom Himmel gegeben, so steht es
im Romerbrief. Jede legitime Macht, wie jede legitime Ge-
walt, ist von Gott dem Herrn gegeben. Und der heilige Paulus
ist weit entfernt, nur die Demut des Christen zu preisen, son-
dern er sagt sogar im Korintherbrief: wenn schon Moses, als
er vom Sinai herunterstieg und das Gesetz empfangen hatte,
ein so strahlendes Antlitz hatte, dass die Juden ihn nicht zu
ertragen vermochten und geblendet waren von seinem Glanz,
dann muss der Dienst des neuen Bundes noch viel herrlicher
und viel glanzvoller sein. Das Christentum gibt dem Men-
schen den hochsten Stolz, dessen er iiberhaupt fihig ist, ndm-
lich den Stolz, ein Ebenbild des Schopfers zu sein.

Darum habhen wir auch immer wieder unsere Kathedralen
gebaut und hat die Kirche diesen Glanz entfaltet. Das gehort
mit zu ihr, weil es ein Abglanz Gottes selber sein soll. Chri-
stus selber spricht: Ich bin nicht bloss der Diener aller, son-
dern auch ein Konig. Christus will etwas Konigliches im
Christentum haben.

Er will aber auch den anderen Pol, ndmlich die Bé&ndi-
gung der Macht. Nach christlicher Auffassung ist ja die
Macht eine gegebene und nicht eine usurpierte Macht. Eine
Macht, die zu einem bestimmten Ziel und Zweck gegeben ist
und die in den Normen dessen bleibt, der sie dem Menschen
gegeben hat. Darum hat die Kirche immer eine solche Ehr-
furcht nicht bloss vor der Macht, sondern auch vor den Gren-
zen der Macht. Auch vor den Grenzen des technischen Schaf-
fens.

Fiir uns ist ein kleines, neugeborenes Kindlein mehr als
das gesamte {ibrige Universum. Wenn wir den Technikern
freien Lauf lassen in der Ausschopfung ihrer Schopferkraft,
so liegt immer die Grenze im Schutz, in der Entfaltung, in der
Erhohung menschlichen Lebens. Hier sehen Sie den Grund,
warum die Kirche, gerade auch die katholische Kirche, zwar
auf der einen Seite die Moglichkeit der Atomspaltung und alle
die technischen Moglichkeiten bejaht und ihr sozusagen die
Schranken offnet, aber dort, wo es an den lebendigen Men-
schen geht, die absolute Grenze setzt.

Das versteht eigentlich niemand so sehr wie der Tech-
niker. Hier stellt sich ein wichtiges, politisches Problem. So
viele Techniker und Ingenieure leiden unter dem Zwiespalt,
dass sie einerseits selber schaffen, produzieren, den Menschen
und der Entfaltung der schopferischen Kréfte dienen wollen,
auf der anderen Seite aber sich vielfach nur als Instrument
des Kapitals, der Politik und anderer Michte filihlen. Dass
man ihnen sozusagen das Instrument, das sie erdacht und
gebaut haben, immer wieder aus der Hand nimmt und es von
ganz anderen Menschen, die oft nicht den selben Dienstwillen
haben, gebraucht und misshraucht wird. Darum mdchte ich

279




das sehr unterstiitzen, was gestern gesagt worden ist, ndm-
lich, dass der technisch Schaffende nicht im technischen Raum
bleiben darf. Er muss selber mithelfen und dafiir sorgen, dass
die wunderbaren Instrumente und mit ihnen die Macht, die
er schafft, nicht in Hédnde gerit, die dieses Verantwortungs-
bewusstsein nicht mehr haben, sondern eben dem Austoben
der grenzenlosen und in diesem Sinn ddmonischen Macht an-
heimfallen.

Auch die Kirche hat immer wieder gegen den Missbrauch
der Macht und fiir die Grenzen der Macht gekdmpft. Auf der
einen Seite hat sie die rémischen und deutschen Kaiser ge-
kront und gesalbt, weil sie die Macht als einen Abglanz Got-
tes betrachtete, auf der anderen Seite hat sie immer wieder,
und das erkennt man heute mehr denn je, an den Grenzen
dieser Macht ein absolutes «Nein» entgegengesetzt bis zum
Martyrium. Ob das gegen den Bolschewismus ist, gegen den
totalitdren Staat oder die rémische Kaisermacht, immer wie-
der kommt ein Punkt, wo sie «Nein» sagt.

Das christliche Leben ist eben nicht einfach. Wir konnen
nicht die Macht negieren, wir konnen sie auch nicht einfach
schrankenlos bejahen, sondern das christliche Leben schwingt
immer zwischen diesen Polen einer Bejahung des Positiven
und einem Widerstand gegen die Verabsolutierung jeden
menschlichen, einseitigen Tuns.

Ein drittes Problem hangt mit diesen beiden zusammen.
Es ist das des Masses, des Gleichgewichtes, der Harmonie. Die
heutige Technik vermag ungeahnte Moglichkeiten zu verwirk-
lichen, ungeahnte Mengen zu produzieren. Wenn man eine
zeitlang Angst hatte, die Erde konnte die Menschheit nicht
erndhren, so weiss man jetzt, dass man mit den heutigen
technischen Mitteln statt zweieinhalb Milliarden mindestens
zwolfeinhalb Milliarden Menschen zu erndhren vermdchte.
Bis die zwolfeinhalb Milliarden da sind, wird die Technik, die
Chemie, vielleicht auch der Weltraumflug noch ganz andere,
ungeahnte Moglichkeiten hervorbringen.

Aber mit dieser Fiille von Moglichkeiten stellt sich das
Problem des Masses. Produktion an sich ist masslos. Das
spliren wir ja auch in der heutigen Wirtschaft, gerade in der
Hochkonjunktur. Es ist eine Masslosigkeit, die den Menschen
hinreisst und aufzufressen droht. Hier ist eine echte Askese
am Platz. Und zwar nicht so sehr eine Askese der Armut, son-
dern des Reichtums und der Auswahl in dem Sinne, dass der
Mensch die konigliche Freiheit, die ihm gegeben ist, nicht
bloss der Natur, sondern auch seinen eigenen Geschopfen
gegeniiber bewahrt, dass er diese Geschdpfe von sich distan-
ziert, sie aus sich herausstellt, um dann das auszuwédhlen, was
ihm gut tut, was seine hoheren Moéglichkeiten fordert, was ihn
zum Menschen macht, was ihm hilft, die Liebe auszubreiten in
der Welt. Die Technik soll ihm helfen, die Not zu bekdmpfen
und von der Schwere der Materie nicht erdriickt zu werden.

Auch beim Problem des Masses hat das Christliche etwas
so Wichtiges zu sagen. Denn es betont das Metatechnische
(nicht das Antitechnische), das, was iiber die Technik hinaus-
geht. Und gerade darum vermag es der Technik Ziel und Mass
zu setzen. Wir verteidigen eine Rangordnung der Werte. Die
materiellen Werte sind fiir uns echte Werte. Aber sie sind auf
jener Stufe, da sie héheren Werten zu dienen haben, der Ein-
heit der Menschheit, der Erleichterung des Lebens, der Be-
freiung des Geistes von den Notwendigkeiten der Natur, der
Gottebenbildlichkeit.

Wo die technische Welt diesem Zweck nicht mehr dient,
da wird sie bose, da fidllt sie aus dem echt menschlichen Be-
reich heraus, wird eine Last und eine Gefahr. Hier hat, ne-
benbei gesagt, auch die Hochkonjunktur ihre Grenzen. Schon
der alte Goethe hat gesagt: «Nichts ist schwerer zu ertragen,
als eine lange Reihe von guten Tagen», und ich meine, der
Mensch vermag die Hochkonjunktur beinahe auf die Dauer
noch schwerer zu ertragen als eine Depression. Nicht des-
wegen, weil die Hochkonjunktur schlecht wére, sondern weil
sie an den Menschen Anforderungen stellt, zu denen er offen-
sichtlich noch gar nicht erzogen und denen er demzufolge auf
die Dauer nicht gewachsen ist.

Bei dieser Rangordnung der Werte kommt auch der Sinn
dessen, was der Mensch oft so schwer versteht, nidmlich der
Sinn der beriihmten drei Geliibde der Jungfriulichkeit, des
Gehorsams und der Armut, zum Leuchten. Nicht, als ob der
Verzicht auf materielle Giiter an sich schon wertvoll wire,
nicht, als ob die Ehe, ob das ganze sexuelle Leben fiir einen

280

echten Christen irgend etwas Despektierliches an sich hiétte,
nicht, weil die Freiheit kein Wert wéire, sind diese Geliibde
da. Sie wiren ziemlich sinnlos, wenn sie fiir sich allein stehen
wiirden. Aber die Auswahl von Christenmenschen, die diesen
Geliibden huldigen, haben nach unserer Ueberzeugung eine
hohe Funktion im Rahmen der Kirche und der menschlichen
Gemeinschaft, indem sie ndmlich stédndig diesen andern Pol
des christlichen Lebens darstellen: Du musst wéhlen, Du
musst auf Unteres verzichten, um des Hohern willen. Darum
hat auch das christliche Volk immer wieder eine so grosse
Hochachtung gehabt, sei es vor den Diakonissen, sei es vor
den Nonnen, die aus freier Hingabe auf manche Annehmlich-
keiten des menschlichen Lebens verzichten, nicht weil diese
Annehmlichkeiten schlecht wiren, sondern um in der Welt
leuchtend darzustellen, dass es Hoheres gibt, und dass das
Untere dem Hoheren zu dienen hat, im Leben des Einzelnen
wie im Lehen der Menschheit.

Ein viertes Problem ist endlich das der Seele. Sie werden
verstehen, dass ein Seelsorger und Theologe darauf Nach-
druck legt. Vielleicht ist die grosste Gefahr der Technik die,
dass sie die Seele zu erdriicken droht. Nicht weil sie selber
nicht Geist wire, wohl aber dann, wenn sie sich emanzipiert
und die Gesamtheit des Lebens nicht mehr sieht. Das Hochste
im menschlichen Leben sind die Liebe, die Werte des Gemiites,
die inneren Werte, und dieses Seelische droht beim Techniker,
sowohl bei demjenigen, der die technischen Mittel schafft wie
bei dem, der sie gebraucht, auszufallen. Und ich meine, hier
hat der Ingenieur die sehr wichtige Aufgabe der Erforschung
des eigenen Innern zu ldsen.

Die Werte, in denen er seinen Beruf ausiibt, sind mate-
rieller Art. Das sind Mathematik, Physik, Chemie, das sind
Berechnung, Forschung, Konstruktion, Verkauf, das ist jener
Bereich des Lebens, wo die hoheren Werte der Gerechtigkeit,
der Treue, der Liebe, der Ehrlichkeit, der Tapferkeit, der
Grossmut an sich keinen Platz haben. Nicht so, dass sie da-
gegen wiren, aber an sich sind das zwei verschiedene Welten.
Dem technisch schaffenden Menschen droht die Gefahr, dass
er «sich» im Rationalen, und dabei seine eigene Seele verliert.
Und da wiirde ihm Christus sagen: «Was niitzt es dem Men-
schen — was niitzt es dem Ingenieur —, wenn er die ganze
Welt gewinnt und durchkonstruiert und durchgestaltet, an
seiner Seele aber Schaden leidet ?» Hier kommt die Begrenzt-
heit des menschlichen Wesens zum Ausdruck. Der Mensch hat
ein bestimmtes Mass von Kraft, und wenn er sich der einen
Seite ganz und hemmungslos hingibt, dann kommt die andere
Seite zu kurz, sie verkiimmert, die Seele ist nicht mehr da.

Darum die Bemiihungen gerade auch Ihrer Verbénde, all-
méhlich {iber das reine Fachwissen hinaus zu gelangen und
den Techniker als Menschen wieder zu sehen. Hier bieten
Kirche und Religion dem Techniker ihre Hilfe an. Sie wollen
ihn davor bewahren, ein reiner Mathematiker und Physiker
zu werden, ihn lehren und ihm helfen, alle diese Dinge als
Mensch auszuiiben. Als Mensch, der ein Verantwortungsbe-
wusstsein, eine Seele hat, der um das Allerletzte und das
Hochste weiss. So filihrt eigentlich die Technik, wenn sie
richtig verstanden wird, in allen Richtungen {iiber sich selbst
hinaus.

Bevor ich diese Gedanken abschliesse, mochte ich kurz
noch einmal auf einen Punkt von gestern zuriickkommen,
niamlich auf die Zwangsldufigkeit. Die hdngt zusammen mit
dem Mass, mit der Freiheit und mit dem Problem der Macht.
Es gibt eine echte Zwangsldufigkeit in der kulturellen Ent-
wicklung. Es ist ein Unsinn, zu sagen, alles sei der Freiheit
des Menschen anheimgegeben. Es gehort zum Wesen des
Menschen, dass er viele Dinge, sei es des eigenen Lebens, sei
es der Geschichte, zwangsldufig auf sich nehmen muss. Das
ist so wie beim Wachstum des einzelnen Menschen. -Ob ich
als Frau oder Mann auf die Welt komme, das habe ich nicht
wihlen konnen, und dariiber darf ich auch in meinem tiibrigen
Leben nie eine Wahl anstellen wollen. Sondern ich muss mich
als das annehmen, was ich bin. Aber die Freiheit besteht
darin, dass ich aus meinem Mann- oder aus meinem Frau-
sein das mache, was der Schopfer von mir gewollt hat. Und
dass ich das in Freiheit umfasse und in Freiheit ausgestalte,
was mir gegeben und aufgetragen ist. Es liegt nicht in meiner
Macht, ewig ein Kind zu bleiben. Sondern dem Menschen ist
es aufgetragen, als Kind geboren zu werden, zum Jiingling
heranzuwachsen, ein Mann, ein Greis zu werden und dann zu
sterben. Aber was er aus seinem Kindsein macht, was er aus

Schweiz. Bauzeitung - 76. Jahrgang Heft 18 - 3. Mai 1958




seinem Mannsein macht, was er aus seinem Greisenalter ge-
staltet, das ist seiner Freiheit {ibergeben.

Genau so ist es mit der Kultur. Dass die Kultur voran-
schreitet, dass die Technik da ist, dass sie ausgebaut wird,
ist nicht unserer Freiheit anheimgegeben, und es ist von den
scheinbar so demiitigen Menschen, die auf die Technik ver-
zichten wollen, nichts anderes als eine ungeheure und un-
christliche Hybris, nicht annehmen zu wollen, was der Gang
der Weltgeschichte notwendigerweise als Entfaltung des
Menschenwesens mit sich bringt. Ich meine sogar, Gott der
Herr habe die Atomkraft und sogar die Atombombe bei An-
beginn der Schopfung bereitgelegt, dass der Mensch sie finde
und in diesem Augenblick der Weltgeschichte zu seiner hoch-
sten Verantwortung aufgerufen werde,. ndmlich zur Verant-
wortung der Entscheidung, ob er weiter existieren oder sich
selber zerstoren wolle. Das ist ein ungeheures Risiko, dass
Gott der menschlichen Freiheit letzten Endes sogar die Exi-
stenz der Menschheit anvertraut. Aber das gehort mit zur Er-
probung der Freiheit, mit der Moglichkeit der Katastrophe,
aber auch mit der Moglichkeit, nun sein Dasein immer mehr
in die Hand zu nehmen, immer mehr in Freiheit zu bejahen,
immer mehr nach den Pldnen des Schopfers zu gestalten, dass
er liber diese ungeheuren Michte eben Gewalt gewinnt. Diese
Atommaichte sind von Gott auch bereitgelegt, um die Mensch-
heit zu zwingen, eine Einheit der Welt herzustellen, gegen
die heute noch aller ilibertriebene Nationalismus, alle Egois-
men und Individualismen so sehr sich aufbidumen. Irgendwo
ist die Menschheit dazu berufen, weil sie aus einem Stamm
kommt und von einem Schopfer geschaffen ist, weil alle Men-
schen aufeinander angewiesen sind, die Einheit der Welt auch
im politischen Raum in einem verniinftigen menschenmog-
lichen Sinne herzustellen. Dazu zwingt uns Gott durch die
Entdeckung von Kréften, die nur noch auf Weltbasis gebidn-
digt werden konnen.

So, sehen Sie, weist die Technik notwendigerweise immer
tiber sich selber hinaus. Die Technik ist mehr als Technik.
Das ganze menschliche Leben und Dasein ist, das spliren wir
vielleicht heute mehr denn je, eine ungeheure Parabel mit
zwei Brennpunkten. Den einen Brennpunkt, den irdischen,
begrenzten, sehen wir. Aber die Parabel-Aeste gehen hinaus
ins Unendliche, und der andere Brennpunkt, ohne den die
ganze Parabel nicht zu verstehen, ohne den sie irgendwie
sinnlos wére, der liegt im Unendlichen. Nur dann kann die
Parabel funktionieren, wenn beide Brennpunkte erkannt und
bejaht werden. Die beiden Parabeldste glauben wir in den
Hénden zu halten. Aber sie streben hinaus ins Unendliche.
Ein Korper, der sich auf der Parabel bewegt, kann nie in
den Brennpunkt hineingelangen. Je n#her das Meteor der
Erde kommt, desto stidrker wird seine Beschleunigung —-
aber um so mehr wird es auch um die Erde herumgetrieben
und wieder hinausgeschleudert ins Weltall.

Das miisste eigentlich bei jedem Menschen so sein und
sich bei jeder Versuchung gleicherart verhalten. Wenn das
Meteor direkt auf den Erdkern durchginge, dann wiirden die
Erde und das Meteor zerstort, dann gébe es eine Katastrophe.
Nur dort, wo die Kréifte des Menschen zwar aufgerufen wer-
den durch die Moglichkeiten, die ihm gegeben sind, zur vollen
Entfaltung und Aktivitdt zu gelangen, aber dann um diesen
begrenzten Punkt herumschwingen und wieder ins Unend-
liche, ndmlich ins Gottliche hinausgehen, nur dort erfiillen
die Parabel und das Dasein ihren Sinn.

Denken wir doch daran, dass unser ganzes Tun eine
solche Parabel mit einem scheinbar fassbaren unteren Brenn-
punkt ist. Aber dieser ist nur die eine Seite des Daseins und
sogar diese eine Seite wird griindlich missverstanden und
zerstort, wenn wir den anderen Brennpunkt, der im Unend-
lichen liegt, nicht mehr sehen und nicht mehr echt bejahen.

Das Christliche ist, wie Sie sehen, keineswegs etwas Ein-
faches. Alles Einfache ist falsch, das menschliche Leben ist
eingespannt zwischen zwei Pole, dem Menschlichen und dem
Gottlichen, dem Zeitlichen und dem Ewigen, dem Beschrink-
ten und dem Unendlichen, dem Materiellen und dem Geistig-
Personlichen. Beides miissen wir bejahen, beides miissen wir
bewiltigen, und was beides zusammenbringt, das ist ein
echter, herzhafter Glaube,-der in der liebenden Tat wirk
sam ist.

Adresse des Verfassers: Dr. Jakob David, Redaktor, Scheidegg-

strasse 45, Ziirich 2.

Schweiz. Bauzeitung - 76. Jahrgang Heft 18 - 3. Mai 1958

Mitteilungen

«Rivista Tecnica della Svizzera Italiana». Mit ihrem
49. Jahrgang hat die Rivista, das Organ der S.I. A.-Sektion
Tessin, im Januar dieses Jahres wieder einen neuen Abschnitt
ihrer vielfdltigen Geschichte begonnen, indem der bisherige
Chefredaktor, Arch. G. Bernasconi, abgelést wird durch un-
sern bewdhrten Kollegen Kantonsingenieur R. Gianella in Bel-
linzona. Dieser gibt in seinem Vorwort eine kurzgefasste Ge-
schichte der Zeitschrift. Anschliessend berichten Ing. A.Rima
iber den Gewisserschutz im Kanton Tessin und Ing. R.La-
velli liber den S.I. A./VSS-Kurs liber Strassenprojektierung
in Lausanne, wiahrend der frithere Redaktor, G. Beretta-Pic-
coli, seine geschickt abgefasste Aktualititen-Spalte weiter-
fiihrt. Als zweiten Teil dieses Heftes bringt V. Gilardoni eine
Beilage tliber Kultur und Kunst unter dem Titel «Galleria».

Personliches. Anlédsslich der Gedenkfeierlichkeiten zum
10C. Geburtstag von Maxz Planck, bei denen der bekannte Phy-
siker und Nobelpreistriager Prof. W. Heisenberg den Fest-
vortrag hielt, wurde Dr. Wolfgang Pauli, Professor fiir theore-
retische Physik an der Eidg. Techn. Hochschule, Ziirich, durch
Verleihung der Max-Planck-Medaille geehrt, in Anerkennung
seiner Arbeiten iiber die Plancksche Quantentheorie. — Das
Ingenieurbiiro Hans Eichenberger hat eine Abteilung fiir
Strassenbau unter der Leitung des dipl. Ing. Mario Kronauer
angegliedert. Die Abteilung fiir Briickenbau wird vom dipl.
Ing. Erwin Stucki und die Abteilung fiir Wasserkraftanlagen,
Wasserbau und Tiefbau von Ing. Walter Schoepflin geleitet.

Verstirkte schwedische Erzzug-Lokomotiven. Die gegen-
wartig auf der Linie Lulea—Narvik der Schwedischen Staats-
bahnen verwendeten elektrischen Lokomotiven, die dem
Transport von Eisenerzen dienen, bestehen aus zwei gleichen
Hilften und leisten 5000 PS. Sie ziehen Ziige von 3100 t
(65 vollbeladene Erz-Waggons) mit maximal 75 km/h, durch-
schnittlich 40 bis 45 km/h bei 10 %, Steigung, und vermogen
eine Jahresmenge von 13 Mio t Erz zu férdern. Sie sollen
durch Zwischenschalten einer dritten Zugeinheit verstarkt
werden, um der Schleudergefahr bei ungiinstiger Witterung
zu begegnen, was sich beim arktischen Klima als wiinschens-
wert erweist.

Buchbesprechungen

Aufsidtze und Reden. Von Karl Schmid. 211 S. Zirich und
Stuttgart 1957, Artemis Verlag. Preis geb. Fr. 15.—

Schon die Rektoratsreden von Karl Schmid haben eine
Betrachtungsweise geistesgeschichtlicher Vorgédnge und Zu-
sammenhédnge erkennen lassen, die einen eigentlichen Um-
bruch in der Fragestellung an die Geschichte und im Ver-
stehen ihrer Antworten ankiindigen. Die Katastrophen un-
seres Jahrhunderts, vor allem der Nationalsozialismus in
Deutschland, sind mit den bisherigen Spielregeln rationalen
Begriindens und Folgerns schlechterdings nicht zu bewiéltigen.
Die unsichtbaren Lebensabldufe in den Seelen der Einzelnen
wie der Voélker und Kulturgemeinschaften miissen mitberiick-
sichtigt werden. Dazu bietet die komplexe Psychologie
C. G. Jungs eine wertvolle Moglichkeit. Es ist ganz beson-
ders die Gegenldufigkeit der Vorgidnge im Unbewussten zum
bewusst Gewollten, die ein tieferes Begreifen und ein zutref-
fenderes Beurteilen des grossen Schauspiels erlaubt, dessen
Zuschauer, Mitspieler und Leidtragende wir alle sind. Diese
Dynamik an bestimmten Einzelfédllen zu zeigen ist denn auch
das gemeinsame Anliegen der vier im vorliegenden Béndchen
zusammengefassten Aufsitze.

Der erste und weitaus grosste setzt sich mit der eigen-
artigen Stellung der Schweiz innerhalb der européiischen
Volkerfamilie auseinander. In scharfer, mutiger Kritik stellt
der Verfasser eine ganze Anzahl landldufiger Meinungen iliber
Stellung, Aufgabe und Bedeutung unseres Vaterlandes als un-
haltbar dar, um dann den tieferen Sinn jenes nur dem Kenner
bewussten Verhaltens aufzudecken, der in einer kompensa-
torischen Funktion der Europa durchflutenden geistigen Stro-
mungen besteht. Mit Spannung verfolgt man die geschicht-
lichen Begebenheiten, die die Richtigkeit dieser Blickweise be-
stidtigen und zugleich auf eine in die Tiefen der Seele gehende
Begriindung unseres Staatswesens hinweisen, die in ganz an-
derer Weise Bestand verspricht, als es die bekannten, lauten

281




	Menschsein und Technik, Grösse und Gefahren im gesellschaftlichen Raum

