
Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 76 (1958)

Heft: 18: Der Ingenieur als Mensch vor dem Problem Technik: Vorträge der
Tagung des S.I.A. vom 8./9. März 1958 in Zürich

Artikel: Auftrag und Grenze der Technik

Autor: Rich, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-63974

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-63974
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


der Mensch Gottes Willen tut, indem er über die Dinge herrscht,
seinen Nächsten liebt und Gott gehorsam ist, sondern wo die
Technik dazu missbraucht wird, den Menschen zu seinem
eigenen Herrn zu machen. In diesem Augenblick wird er
nämlich auch — logischerweise —j sein eigener Sklave.
Genauer gesagt: Sobald der Mensch nicht mehr aus einer
persönlichen Verbundenheit heraus handelt, nicht mehr aus Liebe
zu seinen Nächsten und zu Gott, sondern wenn er etafach eine
Maschine bauen will, die möglichst vollteommen und mächtig
sei, dann macht er diese Maschine zu seinem Götzen, und er
verfällt ihr ganz und gar. Jeder Autobesitzer erlebt es im
Kleinen, wieviel Rücksicht er auf seinen Wagen und auf die
ganze Verkehrsregelung nehmen muss: Die Quaibrücke in
Zürich um 12 Uhr! Wer eine Werkstatt mit vielen Maschinen
oder gar eine Fabrik besitzt, der kann Tag und Nacht fast
nichts anderes denken, als wie er seine Maschinen mit Arbeit
ernähre. Säuiesslich wird die unpersönliche Maschine zum
regelrechten Dämon, der den Menschen «besitzt» und ihn
selber zu einem Automaxen macht. Man denke an Charlie
Chaplins geistvollste Parodie «Modern Times». Diese
kritische Grenze können wir aber mit keinem Rechenschieber
ausrechnen und an keiner Kurve ablesen; wir können sie nur
in unserm persönlichen Gewissen als Produzenten und
Konsumenten erleben.

Wir wollen das an einem konkreten Eœlspiel beleuchten:
Man behauptet allgemein, der Zerfall der Familie sei eine
Folge der modernen KultTO der poffischen Ereignisse und des
technischen Zeitalters. Der Kausalzusammenhang wirkt aber
mindestens ebensosehr auch im umgekehrten Sinn: Weil der
innere Zusammenhang der Familie, insbesondere der Ehe,
schon lange gelockert ist, weil die Ehe nurgSoch ein Vertrag
zwischen zwei unabhängigen Individuen ist und nicht mehr
ein heiliger Bund, eine göttliche Stiftung, ein Sakrament,
deshalb verliert der Mann an Märumchgeit und VäteSchkeit,
die Frau an Weiblichkeit und Mütterlichkeit, und sie
entwickeln sich beide zu neutralen «Menschen». Die Kinder
ihrerseits werden Individualisten, das Beispiel wirklicher
Ehen mit wirklichen Männern und wirklichen Frauen wird
immer seltener, und nun werden auch sie unpersönliche Wesen.

Das sind dann aber die richtigen Konsumenten — und
auch Produzenten — fun die entpersönlichte Technik und
Wirtschaft. Sie haben Süchte, die befriedigt werden müssen.
Sie haben Angst vor der freiçS Zeit und mISsen sie krampfhaft

mit Betrieb ausfüllen. Sie haben Minderwertigkeitsgefühle,
weil sie keine Personen sind, und müssen diese mit

einem möglichst grossen Wagen und einer möglichst
weitgehenden Motorisierung ihres ganzen Lebens kompensieren.
Da haben wir den circulus vitiosus, von dem ein guter Teil
der Wirtschaft lebt.

Nun ist die Familie die lebendige Zelle der Gemeinschaft;

erkrankt diese Zelle, wird es schlimm; gesundet sie
wieder, ist alles gerettet. Versuchen wir einmal ganz einfach,
unser Ehe-Sund Familienleben persönlich zu gestalten: Schenken

wir unserer Frau jeden Tag eine oder zwei Stunden Zeit
statt einen Fernsehapparat, wirklich Zeit für sie, wo wir an
nichts anderes denken als an sie; schenken wir auch unsern
Kindern Zeit, wo wir mit ihnen spielen und wandern, lachen

und ernste Probleme besprechen. Nicht nur am Sonntag,
sondern mehrmals wöchentlich. Dann werden sie sich kein Motorrad

und keinen Privatradio mehr wünschen. Vor allem werden
diese Kinder in sich gefestigte Persönlichkeiten werden, die
nicht so leicht irgendeiner Ideologie oder einem sonstigen
Spleen zum Opfer fallen.

Es ist klar, dass unser beruflicher Erfolg, unsere
Jahreseinnahmen, unsere ehrgeizigen Pläne darunter leiden werden.
Hier stellt sich die Frage aber ganz scharf und unerbittlich:
Kommt es auf diese Dinge an oder auf die Erhaltung einer
menschlichen Menschheit? Das heisst einer Menschheit, die
auf persönlichen Beziehungen beruht, nicht auf Kollektiwer-
trägen, die aus lebendigen Familien aufgebaut ist, nicht eine
Masse von Einzelindividuen darstellt, deren höchster Wert
nicht lautet: EÄciency and prosperity, sondern Liebe. Wir
müssen uns in dieser Frage entscheiden. Schieben wir die
Verantwortung nicht ab auf grosse impersönliche Zusammenhänge,

wirtschaftliche Notwendigkeiten und technische
Gegebenheiten. Indem wir so reden, haben wir uns bereits
negativ entschieden. In Wirklichkeit sind wir völlig frei zu wählen:

Hier mein egoistischer Erfolg — dort meine gesunde
Familie. Diese Frage legt sich jetzt auf unsere Gewissen; sie
wird uns nicht mehr loslassen.

Nun stehen wir vor der letzten Frage: «Wie ist es möglich,

diesen Sinn für das Personsein zu bekommen, die
persönliche Liebe zum Nächsten wirklich zu erleben?» Wenn
wir bis jetzt noch nie eine persönliche Beziehung zu Gott
verspürten, wenn er immer nur ein toter Glaubensartikel in
unserm weltanschaulichen System blieb, dann ist wahrscheinlich

heute der Augenblick gekommen, wo er uns lebendig
begegnen kann. Wir müssen aber wissen, dass Gott nicht mit
Donner und Blitz zu uns auf die Erde kommt, sondern dass
er uns im nächsten Menschen begegnet. Wenn wir ihn jetzt
von ganzem Herzen bitten, uns unsere Lieblosigkeit für eben
diesen Nächsten zu vergeben und uns das Herz mit warmer
Liebe zu füllen, dann werden wir etwas ganz Neues erleben.
Vielleicht nur einen Augenblick lang, aber es gilt, uns an
diesen Augenblick zu halten, Gott gewissermassen beim
vorüberwallenden Saum seines Mantels zu ergreifen. Richtiger,
ihn bei seinem Wort zu nehmen, das lautet: «Du wirst deinen
Nächsten lieben.» (Es ist beachtenswert, dass hier das
Futurum, die Verheissung steht, nicht der Imperativ.) Wenn wir
dann gegen unsere Frau, gegen unsere Kinder, aber vielleicht
auch gegen jenen unsympathischen Mitarbeiter und gegen
diesen unmöglichen Chef ein ganz neues Liebesgefühl
verspüren, dann hat Gott mit uns gesprochen, dann ist er der
lebendige Partner unseres Lebens geworden.

Von dieser Partnerschaft aus gesehen wird aber alles
einfacher: Gott hat dem Menschen die Technik geschenkt, damit
wir damit seinen Willen um so vollkommener tun und alles
in den Dienst seiner Liebe stellen. Es ist unsere ständige
Versuchung, die Technik dazu zu missbrauchen, um nach
unserm Eigenwillen zu leben und die Liebe durch unpersönliche
Beziehungen zu ersetzen. Die kritische Grenze zwischen beiden

Haltungen geht mitten durch unser Herz. Hier ist der
Ort, wo wir sündigen, und wo Gott uns durch die Gnade seiner
Liebe erlöst.

Adresse des Verfassers: Theodor Bovet, Arzt und Eheberater. Colmarerstr. 131 Basel.

Auftrag und Grenze der Technik
Von Dr. Arthur Rieh, Professor der Theologie an der Universität Zürich

Kein Phänomen unserer geschichtlichen Welt ist heute so
umstritten wie die Technik. Sie wird bald gepriesen als die
Hoffnung der Welt, als ein verheissungsvoller Weg, der die
Menschheit zu den höchsten Gipfeln des Fortschritts führt, ja
als ein göttliches Ereignis, das das Unmögliche möglich-
macht. Sie wird aber auch bald verlästert als das Unglück
der Welt, als wahnwitziger Titanismus, der die Grenze des
Menschlichen zerbricht, und damit als «Teufelswerk», das
den Himmel verspricht und die Hölle bringt. Kein Wunder,
wenn angesichts dieser kontradiktorischen Urteile über die
Wirklichkeit der Technik den in ihr Schaffenden und Lebenden
eine gefährliche Unsicherheit beschleicht. Ist die Technik ein
Weg oder ein Irrweg, eine Handhabe der Menschlichkeit oder
der Unmenschlichkeit, eine Macht, die uns nach oben oder

nach unten zieht? Das ist die Frage, der wir uns alle stellen
müssen und die in unsern Tagen nach einer Antwort schreit.

Das erste, was ich als Theologe auf diese Frage zu sagen
habe, ist das eine, dass die Technik als geschichtliches
Phänomen nüchtern und unvoreingenommen betrachtet werden
muss. Sie hat es weder mit dem Göttlichen noch mit dem
Teuflischen zu tun. Sie ist ganz einfach Tat des Menschen,
und zwar Tat des Menschen, die notwendigerweise zu seiner
Existenz gehört.

Die innere Berechtigung zu dieser an sich einfachen
Feststellung wird jedem deutlich, der sich auch nur einen Augenblick

lang überlegt, dass die Technik — der Begriff jetzt im
weitesten und allgemeinsten Sinn verstanden — nur die
rational geformte und damit rationelle Gestalt des mensch-

274 Schweiz. Bauzeitung * 76. Jahrgang Heft 18



lichen Schaffens ist mit dem Ziele, dessen Leistung möglichst
effektiv und produktiv zu machen.

Technik gibt es darum nicht erst, seitdem es durch
Dampf, Elektrizität oder andere Arten von Energie betriebene

ArbeiBnaschinen gibt. Technik gibt es, seitdem
Menschen angefangen haben, sich zur leichteren und besseren
Verrichtung ihrer täglichen Arbeit des Mittels von
selbstgeschaffenen Werkzeugen zu bedienen. So meine ich, fällt die
Geschichte der afgchnik mit der Entwicklung und Wandlung
der menschlichen Arbeit zusammen. Dies aber bedeutet, dass
die Technik grundsätzlich nicht anders beurteilt werden kann
als die menschliche Arbeit überhaupt.

Wir haben darum die Frage weiter zu verfolgen, welche
Bewandtnis es, mit der menschlichen Arbeit habe. Auch hier
stossen wir auf eine zwiespältige Beurteilung. Man hat schon,
vor allem im Umkreis der idealistischen Philosophie, in höchsten

Tönen von der Arbeit des Menschen gesprochen und sie
in einen inneren Zusammenhang mit dem sciiSpferischen
Schaffen Gottes selbst gebracht. Man hat aber auch, z.B.
im Bereich des Pietismus, voll tiefem Pessimismus über sie
geredet und ihren Ursprung in den Sündenfall verlegt. Dass in
dieser zwiespältigen Beurteilung der Arbeit die tltai3||g§jj;
Ueberhöhung der Technik auf der einen und ihre Degradierung

zu einer Art «zweiten Sündenfalles» auf der andern Seite
ihre letzte Wurzel hat, ist eine Tatsache, die uns jetzt nicht
weiter zu beschäftigen braucht. Dagegen muss mit allem
Nachdruck hervorgehoben werden, dass beides dem biblischen
Zeugnis völlig fern liegt. Für dieses ist das menschliche
Schaffen nie göttliches und das göttliche nie menschliches
Schaffen. Das zeigt schon allein der Umstand an, dass das
Alte Testament zur Bezeichnung von Gottes Schaffen ein
bestimmtes Wort gebraucht, das immer nur dieses und nicht
auch das menschliche Schaffen bedeuten kann..

Für das biblische Zeugnis ist aber die Arbeit auch nicht
durch den Sündenfall gegeben. Das selbe Alte Testament,
das so unendlich scharf den fundamentalen Unterschied
zwischen dem göttlichen und dem menschlichen Schaffen zum
Ausdruck bringt, weiss im 1. Buch Moses (KpS 15) davon
zu reden, dass der Mensch schon im Paradies gearbeitet habe.
«Und Gott der Herr nahm den Adam und setzte ihn in den
Garten Eden, dass er ihn bebaue und bewatoeJ*|>arnach ist
die Arbeit gerade nicht als Strafe für den Sündenfall des
Menschen, sondern als dessen Schönfungsbestäaimung zu
verstehen.

Es handelt sich hier um eine Feststellung, die für das
theologische Durchdenken unserer Frage von entscheidender Bedeutung

ist. So gesehen, gehört nämlich die^rbeit und damit indirekt

die Technik zum elementaren ScHöpfungsseta des Menschen.
Mit andern Worten: in der Arbeit konkretisiert sich ein wesentliches

Stück seiner ursprünglichen und insofern spezifischen
Bestimmung. Von da aus wird übrigens auch erhellt, warum
der Mensch, und nur er allein unter allen anderen
Geschöpfen, die Fähigkeit des produktiven, d. h. über die
Naturgegebenheiten hinausführenden und insofern schöpferischen
Schaffens hat. In diesem umfassenden Sinne war es nun
gemeint, wenn ich vorhin sagte, dass die Technik als die rationale

und damit rationelle Gestalt der menschlichen Arbeit
weder eine göttliche noch eine teuflische Sache sei, sondern
eben Tat des Menschen, und zwar notwendig zu seiner
Wesensexistenz gehörende Tat des Menschen.

Wenn hier jetzt von der Technik als von einer Notwendigkeit

gesprochen wird, dann nicht nur in dem Sinne, dass
sie als eine bestimmte Gestalt der Arbeit wesensmässig zum
Menschen gehört, wie das Licht zur Sonne oder das Fliegen
zum Vogel, sondern auch in dem Sinne, dass ihr eine
notwendende Macht zukommt. Oder anders gesagt: die Technik
ist nicht nur ein geschichtlicher Ausdruck der schöpferischen
Bestimmung des Menschen, sie Ist zugleich seine geschichtliche

Existenzbasis, ohne die sein Leben aufhören müsste,
menschliches Leben zu sein. Menschliches Leben ist ja immer
mehr als Leben. Leben, das tun schliesslich auch die Pflanzen

und Tiere. Aber ihr Leben ist ein Vegetieren, ein Leben,
das sich innerhalb der Grenzen objektiv-vorgegebener
Lebensbedingungen bewegt, die sich von ihnen nicht weiten lassen
und darum oft genug einen notvollen Lebensdruck erzeugen.

Anders aber verhält es sich beim Menschen und seinem
Leben. Er, und nur er, vermag seinen natürlichen Lebensraum

rational zu formen, auszuweiten, ja zu verbessern, was
wieder mit der vorhin angetönten Fähigkeit des produktiven,
über die Naturgegebenheiten hinausführenden Schaffens zu¬

sammenhängt. Darum ist er auch nicht in dem Sinne von der
Natur abhängig wie das Tier. Als der, der gerufen ist, den
Garten Eden zu bebauen, überhaupt an und mit der Schöpfung

zu arbeiten, hat er die Freiheit, seinen natürlichen
Lebensraum zu kuIÖMeren und damit eben Kultur zu begründen.
Nicht zufälligerweise heisst das lateinische Wort «cultura»
ursprünglich Ackerbau. Mit der Technik des Ackerbaus
beginnt die Kultur, beginnt die rationale und rationelle
Gestaltung des menschlichen Lebensraumes, beginnt damit auch
der Bewältigungsprozess von>viel elementarer Lebensnot, wie
Hunger, Mangel, Schwäche, Epidemien usw. Der Mensch lebt
also in einem Kulturraum, nicht bloss in einem Naturraum.
Darum vermag er Lebensnot zu wenden, die die übrige
Kreatur nicht wenden kann.

Dieser Kulturraum beruht nun nicht allein, aber doch
wesentlich auf der Technik. Ohne die Technik wäre er jedenfalls

nicht zu halten, müsste sich — man denke nur an das
Versorgungsproblem angesichts der rapid ansteigenden
Bevölkerungszahl der Welt — ein Unmass von Lebensnot ein-
stellen, das das Leben als menschliches Leben unmöglich
machen würde. Das braucht man freilich dem Ingenieur, der
um die hier waltenden Zusammenhänge weiss, nicht erst zu
sagen. Aber das muss denen gegenüber mit Bestimmtheit
festgehalten werden, die aus etaer romantisch-rückwärtsge-
richteten Lebenseinstellung heraus von einer Welt ohne oder
doch mit möglichst wenig Technik träumen. So wie die Dinge
heute einmal liegen, 1st die Technik^ im prägnanten Sinn des
Wortes notwendig, und ihre Destruktion könnte nur mit einem
Massenelend und einer Massenvernichtung von menschlichem
Leben verbunden sein.

Auf diesem realen Hintergrund wird nun gerade der
«ffigtrag der Technik in der Welt des Menschen greifbar. Er
besteht darin, im Naturraum Kulturraum zu schaffen, unter
den gegebenen Bedingungen Leben als menschliches Leben zu
ermöglichen. Mit einem Wort: Technik ist Dienst am
Menschen, elementarer, die materiellen Grundlagen zu einem
menschlichen Leben schaffender Dienst am Menschen. Mag
auch eine falsche Geistigkeit die Technik gerade um dieses
ihres elementaren Dienstcharakters willen gering schätzen,
was hat das zu bedeuten! Sie leistet unendlich mehr zum
Aufbau eines menschlieh-ärolmenschUchen Lebens als ein
gewisser geistig überzüchteter Humanismus oder ein spiritua-
listisches Christentum, die es beide unter ihrer Würde finden,
sich mit derlei Dingen zu befassen. Solange noch fast zwei Drittel

der Menschen auf demweiten Erdenrund zu einer der Mensch?
lichkeit hohnsprechenden Jammer-Existenz verurteilt sind,
weil es an Nahrung, Kleidung und Wohnung-fehlt, an
Kraftwerken, Verkehrsmitteln und Produktionseinrichtungen, an
Schulen, Spitälern und Medikamenten, solange gibt es keine
Aufgabe, die menschlich vordringlicher wäre, als die Befriedigung

gerade dieser elementaren Lebensbedürfnisse der
breiten Massen.

Man sage jetzt nicht, das sei Ausdruck materialistischen
Denkens. Der christliche Philosoph Nikolai Berdiajew hat
einmal mit vollem Recht gesagt, der Kampf um das eigene
tägliche Brot, um den eigenen Lebensunterhalt sei keine geistliche

Angelegenheit, aber der Kampf um das tägliche Brot,
um den Lebensunterhalt der andern, der sei es. Sofern die
Technik in diesem notwendigen Kampfe notwendend wirkt,
handelt sie tatsächlich in einem geistlichen Sinne, ist sie
realer Gottesdienst, ein ganz weltlicher Widerschein und
Abglanz jenes Lebens, das I in Jesus Christus mit und für den
Menschen war bis zur Selbstpreisgabe, bis zum Tod am

»Kreuz. Höheres lässt sich vom Auftrag der Technik nicht
sagen! Oder ist das vieMent schon zu viel gesagt?

Wir haben bis dahin vom Auftrag der Technik geredet
und zuletzt gesehen, dass dieser als elementarer Dienst am
menschlichen Leben ein göttlicher ist. Wohlverstanden, der
Auftrag ist göttlich, nicht die Technik selbst! Die Technik
bleibt menschliche Tat, und nur das. Indem wir das sagen,
reden wir auch schon von der Grenze der Technik.

Es ist heute bitter nötig,-von dieser Grenze zu sprechen,
weil sie weithin nicht oder nicht klar genug gesehen wird.
In dieser Tatsache möchte ich den Grund dafür erblicken,
dass die Technik, trotz des hohen Auftrages, den sie hat, und
den man ihr nicht rauben soll, zu einer Quelle neuer Not und
neuer Bedrohung geworden ist. Man denke jetzt nicht bloss
an die Raketen, Wasserstoffbomben und Düsenflugzeuge, die
es, einmal losgelassen, in sich haben, die Menschheit
auszulöschen. Man denke auch an die unheimlichen Gefahren, die

Schweiz. Bauzeitung 76. Jahrgang Heft 16 275



sich aus der friedlichen Verwendung der Atomenergie
ergeben, die der rapid zunehmende Verkehr heraufbeschwört
oder die deEjMensch als personhafte Existenz im Funktionalismus

einer technisch durchorganisierten Fabrik oder einer tech-
inisch durchorganisierten Gesellschaft bzw. eines Staates

erleidet. Das alles sind ja mehr als bloss potentielle Gefahren;
darin spricht sich eine Not und Bedrohung aus, die alle
frühere Not und Bedrohung des Menschen in den Schatten stellt.
Inwiefern hängt dies aber damit zusammen! dass die Grenzen

der Technik nicht mehr oder nur ungenügend gesehen
werden

Soeben ist von uns die Technik als notwendige und
notwendende Macht im Dienst der menschlichen Lebensbewältigung

begriffen worden. Dabei hatten wir nur die Not und
Bedrohung im Auge, die dem Menschen aus den vorgegebenen
Lebensbedingungen erwachsen. Sie vermag die Technik, wie
die Erfahrung zeigt, weithin zu bannen. Aber der Mensch ist
nicht nur von dieser elementaren, mehr oder weniger
naturgegebenen Lebensnot bedrängt, er ist vor allem und zuerst
bedroht vom Menschen selbst. «Homo homini lupus» (der
Mensch ist dem Menschenjgin Wolf). Mit diesen Worten bringt
das lateinische Sprichwort dies zum lebensnahen Ausdruck.
In der Bibel wiffliuns gesagt, warum es sich so verhält. Der
Mensch ist mit dem Menschen entzweit, weil er mit Gott
entzweit und darum seine Existenz Existenz der Sünde ist.
Das heisst jetzt natürh(8|l|flcht, dass der Mensch nur in offener

Feindschaftßaim andern Menschen leben könne. Wir ;Smd|

ja viel zu sehr aufeinander angewiesen, als dass wir nicht
schon aus Gründen der Selbsterhaltung uns gegenseitig
vertragen und einen modus vivendi finden mussten. Aber gerade
dieser modus vivendi ist stets vom Menschen her bedroht. Immer
wieder versuchen die einen gegenüber den andern sich zu
behaupten und die gegenseitige Abhängigkeit®! eine einseitige
zu verwandeln, was nun darauf hinausläuft, san die Stelle einer
vielleicht nur leidlichen Rechtsüberenkunft eine mehr oder
minder maskierte Machtordnung zu setzen. Unser ganzeÄgg|
ziales, politisches und zwischenstaatliches Lebeäglst wesentlich

geprägt durch dieses Faktum, das die eigentliche
Bedrohung des Menschen durch den Menschen zeigt. Auf sie
kann nun aber die notwendige und notwendende Macht der
Technik keine Antwort sein. Sie kann das nicht, weil
die Technik als Tat des Menschen den Menschen nicht
selber überwinden kann. Mit ihrer Hilfe vermag der
Mensch wohl seinen natürlichen Lebensraum zu wandeln, ja
sogar das Antli|l|der ErpS zu verändern und selbst über die
Erde hinaus in den Weltraum vorzustossen, allein er wird
durch die Technik nicht sich selbst verändern, nicht über
sich hinausgelangen und die Bedrohung zu beseitigen wissen,
die von ihm und nur vonjllhm ausgeh® Die Technik kann
darum auch nicht die erlösende Zukunft des Menschen sein,
ich meine das, was christlicher Glaube vom Kommen der
Herrschaft Gott|||und von ihm allein erwartet. Hier liegt ihre
absolute Grenze.

Diese absolute Grenze wurde aber und wird vom
modernen Menschen immer wieder übersehen. Nicht bloss von
jenen naiven Schwärmern, die ein enthusiastisches Verhältnis
zur Technik haben und in targane neue Art von Religion
verkünden. Auch vom Heerhaufen derer, die bedeutend
nüchterner von ihr denken, für die jedoch immerhin die Begriffe
«Technik» und «Fortschritt» gleichbedeutende Worte sind.
Unter «Fortschritt» ist dabei natürlich nicht nur eine
progressive EntwicHung der Technik im Sinn der effektiveren
und produktiveren Gestaltung der menschlichen Arbeit zu
verstehen, sondern mehr noch eine fortschreitende EvohraonJ
der menschœhen Gesellschaft in Richtung auf einen Zustand,
der frei ist von aller Not und Bedrohung des Menschen. Dass
hier die Technik ganz unmissverständlich, wenn vielleicht
auch uneingestanden, Gegenstand eines Glaubens, genauer
eines Pseudoglaubens und damit zum Gottesersatz geworden
ist, braucht wohl kaum noch näher ausgeführt zu werden.

Die in alledem zum Vorschein kommende VergöttaSshung
der Technik bedeutet nun eine ungeheuere Gefahr. Sie
besteht weniger in den bekannten Hlusionen, die der Technikglaube

erzeugt und die sehr häufig die Ursache von
Fehleinstellungen im realen Leben sind. Denn Illusionen erledîg|8î
sich vielfach von selbst. Nein, sie besteht vor allem darin,
dass der Technik unkritisch begegnet wird. Wenn nämlich
ihre Entwicklung und Enlraltung aalt dem sogenannten
Fortschritt als dem «Ziel» des menschlichen Lebens zusammen-
fällt, dann ist sie schon als solche und nicht erst in ihrem

eigentlichen Auftrag gut,: wie ja in dieser Glaubensweise die
simple Gleipnung fortschlßllich M gut und rückschrittlich
böse gilt. Und dann kann aber auch die Entwicklung der
Technik nichlll|l|ch und hemmungslos genug vorangetrieben
werden, weil siejpa als «fortschrittlich-gute» Macht zwangsläufig

eine gute menschliche Gesellschaft in einer gut gewordenen

Welt erzeugen müsse. Mit einem Wort: was dann
nottut, ist einfach Technokratie, Herrschaft der Technik bzw.
ihrer Vernunft unter den Menschen.

Dieser Trend zur Technokratie besteht zweifelsohne in
unserer Weit! sowohl auf dem wirtschaftlichen als auch
militärischen und staatlich-politischen Sektor des menschlichen
Lebens. Nun aber lässt sigh ja nicht übersehen, dass es keine
Technik an sich gibt, sondern immer nur Technik in der
Hand des Menschen. Mit andern Worten: Die Technik ist
allein in der Hand des Menschen mächtig. Sie vermag in der
Hand des Menschen den natürlichen Lebensraum zu weiten,
zu kultivieren, zu verbessern und so jene menschliche Lebensnot

zulgwenden, die von den Gegebenheiten ausgeht. Sie

vermag aber auch in der Hand des Menschen den geschichtlichen

Lebensraum zu beherrschen, d. h. den Menschen zu
tyrannisieren, in scSmmste Abhängigkeit von den neuen
Ordnungsmächten zu bringen, ja ihn im Rahmen einer funk-
tionalistaschen Arbeitswelt zu einem blossen Werkzeug oder
Werkding zu degradieren und so neue, unerhörte Lebensnot
zu erzeugen. So trägt die Technik in der Hand des Menschen
ein Doppelgesicht. Sie wirkt notwendend und noterzeugend.
Und gerade mit diesem Doppelgesicht hängt natürlich auch
die zwiespältige Beurteilung der Technik zusammen, von der
wir eingangs sprachen.

Damit ist nur bestätigt, was wir schon vorhin sagten:
Die Technik vermag den Menschen nicht zu überwinden,
sondern nur mächtiger zu machen, mächtiger in seinem
notwendenden SchaHen im Dienst des menschlichen Lebens, aber
auch mächtiger in seinem noterzeugenden Drang nach
Herrschaft über den Menschen. Technokratie kann darum nie
befreiende Herrschaft sachlicher Vernunft, geschweige denn
erlösende HerrsenSt Gottes bedeuten. Technokratie bedeutet
immer und nur Herrschaft des Menschen, des faktischen und
nicht idealistisch konstruierten Menschen. Und zwar bedeutet
sie die gefährlichste Form der Herrschaft des Menschen. Denn
die Macht der Technik hat einen Zug ins Universale. Und

ifuäeifaüf ihr gegründete Herrschaft müsste darum auch eine
totale sein. Das zeigt schon allein die innere Verwandtschaft
zwischen technokratischem und totalitärem Denken an, wie
sie uns nicht nur, doch ganz besonders exemplarisch im modernen

Kommunismus begegnet. Aus diesen Gründen ist es ein
dringendes Gebot der Stunde, die Grenzen der Technik scharf
und klar zu sehen. Sie kann den Menschen nicht erlösen,
nicht das bringen, was christlicher Glaube vom Kommen der
Herrschaft Gottes erwartet. Wird der Technik in utopischer
Verkennung ihrer Grenzen das zugetraut, sei es auch nur in
der gemilderten Form des technokratisch bestimmten
Fortschrittsglaubens, und wird sie dergestalt in ihrer andern
Möglichkeit und Wirklichkeit verharmlost, dann wird ihr eigentlicher

Auftrag ins Gegenteil verkehrt. Pascal sagt einmal:
«L'homme n'est ni ange ni bête et le malheur veut que qui veut
faire l'ange fait la bête». Man darf dieses wirklichkeitsgeladene

Wort auch dahin abwandeln, ohne seiner Absicht Gewalt
anzutun: Die Technik7 ist weder göttlich noch teuflisch, aber
das Unglück will, dass sie teuflisch wird, wenn man etwas
Göttliches aus ihr zu machen sucht.

Erst wenn wir die Technik innerhalb ihrer Grenzen als
menschliche Tat und nur als das verstehen, gibt es auch ein
verantwortliches Verhältnis zu ihr. Die Technik als
«göttliches» oder «teuflisches» Werk verstanden, stünde ausserhalb
unserer wirklichen Verantwortung. Sie wäre dann Fügung,

gScEicksal. Zwang, worüber wir nichts vermöchten und wozu
es letzjlfch nur ein unbedingtes Ja oder ein unbedingtes Nein
gäbe. Indem wir aber sagen, dass sie weder «göttlich» noch

§§|||||flisch» sei, sondern menschliche Tat und menschliches
Werk, rückt sie in den Bereich unserer möglichen Verant-

l|||||Sung, kann sie überhaupt erst gesehen werden als
Auftrag, als Mandat, das Gott in die Hand des Menschen
gelegt hat, nicht damit er in faustischem Drange die eigenen
Grenzen überschreite, sondern der Schöpfung, dem Leben,
dem menschlichen Dasein diene. Die bleibende, nie abgeschlossene,

sich stets von neuem stellende Aufgabe besteht, unter
diesem Aspekt gesehen, darin, die Technik in ihrer konkreten
Wirklichkeit, das heisst in ihren Aufgaben, Plänen und mög-

276 Schweiz. Bauzeitung * 76. Jahrgang Heft 18



lichen Folgen kritisch an ihrem bleibenden Auftrag zu prüfen,

und die Verantwortung für rale Konsequenzen unserer
Entscheidung auf uns zu nehmen. Und zwar gilt das jetzt
nicht nur für die technisch Schaffenden, sondern fürSalle, die
in der Welt und von der Welt der Technik leben. Daraus
ergeben sich bestimmte Folgerungen, die ich zum Schftass nur
noch kurz andeuten kann.

Fürs erste werdeKh, wenn ich als technisch Schaffender

in solcher Verantwortung stehe, nicht mehr mit den
Vielen sagen können: Die Technik sei an sich weder gut noch
böse. Ob sie sich zum Gllen oder zum Bösen auswirke, sei
darum nicht meine Sache, sondern Sache derer||äie von den
Ergebnissen meines Schaffens Gebrauch machen. Ich weiss
dann w|||aehr, dass ich die Technik nicht mehr an sich be-

BlÄhten kann, weil es Technik an sich nur als ein unwirkliches

Abstraktum gibt, sondern dass Btì&fflie ïmmerjpuil| eine
Macht in der Hand des Menschen betrachten muss, für deren
Auswirkungen ich in jedem :jhu1 mitverantwortlich bin, weil
ich an deren Aufbau in der Hand des Menschen bzw. der
Gesellschaft mitwirke. Wer es anders halten wollte, würde
ebenso oberflächlich und verantwortungslos handeln wie etwa
ein Waffenhänallr, der jedem und allen bedenkenlos seine
gefährlichen Instrumente verkauft mit der banalen Begründung:

eine Pisfele sei an sich weder gut noch böse, es
komme nur darauf an, wie man sie verwende. So geht das
nicht, soll die Welt vor einer Selbstzerstörung durch die
Mittel der Technik bewahrt werden. Es ist darum ein
hocherfreuliches Zeichen erwachenden Verantwortungsbewusst-
seins in diesen Dingen, wenn heute namentlich deutsche
Atomphysiker ihre Autorität und ihren Einfluss auch
politisch geltend machen, aus der klaren Einsicht heraus, dass
sie mitverantwortlich sind für die politischen und damit realen
Folgen der Atomforschung und Atomtechnik. Damit ist noch
kein Urteil über Recht und Unrecht ihrer (faktischen Politik
im Blick auf die heutige Weltsituation gefällt, aber im Grundsatz

ist ihre Haltung richtig.
Zweitens werde ich mich, wenn ich als verantwortlicher

Mensch in der Welt der Technik stehe, auch nicht mehr mit
dem einfachen moralischen Rezept zufrieden geben dürfen,
dass es eben nunidarum gehen könne, den Menschen individuell

zu ändern, damit er von den Mitteln der Technik
einen guten und keinen schlimmen Gebrauch mache. Diese
Losung ist freilich, wenigstens in etwas weniger primitiver
Form.Eoroht ohne Wahrheralaber sie ist nicht die ganze Wahrheit.

Denn wer nur in ihrem Sinne denkt, gibt sich keine

Rechenschaft über die unheimliche Faszination, die vom Besitz

der Macht, gerade auch der technischen Macht,
ausgehen kann und ausgeht. Man gebe einem sogenannten
«guten» Menschen eine Pistole in die Hand; ist es dann so
gewiss, dass er der Versuchung nie erliegen wird, gegebenenfalls

seine neue Machtmöglichkeit zu missbrauchen? Man
darf doch nie vergessen: Der Mächtige steht hier in einer
Versuchung, die es für den Machtlosen faktisch gar nicht gibt.

Das gilt nun auch gerade im Blick auf die, die in der
modernen Welt die machtvollen technischen Mittel, sei es auf
wirtschaftlichem, polHasch-staatlichem oder militärischem
Gebiet zu manipulieren haben. Sicher ist es wichtig, ja grundlegend

wichtig, wasfür Menschen hier an den entscheidenden
Hebelarmen sitzen. Aber es ist nicht minder wichtig, dass dem
fatalen Streben nach Eigengesetzlichkeit, das jedem
Machtapparat innewohnt und beispielsweise nicht nur auf einen
Mann wie Chruschtschew, sondern auch auf einen Mann wie
Eisenhower versjSIhlich wirken kann, begegnet wird. Es stellt
sich hier in neuer Form das alte Problem der verantwortlichen
Kontrolle der Machtausübung. Nur dann wird der Mensch

K|ü||den Gebrauch der Macht reif sein, die ihm die moderne
Technik in die Hände legt, wenn er etae Ordnung auf sich
nimmt, durch die der Gebrauch der technischen Macht in den
verschiedenen Bereichen der menschlichen Wirklichkeit
einigermassen kontrollierbar wird, d. h. wenn er darauf
verzichtet, willkürlich alles machen zu wollen, was man mit der
Macht der Technik machen kann.

Wie in der heutigen Welt die neuen Machtmöglichkeiten
der Technik so kontrolliert und verantwortlich geleitet werden

können, dass sie im Sinne ihres eigentlichen Auftrages
menschlich und nicht unmenschlich wirken, das ist tatsächlich
etae der entscheidenden Fragen in unsern Tagen. Und nun
gilt es eben einzusehen, dass diese Frage nicht nur die

|t|fêhisch.e Formung des Menschen, sondern auch die verant-
wortUch-injt|M|i|önelle Gestaltung der Wirtschaft, des Staates

und der zwischenstaatlichen Beziehungen der Völker unter

den Bedingungen des technischen Zeitalters betrifft. Den
Auftrag der Technik innerhalb ihrer Grenzen ernst nehmen,
heisst darum ei^PVerantwortung von einer Weite und Grösse
übernehmen, die nur übernehmen kann, wer sich von dem
getragen weiss, der uns auch in unserm Versagen liebt und
hält, und die alle, die davon wissen, um was es in der Technik
und im christlichen Glauben im Letzten geht, zu ernsthafter
Arbeit im gemeinsamen Dienst am Menschen vor Gott
zusammenführen muss.

Menschsein und Technik, Grösse und Gefahren im gesellschaftlichen Raum

Von Dr. J. David, Zürich und Dortmund

Lassen Sie mich zu Beginn meines Vortrages der Freude
darüber Ausdruck geben, dass es möglich war, eine solche
Tagung abzuhalten, und dass ihre Vejgääiügung den Mut
gefunden hat, über Fragen des unmittelbaren Fachwissens und
Fachdenkens hinaus einmal so grosse und umfassende
gemeinsame Probleme miteinander zu besprechen.

Die Entwicklung ist nun endlich auf beiden Seiten so weit
gediehen. Technik und Kreehe hatten sich weit auseinander
entwickelt. Die Techniker, die Ingenieure, die Naturwislfl|ial
schafter glaubten sich von der Kirche nicht verstanden.
Vielleicht deswegen, weil ihnen aus dem stark traditionellen Denken

der Kirche zu wenig Verständnis entgegenkam. Vielleicht
aber auch deswegen, weil wir, wenn wir etwas Neues finden,
zunächst nur diese etae Sache sehen. Erst allmählich merken
wir, dass der Mensch nicht nur aus materiellen Dingen, nicht
nur aus Technik, nicht nur aus Machbarem besteht, sondern
dass Technik zwar ein überaus wichtiger Bestandteil des
menschlichen Lebens, aber nicht der einzige ist; erst allmählich
merken wir, dass jede Einseitigkeit im Leben sich
notwendigerweise rächt und zwangsläfi&ig zur Selbstzer/Barung führt,
sobald der Mensch einen Bereich des Lebens ausgliedert und
zu einem Absoluten macht. Das gilt für den Geist genau so
wie für die Materie, für das Materielle genau so wie für den
Geist. Einseitiges Literatentum, einseitiges Spezialistentum,
einseitiger Kult der Materie, einseitiger Kult reiner sogenannter

geistiger oder spiritueller Interessen, das alles muss
notwendigerweise in etae Sackgasse führen, weil es nicht den

ganzen Menschen so umfasst, wie er von Gott geschaffen ist
und in der Existenz steht, und weil Existenz immer wieder
ihr Recht verlangen wird.

Und auf der anderen Seite die Kirche: Sie hatte vielleicht
auch etwas Angst vor dem neuen Phänomen der Technik. Sie
fühlte sich ebenfalls missverstanden. Sie fühlte sich verkannt
im Anliegen, das sie vor allem vertritt, nämlich im Anliegen,
dass die Seele des Menschen nicht zu kurz komme, die Totalität

des Menschen nicht übersehen und geschädigt werde.
Nun zeigt sich heute, dass sich beide Teile wieder

aufeinander zu entwickeln. Muss man nicht geradezu sagen, der
Techniker habe zur Erfüllung seines Berufes und seiner Form
von Menschsein die Kirche so nötig wie irgend ein anderer

§|||||td, ja eigentlich noch mehr? Aber ich möchte auch umgekehrt

sagen, die Kirche bedarf heute der technischen Welt und
vor allem des technisch schaffenden Menschen, und zwar aus
dem tiefen Grund ihrer eigenen Existenz heraus. Nicht bloss
deswegen, weil die Technik schöjhe Kirchen baut und die
Mikrophone zur Verfügung stellt, sondern viel tiefer aus ihrer
eigentlichen Sendung heraus. Die Kirche hat den Auftrag,
"nicht bloss die einzelnen Menschen sozusagen aus dem Meer
der Welt herauszufischen und sie womöglich vor das Antlitz
Gottes zu tragen, sondern den Auftrag, im Sinne der
Menschwerdung Gottes die ganze Welt zu formen mit den göttlichen
Gedanken. Die Geistlichen und die Pfarrer vermögen das
allein nicht zu tun. Sondern wer es vermag, das irdische
Leben, die Welt der Technik, der Wirtschaft, der Politik wirk-

Schweiz. Bauzeitung • 76. Jahrgang Heft 18 277


	Auftrag und Grenze der Technik

