
Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 76 (1958)

Heft: 18: Der Ingenieur als Mensch vor dem Problem Technik: Vorträge der
Tagung des S.I.A. vom 8./9. März 1958 in Zürich

Artikel: Technik als Geschenk und als Versuchung

Autor: Bovet, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-63973

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-63973
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Technik als Geschenk und Versuchung
Von Dr. Theodor Bovet, Arzt und Eheberater, Basel

Es gibt über die Technik zwei alte, überlebte Vorurteile,
die wir gleich eingangs beiseite legen wollen: Das erste
erblickt in der Technik das Heil, misst die Höhe einer Kultur
an der Vollkommenheit ihrer technischen Errichtungen,
schätzt den Wert eines Menschen nach der Anzahl PS, die er
beherrscht, und erblickt im technischen Fortschritt so etwas
wie das Nahen des Himmelreiches. Das zweite sieht in der
Technik das Unheil. Es geht aus vom Bild eines vollkommen
guten und glücklichen Naturmenschen — «le bon sauvage» —
und macht die Technik verantwortlich für alle Sünde und
alles Unglück, die den Menschen seither befallen haben.
Insbesondere sieht es in den neuesten technischen Errungenschaften,

etwa der Verwertung thermo-nuklearer Energie,
der Automation oder der Denkmaschine, geradezu Erfindungen

des Teufels und sagt der Menschheit ein kurzfris|iiges|
Ende voraus.

Demgegenüber wollen wir festhalten, dass ein Minimum
an Technik wesensmässig zum Menschen gehört. BU erste
Stange, die als Waffe oder als Hebel, der erste Stein, der als
Axt oder als Messer gebraucht wurde, waren bereits
technische Errungenschaften, die kein Tier jemals gebrauchte. Die
Entdeckung des Feuers, die Verwertung von Metallen, die
Erfindung des Rades, der Töpferscheibe und des Webstuhles
bedeuteten darauf umwälzende technische Neuerungen. Und
wir glauben einen fliessenden Uebergang von dort bis zum
Atomkraftwerk zu sehen.

Nun ist man aber bemüht, irgendwo in dieser technischen
Entwicklung eine kritische Grenze zu finden, von der an die
Technik «böse» oder wenigstens gefährifch wird. Wo könnte
man sich eine solche Grenze denken? Etwa an dem Punkt,
wo die Werkzeuge oder Maschinen nicht nur des Menschen
eigene Kraft verwerteten, sondern wo fremde Kräfte eingeführt

wurden? Diese Auffassung ist nicht haltbar; denn
schon jener Mensch, der zum Pflügen erstmals einen Ochsen
brauchte oder der ein Wasser- oder Windrad einrichtete, hat
diese Grenze bereitjffiiberschritten.

Einen kritischen Punkt in der Enfslicklungsgeschichte
der Technik kann man bei der Erfindung der Dampfmaschine
erblicken. Ein nicht geringerer wird aber durch die techni|8||I|
Verwertung der elektrischen Energie gebildet, ein weiterer
durch die Erfindung des Explosionsmotors und jetzt schliess--
lieh durch die Auswertung der Atomenergie. Rein technisch
betrachtet handelt es sich indessen hier um mehr quantitative
als qualitative Aenderungen. Die «industrielle Revolution»,
die dadurch ausgelöst wurde, war weniger technisch als
wirtschaftlich bedingt, worauf wir gleich zu sprechen kommen
werden.

Ein weiterer kritischer Punkt wird durclfiflie Automation
gebildet, die dem Menschen nicht nur muskuläre, sondern
auch Denkarbeit abnimmt. Ueber die Auswirkungen der
Automation auf den Menschen sind die Prognosen noch sehr
verschieden und verteilen sich zwischen ungetrübtem
Optimismus und schwarzem Pessimismus. Es scheint, dass auch
hier nicht der technische Apparat als solcher entscheidend
und zwangsläufig ist, sondern das, was der Mensch damit
anstellt, der Geiste .in dem er ihn verwertet.

Der Physiker entdeckt Gesetze, Zusammenhänge und
Wirkmöglichkeiten; der Techniker wendet diese Entdeckungen
zur Befriedigung bestimmter menschlicher Bedürfnisse an. Er
tut es, indem er eine neue Substanz schafft, wie die Zellulose-
Kunststoffe, indem er neue Energiequellen eröffnet, wie die
Dynamomaschine oder das Zyklotron, indem er komplizierte
Denkoperationen von einer Maschine durchführen lässt, etwa
durch die Rechenmaschine oder mit Hilfe des Lochkartensystems

oder durch das «Elektronengehirn». ScHllgssIlBliji
kann der Techniker bisher kaum geahnte Vorgänge verwirklichen,

wie das «Durchschauen» des Körpers mittels
Röntgenstrahlen, die Ton- und Bildübertragung durch Radio und
Fernsehen, das Sehen auf Entfernung und durch Hindernisse
hindurch mittels Radar usw. Aber die technischen Schöpfungen

hängen —• im Gegensatz zu den rein wissenschaftlichen
— eben unmittelbar von den menschlichen Bedürfnissen ab.
Das heisst ganz praktisch gesagt: Der Techniker kann nur
solange arbeiten, als jemand seine Arbeit braucht und ihn
dafür bezahlt. Man sieht das besonders deutlich bei der kriegs¬

bedingten Industrie, die sich in Friedenszeiten schleunigst
umstellen muss.

Damit kommen wir zur Rolle der Wirtschaft für die
Technik. Der Künstler und der Wissenschafter können bis
zu einem gewissen Grad ohne Wirtschaftsapparat auskommen,

sofern sie genügend bescheiden leben. Pierre Curie und
seine Frau haben ihre Entdeckungen unter primitivsten
Bedingungen gemacht und waren weitgehend unabhängig von
wirtschaftlichen Mächten. Die technische Produktion dagegen
steht und fällt mit dem Wirtschaftsapparat, der konkret
ausdrückt, dass sie einem menschlichen Bedürfnis entspricht. Die
genialste Erfindung nützt nicht viel, wenn sie niemand kauft,
d. h. wenn sie nicht in den Handel kommt.

Auf diese Weisejslgrd aber ein ganz untechnisches Inter-
llglgjin der technischen Produktion massgebend: Während der
Wissenschafter nach der Wahrheit sucht, der Techniker nach
der Möglichkeit, diese Wahrheit dem Menschen dienstbar zu
machen, sucht der Wirtschafter darin vor allem das Geschäft.
«Geschäft» braucht nicht in einem primitiv-egoistischen Sinn
verstanden zu werden, als ob der Wirtschafter nur danach
trachtete, möglichst viel Geld in seine eigene Tasche zu
stecken. Der Wirtschafter kann an die Existenzmöglichkeit
der Arbeiterschaft denken, er kann um die Wirtschaftspolitik
seines Landes besorgt sein, es kann ihm sogar am Herzen
liegen, möglichst weite Volkskreise mit möglichst wohlfeilen
Waren zu versorgen. «Der Wirtschafter» kann unter
Umständen der Staat selber sein, der die Produktion nach
sozialpolitischen, propagandistischen oder sonstigen ideologischen
Gesichtspunkten leitet. In jedem Fall ist aber das Ziel, das
Interesse des Wirtschafters ein anderes als das des Technikers.

Und doch sind beide unbedingt aufeinander angewiesen.
Das erste Anliegen der Wirtschaft besteht darin, für die

Produkte der Technik einen Absatz, einen Markt zu finden.
Dazu muss sie ihre Preise richtig kalkulieren, das Verhältnis

|van§ investiertem Kapital, Rohstoff und Arbeitslohn vernünftig
gestalten und bei alledem sehen, dass sie konkurrenzfähig

bleibt. In diesen Regulationen spielt das Hin- und Herschieben

von Geld eine grosse Rolle und, was weit schlimmer ist,
das Hin- und Herschieben von Arbeitskräften. Denn dieses
führt zwangsläufig zu Ueberlastung in Konjunkturen und zu
ArbeitsBsigkeit in Krisen. Diese spezifisch wirtschaftlichen
Lebensäusserungen sind für den Techniker schwerverständlich,

ja widersinnig, so dass z. B. Prof. G. Eichelberg den
Satz prägen konnte: «Es ist der Sinn der Technik, die Arbeitszeit

zu verkürzen, es ist der Unsinn der Wirtschaft, den
Menschen arbeitslos zu machen.»

Auf einem Markt sind indessen immer zwei Partner. So
hat sich die Wirtschaft nicht nur mit der technischen Pro-
duktion zu befassen, sondern auch mit dem Käufer, dem
Konsumenten. Es geht darum, in ihm das Bedürfnis nach den
Produkten der Technik zu wecken. Vor 70 Jahren fuhren die
verwöhntesten Menschen gelegentlich mit einer Pferdekutsche,
gewöhnlich einem Fiaker, ins Theater oder ins Konzert. Es
fehlte ihnen durchaus nichts. Heute kommt sich der Mensch,
der keinen Fernsehapparat oder nicht einmal einen Radio
besitzt, sehr arm vor, und von mittleren Einkommen an
gehört das Auto fast so selbstverständlich zum obligatorischen
Inventar wie die Zahnbürste oder der Füllfederhalter. Dazu
kommt ein weiteres Moment: Die Reklame bringt den Besitzer
dieser Gegenstände dazu, sie schon nach kurzer Zeit veraltet
zu finden und das dringende Bedürfnis nach dem neuesten
Modell zu verspüren. Wir alle wissen zur Genüge, wieviele
Bedürfnisse unseres Lebens absolut künstlich durch die
Reklame geweckt werden; ihre Befriedigung macht uns in keiner
Weise glückücher, sondern verursacht uns im Gegenteil Kummer

und Sorgen, Ueberstunden und Hetze; ja diesen künstlich
angefachten Bedürfnissen opfern wir die Zeit, die wir mit
unserm Ehegatten oder mit Freunden verleben könnten, wir
opfern ihnen sogar die weitern Kinder, die uns noch geboren
werden sollten.

Damit kommen wir zum dritten Glied der Produktion,
zum Konsumenten; dieses soll jetzt besonders besprochen
werden. Ich bin nicht Ingenieur, und von der Wirtschaft
verstehe ich schon gar nichts, aber ich bin Konsument und
habe in meiner Praxis vor allem mit solchen zu tun.

Schweiz. Bauzeitung ¦ 76. Jahrgang Heft 18 ¦ 3. Mei 1958 271



Während der Techniker und der Wirtschafter von den
Gesetzen der Produktion sehr eng gehalten sind, ist der
Konsument — wenigstens theoretisch — völlig frei. Wenn er das
Geld hat, kann er kaufen, was er will, wenn er aber leben
will wie Diogenes, kann es ihm niemand verwehren. Im freilich

sehr unwahrscheinlichen Fall, dass die Zahl der Diogenesse
in der Schweiz auf einige Hunderttausende ansteigen würde,
bedeutete es eine schwere Wirtschaftskrise. Der Konsument
hat es — theoretisch — in der Hand, die Wirtschaft und die
technische Produktion zu regeln; tatsächlich beeinflusst er
sie freilich kaum, weil er als einzelner handelt und seine
Aktion im Ganzen verschwindet. Sobald sich aber
Konsumenten zusammenschliessen, kann ihr Einfluss von Bedeutung

sein. Beispiele sind die alte «Soziale Käuferliga», die
«Label-Bewegung», die verschiedenen BaupgpsSikaufs- und
Konsumgenossenschaften. Hier wird es plötzlich klar, dass
der ganze Produktionsprozess letzten Endes um des
Konsumenten willen erfolgt.

Nun stellt sich aber die Frage nach den Motiven, die den
Konsumenten zum Kauf oder Nichtkauf, zur Wahl dieser oder
jener Ware bewegen. Es sind zum?kleinsten Teil unmittelbare

«Spsönliche echte Bedürfnisse, die seinen Kauf bestimmen;
vielmehr hat der Kauf noch eine symbolische Bedeutung. Der
Prokurist, der zum Direktor vorrückt, tauscht seinen
Volkswagen gegen einen Cadillac ein, nicht weil er auf einmal
soviel schwerer geworden wäre oder soviel rascher fahren
müsste, sondern weil der Cadillac «mehr vorstellt». Der Mann,
der «jetzt eine Boston» oder «Mary Long» raucht, hat diese
Zigaretten wahrscheinlich nicht unter hundert andern Marken

ausgesucht, sondern er wurde durch die Reklame oder
durch einen affektbetonten Umstand darauf htagewiesen, und
sie bedeuten ihm nun etwas besonderes. Selbst der Arzt, der
ein bestimmtes Markenprodukt und kein anderes verschreibt,
hat es im allgemeinen nicht selber eingehend geprüft und
mit den andern Marken verglichen, sondern er ist durch die
geschickte Dokumentation der Herstellerfirma und dil|toimer
wieder zugesandten Spezialarbeiten beeindruckt worden. Wenn
er dieses Mittel jetzt anwendet, hat er den Eindruck, in dem
ganzen wissenschaftlichen Team mitzuarbeiten. Wäre er von
einer andern Firma in ätaüicher Weise «bearbeitet» worden
—• wie die Vertreter sagen —, so würde er das Konkurrenzprodukt

mit ebenso grosser Ueberzeugung (und wahrscheinlich
auch ebenso grossem Erfolg) anwenden. Von der Rolle

der Mode bei der Bekleidung, bei Sportartikeln, Parfums usw.
brauchen wir gar nicht zu reden.

Sind die Motive unserer Wahl also meist «unsachlich»,
affektiv bedingt, so ist auch die Entstehung unserer Bedürfnisse

selbst weitgehend unbewusst, man möchte geradezuf|||ro
gen «komplexbedtagt». Es steht fest, dass ein Grossteil unserer
ausserberuflichen Betätigung dem Zweck dient, gewisse
unangenehme Gefühle in uns zu verscheuchen. Dazu einige
Beispiele:

Der Mann, der im Geschäft eine eintönige Arbeit
verrichtet, kompensiert in der Freizeit mit einem waghalsigen
Sport; derjenige, der von einem unangenehmen Chef geplagt
wird oder sich nicht so entwickeln kann, wie er möchte,
kompensiert in gesellschaftlichen Anlässen, vielleicht in neben-

aaintlichen Würden und in militärischen Graden. Die Frau,
die von ihrem Mann nicht beglückt wird, pflegt ihre kleinem
oder grössern persönlichen Bedürfnisse viel intensiver und
gibt damit viel Geld aus. Umgekehrt wird der Mann, den
seine Frau schulmeistert oder bemuttert, oft das BedürBSsl
haben, anderswo den Don Juan zu spielen, und diese Taagjlf
keit kostet ihn eine Menge Geld.

Ein Kapitel für sich sind die verschiedenen Süchte. Handle
es sich um Kaugummi, Zigaretten oder Alkohol, um Frauen,
Pferde oder Autos, um beruflichen Ehrgeiz, moralischen
Perfektionismus oder a^Bologische Kombinationen, immer bleibt
das Motiv das selbe: Ein Mensch, der in der Kindheit zu
wenig Geborgenheit erlebte, der sich jetzt im Leben überlastet
und entfreBOwlet vorkommt, sucht einen Ersofczhalt in irgendeiner

unpersönlichen Sache oder Gewohnheit. Die Sucht
bedeutet nach Szondi immer «eine permanente Prothese für die
veruntreute Mutter». Erfahrungsgemäss nimmt die Zahl der
Menschen, die sich als Kitader «verlassen»!ungeborgen, zu
wenig zärtlich geliebt fühlten, ständig zu; im gleichen Mass
wächst die Zahl der Süchtigen. Sie fragen vielleicht, was das
mit der Technik zu tun habe? — Sehr vie^Denn die Süchtigen

kaufen ceteris paribus viel mehr^ös andere Menschen,
sie füllen zum grossen Teil die Kinos und Vergnügungslokale,

sie verbrauchen am meisten Benzin, von ihnen vor allem lebt
die Zigaretten- und Likörtadustrie. Nicht zu reden von den
Kopfwehmitteln, Nervenstärkern und Vitaminpräparaten.

Gerade diese unbewussten Kaufmotive machen es erklärlich,

dass die Reklame auf den Käufer so gewaltig einwirken
kann. Sie macht sich seine Schwächen, seine symbolischen
Bedürfnisse und seine Süchte zunutze und lenkt von da aus
seine Ausgaben.

Wer apokalyptische Bilder liebt, kann von da in alle
Einzelheiten ausmalen, wie der Mensch, zumal der Stadtmensch,
von skrupellosen Geschäftsleuten ausgenützt und ganz gegen
seinen Willen zu bestimmten Ausgaben verführt wird, wie in
ihm künstliche, ungesunde Bedürfnisse geweckt und bestärkt
werden, bis er mehr und mehr unfrei und seiner eigentlichen
Bestimmung entfremdet wird. Darunter leidet natürlich das
Familienleben, die Erstehung der Kinder, und die kommende
Generation wird deshalb um so anfälliger und süchtiger werden.

Dec so vorbereitete und selbstentfremdete Mensch wird
nun um so leichter die Beute eines totalitären Staates, dessen
Propagandaapparat ja in ganz ähnlicher Weise arbeitet wie
derjenige einer Grossfirma. Parallel dazu geht die
zunehmende Zerstrojng der Natur durch die Technik, der
irreversible Ersatz der Welt, wie sie durch Jahrmillionen
heranwuchs, durch eine Welt, wie sie sich der Mensch erdachte und
konstruierte. Man kann danach ausrechnen, dass wir in
wenigen Jahrhunderten, vielleicht sogar Jahrzehnten, die letzte
natürhcne Geborgenheit verloren haben werden und uns nur
noch den Süchten bis zur Schlusskatastrophe hingeben
können.

Nun, ich bin kein Apokalyptiker, und ich muss Ihnen
gestehen, dass ich nicht an solche Bilder glaube. Vielmehr
erblicke ixtb. gerade in der menschlichen Schwäche, die den Kon-

^umeiitpi für die Reklame so anfällig macht, auch zugleich
den Ort, wo das Heil einsetzen muss.

Wenn der heutige Mensch wirklich das Bedürfnis hat,
seinen unangenehmen Gefühlen zu entfliehen, seine Minder-
wertigkeits- und Verlassenheitsgefühle in unpersönlichen
Dingen zu kompensieren, dann hat es wenig Zweck, der Tech-

ggS|l|zu gebieten, solche Ersatzbefriedigungen nicht mehr zu
produzieren, und der Wirtschaft vorzuschreiben, sie dürfe den
Menschen damit nicht mehr in Versuchung bringen. Wenn
im Menschen ein solches geistiges Vakuum besteht, dann
werden wir der umgebenden Atmosphäre umsonst gebieten,
es nicht auszufüllen. Aber vielleicht geht es darum, dieses
Vakuum von innen hmt aufzuheben. Vielleicht ist das Problem
des Missbrauchs der Technik keine Angelegenheit der
Ingenieure, nicht einmal eine der Wirtschafter, sondern wirklich

die pegsönliche Angelegenheit des Konsumenten. Und
da wir schliesslich alle auch Konsumenten sind, so geht das
uns alle an.

Sagen wir es einmal möglichst primitiv: Wir alle leben
nicht mehr normal. Wir haben nicht mehr die tiefe persönliche

Beziehung zu unserem Nächsten, sondern leben von
oberflächlichen, unpersönlichen, bruchstückhaften
Beziehungen: Wir sind nicht Freunde fürs Leben, sondern
«Geschäftsfreunde» für diese bestimmte Branche, Sportkameraden

in diesem bestimmten Sektor, Fachkollegen auf irgendeinem

Spezialfach. Zu «zwecklosen Freundschaften», wo man
einfach beieinander sitzt, weil man Freude aneinander hat,
haben wir leider keine Zeit. Man muss eben schauen, dass
man «vorwärtskommt».

Wir haben auch nicht die volle persönliche Beziehung in
der Familie: Zu unserm Ehegatten haben wir eine erotische
oder intellektuelle oder künstlerische Bindung, wir sind aber

||8|||t einfach zu einem Leib zusammengewachsen wie der
Samenfaden und die Eizelle bei der Befruchtung. Wir reden
viel von der psychologischen Beziehung zwischen uns und wie
sie besser gestaltet werden könnte, aber wir gehören nicht
selbstverständlich zueinander. Auch zu unsern Kindern haben
wir keine volle und selbstverständliche Beziehung mehr: Die
Mutter pflegt sie nach allen Regeln der modernen Hygiene,
sie ernährt sie mit "vitaminreicher Kost, gibt ihnen pädagogisch

gut durchdächte Spielwaren und Bücher — aber sie hat
zu ihnen zu wenig elementar-körperlichen Kontakt, sie
drückt sie zu wenig an ihr Herz, lässt sie ihre Wärme zu
wenig spüren, ist überhaupt zu wenig bei ihnen vorhanden
und, wenn sie's schon einmal körperlich ist, dann oft zu sehr
geistig abwesend. Der Vater ist sowieso die meiste Zeit
abwesend; seine Kinder können nicht an seinem Handwerk
teilhaben, ihn nicht als Berufsmann bewundern. Am Samstag-

272 Schweiz. Bauzeitung • 76, Jahrgang Heft 18



Sonntag hat er seine eigenen Interessen und ist auch dann
viel fort. So getraut sich der Vater auch gar nicht recht,
«väterlich» zu sein; sondern er begnügt sich damit, seinen
Zahltag heimzubringen, einige schulmeisterliche Anweisungen
zu geben una mit der Mutter zu streiten, wenn diese nicht
nach seinem Wunsche durchgeführt werden. Müller-Schwefe
überschreibt ein Buch über die moderne Krise: «Welt ohne
Väter».

Und zu Gott haben wir am wenigsten eine persönliche Be-

Eagttung. Zwar ist die Zeit vorüber, da ein wissenschaftlich
gebildeter MenschlSeht an Gott glauben durfte. Seitdem die
bedeutendsten Physiker und Biologen überzeugte Christen sind,
seitdem gewisse philosophische und theologische Kurzschlüsse
hüben und drüben geklärt sind, kann man sich auch als Wis-
senschaftergBUhig zum Glauben bekennen. Aber eine persön-

ihcne Beziehung zu Gott oder gar zu Christus, ein Gebetsleben,
in dem wir eine persönliche Antwort vernehmen, in dem wir
«zu Gott reden wie mit einem Freund», das kommt den meisten

von uns doch recht sonderbar vor. Die unendlichen Wel-
BBaäume erfüllen uns mit Angst, und deshalb flüchten wir
gern in irgendeine phantastische Spekulation, wie sie von
«Mystikern» und «Weisen» östlicher Prägung auf dem Markt
angeboten werden, und so füllen wir die erschreckenden
Weiten mit blauem Dunst an.

Alles in alleala Wir haben keine persönliche Beziehung,
weder zu Gott noch zu den Menschen; wir leben ein
unpersönliches, sachliches Dasein, und deshalb geraten wir in die
unmittelbare Abhängigkeit der ampersönhchen, sachlichen
Mächte. (Früher nannte man die unpersönlichen Mächte
Dämonen. Es hat deshalb wohl einen Sinn, wenn man den
modernen entpersönlichten und beziehungslosen Menschen als
dämonisiert bezeichnet.)

Für dieses nicht-normale Leben dürfen wir nicht die
Technik verantwortlich machen, sondern es trägt seine
Ursache in sich selbst. Die Technik hat nur eine Leere ausgefüllt,

die schon vorher bestand. Unser nicht-normales Leben
hat die Technik missbraucht, ja sie vielleicht sogar selbst
falsch geleitet. Die grosse Wendung, auf die wir alle
sehnlichst warten, hängt also nicht von der Technik ab, nicht von
der Wirtschaft und nicht von der Politik, sondern ganz allein
vom Menschen im Verhältnis zu Gott und zu seinem Nächsten.

Wenn der Mensch wieder mit Gott und seinem Nächsten
richtig steht, wenn der Mann mit der Frau, die Mutter mit
ihren Kindern, der Vater mit seinen Kindern, die Geschwister
untereinander die ganz persönliche Liebe gefunden haben,
dann tritt die Wendung ein. Dann hört der Mensch auf, süchtig

zu sein, dann wird er wieder persönlich werden, und dann
wird er auch die Technik in einem neuen Sinne brauchen.

Wie ist aber dieses Wunder möglich, dass der Mensch
wieder eine Person werde und zu den andern Personen das
richtige Verhältnis bekomme? Wir wollen die Beantwortung
dieser Frage für den Schluss aufsparen und vorher noch zu
zeigen versuchen, dass eine Aenderung des Menschen in
diesem Sinn — wenn sie möglieh ist — tatsächlich eine Aenderung

der Technik und der Wirtschaft zur Folge haben wird.
Wir alle sind, wie wir festgestellt haben, Konsumenten.

Die meisten von uns sind aber auch irgendwie an der Pro-
duktion beteiligt. Und nun stellen wir fest: In erster Linie
sind wir Menschen, Personen, dann erst sind wir
Konsumenten, Ingenieure, Arbeiter, Reklamechefs usw. Das
entspricht dem Motto dieser ganzen Tagung: «Prima di essere
ingegneri voi siete uomini». (.F. de Sanctis.) So muss unsere
menschliche Haltung, die Werte, die wir als die wichtigsten
erachten, unserem ganzen Wirtschaftsleben, ja der technischen

Produktion einen gewissen besondern Charakter geben.
Das ist nun tatsächlich dJlgFall: Die Leistungsfähigkeit hängt
deutlich vom Familienmilieu des Betreffenden ab.

In jedem Land kann man eine andere «Arbeitsmoral»
und eine andere «Wirtschaftsmoralg-beobachten. Denken wir
an den vielleicht etwas schwerfälligen, aberlunbedtagt
zuverlässigen und gesijjissenhaBen Charakter des Schweizer
Arbeiters, an die ungeheure Tüchtigkeit una den Leistungswillen
des Deutschen, an die Fähigkeit des Engländers, zu sparen
und auf die Zähne zu beissen, um nicht abhängig zu werden,
an die Kunst des Franzosen, die lebendige Menschlichkeit
unter allen Umständen zu wahren, auch wenn viele
unpersönliche Dinge darunter leiden. Wir machen diese Aufzählung
nicht, um die einen gegen die- andern hervorzuheben und
zum Schluss Noten auszuteilen? sondern um zu zeigen, dass

die Produktion und die Wirtschaftatatsächlich bis zu einem
gewissen Grad vom Charakter der Menschen abhängig sind,
die sie betreiben. Darin liegt aber gerade unsere Hoffnung.

Wenn wir das Personsein, die Ordnung der Freiheit, die
die persönliche Beziehung von Mensch zu Mensch umfasst, als
höchste Werte hochhalten und unter allen Umständen wahren
wollen, dann wird auch unsere technische Produktion und unser

gesamtes Wirtschaftsleben davon geprägt werden.
Wir glauben damit allerdings, dem Urauftrag wieder nahe

gekommen zu sein, den Gott dem erst erschafften
Menschenpaar gab: «Seid fruchtbar und mehret euch und ÎW1&&
die Erde und machet sie euch Untertan, und herrschet über
die Fische im Meer und die Vögel des Himmels, über das Vieh
und alle Tiere, die auf der Erde sich regen!» Der Mensch
soll eine Person sein und diese Person immer stärker
ausprägen und als solche über das Nicht-Persönliche herrschen.
Und die Technik soll ihm dazu helfen, vom ersten Anfang
an bis heute und solange die Menschheit besteht.

Nun ist also die Kernfrage, die sich jeder Mensch als
Konsument zu stellen hat: «Mehrt der Kauf dieses
Gegenstandes mein Personsein, oder schwächt er es im Gegenteil
ab? Werde ich durch den Ankauf dieses Wagens, dieser
Maschine, dieses Vollautomaten mehr als Person wirken, meine
Nächsten wirksamer lieben und betreuen können, oder komme
ich dadurch umgekehrt in eine unpersönliche Zwangsläufigkeit

und Hetze hinein?» Diese Frage *lässt sich nicht allgemein

beantworten, sondern jeder einzelne Mensch wird sie für
sich je nach Umständen anders beantworten. Und genau die
gleiche Frage stellt sich für den Produzenten und für den
Verkäufer dieser Gegenstände: «Mehre ich dadurch die persönlichen

Eigenschaften meines [Kunden, oder nütze ich im
Gegenteil seine unpersönlichen Schwächen aus, seine Süchte,
das Dämonische in ihm, wenn ich ihn zum Kauf bewege »

Diese Fragestellung klingt zunächst etwas ungewohnt,
und doch ist es die Frage, die sich der gute Geschäftsmann
schon immer gesteufltfiat und die ihn ab und zu veranlasst,
einem Kunden vom Kauf abzuraten, weil er ihn nachher in
seinem Innersten bereuen müsste. Das ist im übrigen eine
Art der Geschäftsführung, die sich auf die Dauer immer
bezahlt macht.

Natürlich stellt sich der Mensch als Produzent oder
Wirtschafter auch wieder die gleiche Frage: «Ist diese Investition,
die Aufnahme dieses neuen Produktionszweiges, die Uebernahme

dieser weitern Vertretung, die Annahme dieses grossen
Auftrages für mich und meine Mitarbeiter eine Förderung
unseres Personseins, werden für uns dadurch neue schöpferische

Möglichkeiten eröffnet,.oder werden wir im GegenteU
dadurch in stärkerem Mass zu Arbeitstieren, zu Sklaven
unserer Maschinen?» Der Produktionsleiter oder Wirtschaftsführer,

der nachi solchen Ueberlegungen seine Entschlüsse
fasst, wird bestimmt ein reicheres Leben haben, ebenso seine
Mitarbeiter und ihre Familien. In diesem Betrieb wird man
nach meiner Ueberzeugung weniger Herzinfarkte zwischen
55 und 60 Jahren erleben.

Es wird vielfach gesagt, der einzelne habe überhaupt
nichts mehr zu entscheiden, der Prozess laufe ganz zwangsläufig

«Ber seinen Kopf hinweg. Ich bin nicht Techniker und
kann hierüber nicht urteilen. Ich weiss aber, wie sehr ich in
meinem Beruf eine freie Person oder ein gehetzter Sklave
sein kann, jwnachdem, ob mir das unpersönliche Ideal der
Arbeitsleistung, des Erfolgs, des befriedigten Ehrgeizes
vorschwebt oder mich der schlichte Wille führt, in jeder Einzelheit

des Tages Gott gehorsam zu sein. Ich frage Sie alle
ganz persönlich, ob das bei Ihnen nicht auch so ist. Vielleicht
bedeutet es allerdings sehr konkret, dass Sie auf einen
einträglichen Nebenverdienst verzichten, dass Sie in den Augen
Ihres Chefs kein so strebsamer Angestellter mehr sind und
deshalb bei der nächsten zu besetzenden Stelle von einem
andern überflügelt werden; es bedeute; dann aber auch ebenso
konkret, dass die Liebe zwischen Ihnen und Ihrer Frau wieder
aufblüht, dass Sie Ihren Kindern ein wirklicher Vater sein
können und diese Ihnen ihr Leben lang dafür dankbar sind.

Am Anfang unserer Besinnung fragten wir uns, ob
irgendwo eine «kritische Grenze» zu finden sei, von der an die
Technik gefährlich oder gar böse werden könne. Wir fanden
diese Grenze nicht in der technischen Entwicklung und auch
nicht in ihrer wifefcschaftlichen Ausdehnung. Jetzt, am Schluss,
merken wir, dass diese Grenze im Zusammenwirken von Produzenten

und Konsumenten wohl aufgedeckt werden kann. Und
zwar an derMPunkt, wo die Tecfflik nicht mehr dazu dient, ¦ dass

Schweiz. Bauleitung * 76. Jahrgang Heft 18 273



der Mensch Gottes Willen tut, indem er über die Dinge herrscht,
seinen Nächsten liebt und Gott gehorsam ist, sondern wo die
Technik dazu missbraucht wird, den Menschen zu seinem
eigenen Herrn zu machen. In diesem Augenblick wird er
nämlich auch — logischerweise —j sein eigener Sklave.
Genauer gesagt: Sobald der Mensch nicht mehr aus einer
persönlichen Verbundenheit heraus handelt, nicht mehr aus Liebe
zu seinen Nächsten und zu Gott, sondern wenn er etafach eine
Maschine bauen will, die möglichst vollteommen und mächtig
sei, dann macht er diese Maschine zu seinem Götzen, und er
verfällt ihr ganz und gar. Jeder Autobesitzer erlebt es im
Kleinen, wieviel Rücksicht er auf seinen Wagen und auf die
ganze Verkehrsregelung nehmen muss: Die Quaibrücke in
Zürich um 12 Uhr! Wer eine Werkstatt mit vielen Maschinen
oder gar eine Fabrik besitzt, der kann Tag und Nacht fast
nichts anderes denken, als wie er seine Maschinen mit Arbeit
ernähre. Säuiesslich wird die unpersönliche Maschine zum
regelrechten Dämon, der den Menschen «besitzt» und ihn
selber zu einem Automaxen macht. Man denke an Charlie
Chaplins geistvollste Parodie «Modern Times». Diese
kritische Grenze können wir aber mit keinem Rechenschieber
ausrechnen und an keiner Kurve ablesen; wir können sie nur
in unserm persönlichen Gewissen als Produzenten und
Konsumenten erleben.

Wir wollen das an einem konkreten Eœlspiel beleuchten:
Man behauptet allgemein, der Zerfall der Familie sei eine
Folge der modernen KultTO der poffischen Ereignisse und des
technischen Zeitalters. Der Kausalzusammenhang wirkt aber
mindestens ebensosehr auch im umgekehrten Sinn: Weil der
innere Zusammenhang der Familie, insbesondere der Ehe,
schon lange gelockert ist, weil die Ehe nurgSoch ein Vertrag
zwischen zwei unabhängigen Individuen ist und nicht mehr
ein heiliger Bund, eine göttliche Stiftung, ein Sakrament,
deshalb verliert der Mann an Märumchgeit und VäteSchkeit,
die Frau an Weiblichkeit und Mütterlichkeit, und sie
entwickeln sich beide zu neutralen «Menschen». Die Kinder
ihrerseits werden Individualisten, das Beispiel wirklicher
Ehen mit wirklichen Männern und wirklichen Frauen wird
immer seltener, und nun werden auch sie unpersönliche Wesen.

Das sind dann aber die richtigen Konsumenten — und
auch Produzenten — fun die entpersönlichte Technik und
Wirtschaft. Sie haben Süchte, die befriedigt werden müssen.
Sie haben Angst vor der freiçS Zeit und mISsen sie krampfhaft

mit Betrieb ausfüllen. Sie haben Minderwertigkeitsgefühle,
weil sie keine Personen sind, und müssen diese mit

einem möglichst grossen Wagen und einer möglichst
weitgehenden Motorisierung ihres ganzen Lebens kompensieren.
Da haben wir den circulus vitiosus, von dem ein guter Teil
der Wirtschaft lebt.

Nun ist die Familie die lebendige Zelle der Gemeinschaft;

erkrankt diese Zelle, wird es schlimm; gesundet sie
wieder, ist alles gerettet. Versuchen wir einmal ganz einfach,
unser Ehe-Sund Familienleben persönlich zu gestalten: Schenken

wir unserer Frau jeden Tag eine oder zwei Stunden Zeit
statt einen Fernsehapparat, wirklich Zeit für sie, wo wir an
nichts anderes denken als an sie; schenken wir auch unsern
Kindern Zeit, wo wir mit ihnen spielen und wandern, lachen

und ernste Probleme besprechen. Nicht nur am Sonntag,
sondern mehrmals wöchentlich. Dann werden sie sich kein Motorrad

und keinen Privatradio mehr wünschen. Vor allem werden
diese Kinder in sich gefestigte Persönlichkeiten werden, die
nicht so leicht irgendeiner Ideologie oder einem sonstigen
Spleen zum Opfer fallen.

Es ist klar, dass unser beruflicher Erfolg, unsere
Jahreseinnahmen, unsere ehrgeizigen Pläne darunter leiden werden.
Hier stellt sich die Frage aber ganz scharf und unerbittlich:
Kommt es auf diese Dinge an oder auf die Erhaltung einer
menschlichen Menschheit? Das heisst einer Menschheit, die
auf persönlichen Beziehungen beruht, nicht auf Kollektiwer-
trägen, die aus lebendigen Familien aufgebaut ist, nicht eine
Masse von Einzelindividuen darstellt, deren höchster Wert
nicht lautet: EÄciency and prosperity, sondern Liebe. Wir
müssen uns in dieser Frage entscheiden. Schieben wir die
Verantwortung nicht ab auf grosse impersönliche Zusammenhänge,

wirtschaftliche Notwendigkeiten und technische
Gegebenheiten. Indem wir so reden, haben wir uns bereits
negativ entschieden. In Wirklichkeit sind wir völlig frei zu wählen:

Hier mein egoistischer Erfolg — dort meine gesunde
Familie. Diese Frage legt sich jetzt auf unsere Gewissen; sie
wird uns nicht mehr loslassen.

Nun stehen wir vor der letzten Frage: «Wie ist es möglich,

diesen Sinn für das Personsein zu bekommen, die
persönliche Liebe zum Nächsten wirklich zu erleben?» Wenn
wir bis jetzt noch nie eine persönliche Beziehung zu Gott
verspürten, wenn er immer nur ein toter Glaubensartikel in
unserm weltanschaulichen System blieb, dann ist wahrscheinlich

heute der Augenblick gekommen, wo er uns lebendig
begegnen kann. Wir müssen aber wissen, dass Gott nicht mit
Donner und Blitz zu uns auf die Erde kommt, sondern dass
er uns im nächsten Menschen begegnet. Wenn wir ihn jetzt
von ganzem Herzen bitten, uns unsere Lieblosigkeit für eben
diesen Nächsten zu vergeben und uns das Herz mit warmer
Liebe zu füllen, dann werden wir etwas ganz Neues erleben.
Vielleicht nur einen Augenblick lang, aber es gilt, uns an
diesen Augenblick zu halten, Gott gewissermassen beim
vorüberwallenden Saum seines Mantels zu ergreifen. Richtiger,
ihn bei seinem Wort zu nehmen, das lautet: «Du wirst deinen
Nächsten lieben.» (Es ist beachtenswert, dass hier das
Futurum, die Verheissung steht, nicht der Imperativ.) Wenn wir
dann gegen unsere Frau, gegen unsere Kinder, aber vielleicht
auch gegen jenen unsympathischen Mitarbeiter und gegen
diesen unmöglichen Chef ein ganz neues Liebesgefühl
verspüren, dann hat Gott mit uns gesprochen, dann ist er der
lebendige Partner unseres Lebens geworden.

Von dieser Partnerschaft aus gesehen wird aber alles
einfacher: Gott hat dem Menschen die Technik geschenkt, damit
wir damit seinen Willen um so vollkommener tun und alles
in den Dienst seiner Liebe stellen. Es ist unsere ständige
Versuchung, die Technik dazu zu missbrauchen, um nach
unserm Eigenwillen zu leben und die Liebe durch unpersönliche
Beziehungen zu ersetzen. Die kritische Grenze zwischen beiden

Haltungen geht mitten durch unser Herz. Hier ist der
Ort, wo wir sündigen, und wo Gott uns durch die Gnade seiner
Liebe erlöst.

Adresse des Verfassers: Theodor Bovet, Arzt und Eheberater. Colmarerstr. 131 Basel.

Auftrag und Grenze der Technik
Von Dr. Arthur Rieh, Professor der Theologie an der Universität Zürich

Kein Phänomen unserer geschichtlichen Welt ist heute so
umstritten wie die Technik. Sie wird bald gepriesen als die
Hoffnung der Welt, als ein verheissungsvoller Weg, der die
Menschheit zu den höchsten Gipfeln des Fortschritts führt, ja
als ein göttliches Ereignis, das das Unmögliche möglich-
macht. Sie wird aber auch bald verlästert als das Unglück
der Welt, als wahnwitziger Titanismus, der die Grenze des
Menschlichen zerbricht, und damit als «Teufelswerk», das
den Himmel verspricht und die Hölle bringt. Kein Wunder,
wenn angesichts dieser kontradiktorischen Urteile über die
Wirklichkeit der Technik den in ihr Schaffenden und Lebenden
eine gefährliche Unsicherheit beschleicht. Ist die Technik ein
Weg oder ein Irrweg, eine Handhabe der Menschlichkeit oder
der Unmenschlichkeit, eine Macht, die uns nach oben oder

nach unten zieht? Das ist die Frage, der wir uns alle stellen
müssen und die in unsern Tagen nach einer Antwort schreit.

Das erste, was ich als Theologe auf diese Frage zu sagen
habe, ist das eine, dass die Technik als geschichtliches
Phänomen nüchtern und unvoreingenommen betrachtet werden
muss. Sie hat es weder mit dem Göttlichen noch mit dem
Teuflischen zu tun. Sie ist ganz einfach Tat des Menschen,
und zwar Tat des Menschen, die notwendigerweise zu seiner
Existenz gehört.

Die innere Berechtigung zu dieser an sich einfachen
Feststellung wird jedem deutlich, der sich auch nur einen Augenblick

lang überlegt, dass die Technik — der Begriff jetzt im
weitesten und allgemeinsten Sinn verstanden — nur die
rational geformte und damit rationelle Gestalt des mensch-

274 Schweiz. Bauzeitung * 76. Jahrgang Heft 18


	Technik als Geschenk und als Versuchung

