Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung
Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine
Band: 76 (1958)

Heft: 18: Der Ingenieur als Mensch vor dem Problem Technik: Vortrage der
Tagung des S.I.LA. vom 8./9. Méarz 1958 in Zurich

Artikel: Ist die technische Entwicklung zwangslaufig?
Autor: Bohler, Eugen
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-63972

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-63972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

braucht auch heute, wie damals, lebendige Menschen, die
einen Einsatz wagen, und zwar nicht nur mit Geld, sondern
auch mit ihrer Person. Der Unternehmer, der Industrielle, der
Kaufmann, aber ganz besonders der Ingenieur muss im po-
litischen Betrieb wiederum vermehrt in Erscheinung treten.
Die Ausrede, ich habe keine Zeit, kann ich nicht gelten lassen,
denn sie verkennt die Reihenfolge der Dringlichkeiten. Die
Zeit fiir eine politische Betétigung muss gefunden werden, so
gut wie die Zeit zum Essen und zum Schlafen. Wir diirfen
diese hochwichtige Angelegenheit wirklich nicht nur den Be-
rufspolitikern, Gewerkschaftsfunktiondren oder einigen «Ge-
schéftlimachern» liberlassen.

Ich mochte nochmals betonen, dass unsere Wirtschaft

weitgehend von der Politik her bestimmt wird und die Po- ’

litik weitgehend von Fragen menschlicher Haltung und Ein-
stellung abhédngt. Es geht einem ungefihr so gut oder so
schlecht, als man sich im Leben verhilt und als man fihig
ist, aus dem Gegebenen etwas zu machen oder auch nichts
zu machen. Das gilt sowohl fiir den Einzelnen wie fiir die Ge-
meinschaft. Wichtig ist aber, zu bemerken, dass das Entschei-
dende immer vom Menschen abhingt, und selbst in der Ge-
meinschaft kann der Einsatz des einzelnen Menschen grosse
Wirkungen ausiiben. Das gehort ja schlussendlich zur Grund-
auffassung einer liberalen Wirtschaft, den Menschen in den
Mittelpunkt zu stellen. Daraus erwachsen dem Einzelnen Auf-
gaben, Rechte und Pflichten. Auch die Achtung vor dem
Menschen besitzt hier einen Grundpfeiler. — Aus einer sol-
chen Lebenseinstellung erwichst dem Menschen aber auch
eine Verantwortung, der er sich nicht entziehen kann. Dabei
will ich mich auf die Verantwortung beschridnken, die der
Einzelne den Gemeinschaften gegeniiber trigt, deren Glied er
ist. Und auch diesen Betrachtungskreis will ich einschrédn-
ken, und zwar auf das politische Gebiet. Auf diese Verant-
wortung des Menschen, und zwar eines jeden von uns, hin-
zuweisen, ist nicht {iberfliissig, weil ich immer wieder die
Feststellung machen muss, dass der Sinn fiir diese natiir-
liche Verantwortung weitherum nicht mehr vorhanden ist.
Man muss ihn aber erneut wecken, bestdrken und pflegen,
denn davon hiingt das Entscheidende fiir eine gesunde Politik ab.

Ich weiss aus nichster Ndhe, dass die Politik nicht
immer den besten Namen hat. Viele Menschen nennen sie
schlecht und schmutzig und wollen deshalb mit ihr nichts
zu tun haben. Ja viele behaupten sogar, wer sich mit Politik
befasse, werde selber schlecht. Es gibt aber auch Leute, die
es verstehen, aus dieser Abneigung und aus diesem Vorurteil
gegeniiber der Politik Kapital zu schlagen. Wenn es schon
wahr ist, dass es in der Politik oft micht sehr schon zugeht,
so ist es doch noch viel schmutziger und verabscheuungs-
wiirdiger, mit den Schattenseiten der Politik Geschéfte zu
betreiben, die Abneigung der Biirger gegeniiber der Politik
absichtlich zu férdern und einen Neutralismus und Indiffe-
rentismus zu ziichten, der unserer Demokratie abtrdglich
ist. Viel ehrlicher ist es, immer wieder die wahren Zusam-
menhinge aufzudecken und dem Biirger zu sagen, dass sich
die viel geschméhte Politik eben mit den Menschen und den
menschlichen Einrichtungen zu befassen hat und dass diese
Politik von den Menschen selber gemacht wird. Ist es da
nicht verwunderlich, dass es in der Politik menschlich, oft
vielleicht sogar allzu menschlich zugeht?

Die Politik ist wie jedes andere menschliche Unter-
nehmen so sauber oder so schmutzig wie die Menschen, die
sie betreiben. Wiren wir Menschen fehlerlos und wollten nur

immer das Gute, dann brauchten wir iiberhaupt keine Poli-
tik, dann herrschte eitel Friede unter den Menschen, und
jeder konnte sein eigemer Herr und Meister sein. Leider
wird aber die Politik immer ihre Schattenseiten haben, und
gerade deshalb miissen wir uns als Staatsblirger mit ihr be-
fassen und in ihr aktiv mitarbeiten. Wenn wir dies nicht
tun und sie, wie ich schon erwihnte, den Berufspolitikern
und «Geschiftlimacherny iiberlassen, wird sie nur noch
schlechter oder sagen wir «anriichiger». Nun ist aber Politik
nicht ein Rinkespiel von ehr- und amtssiichtigen Strebern,
sie ist auch nicht eine Kirchturms- oder Gewerkschaftsinter-
essen-Vertretung. Politik im richtigen Sinne des Wortes ist
Staatskunst, sie ist das hohe Streben der menschlichen Ge-
sellschaft im Bereich eines Staatswesens, die allen Men-
schenrechten entsprechende Form zu geben, und zur Mit-
arbeit an dieser Formgebung wire ganz besonders der In-
genieur berufen.

Hinter dem Ofen sitzen und tiiber das Parlament und
seine Misswirtschaft «schimpfen» ist nicht Schweizerart. Der
echte Demokrat stellt sich vor das Haus, sagt seine Mei-
nung, hért auch diejenige des Nachbars oder auch seines
politischen Gegners an und urteilt erst dann, wenn er eine
bessere Losung sieht und auch gewillt ist, sie durchzufiihren,
auch wenn sie personliche Opfer von ihm erfordert. Kritik
kann im demokratischen Staatswesen eine belebende Kraft
sein; aber nie soll man niederreissen, bevor man einen klaren
Plan zum Neubau vorlegen kann. Das nenne ich aufbauende
Politik; das nenne ich dienen am Volk und Vaterland, und
deshalb fordere ich bei jeder Gelegenheit unsere Stimmbiir-
ger, alt und jung, auf, trotz eventuellen Enttduschungen,
die sie etwa in der Oeffentlichkeit oder in der Politik er-
fahren haben, den Glauben an das Volk und die Behorden
nicht zu verlieren, sondern ihnen mehr Vertrauen entgegen-
zubringen.

Sehr verehrte Anwesende, es ist ein stolzer Titel, Biir-
ger einer Demokratie zu heissen; aber nur der verdient ihn
zu tragen, der nie vergisst, dass in der Demokratie grosse
Rechte mit ebenso grossen Verpflichtungen unlésbar ver-
kniipft sind. In diesem Sinn muss man darauf zédhlen konnen,
dass ein Mann, der sich mit Politik befasst, auch ein vor-
bildlicher Biirger sei. Es gibt doch wirklich nichts Scho-
neres, denn als freier Sohn eines freien Landes selbstbe-
wusst und eigenwillig das Landesschicksal mitbestimmen
zu konnen, einer gottbegnadet schénen Heimat sein bestes
Konnen und Trachten zu verschreiben.

Es soll deshalb stets unser hochstes Gebot sein, unser
Staatswesen auf dem Wege des sozialen Fortschritts zu hal-
ten, alle gutgesinnten Kréfte einzuspannen, um es pflicht-
bewusst und ehrenhaft zu fiihren. Im gegenseitigen Ver-
stehen und Schitzen, in der Hingabe fiir das Ganze, ohne
Ueberhebung und Eigennutz, in der Offenheit der Tat und
im Denken, in der strengen und gerechten Handhabung und
Befolgung demokratischer Rechte und Pflichten, darin liegt
die Kraft und die Zukunft unseres Landes. In diesem Sinn
und Geist miissen wir an die wichtigen Aufgaben des Staates
herantreten. Dazu braucht es alle gutgesinnten Eidgenossen;
es braucht im besondern unsere tiichtigen Ingenieure, die
gewillt sind die Verantwortung mitzutragen, die nur das
eine Ziel im Auge haben, Land und Volk zu dienen, die es
wert sind, dass wir uns fiir sie einsetzen. Deshalb rufe ich
Euch zu: Jeder helfe, hilf auch Du die Verantwortung
tragen!

Adresse des Verfassers: Ernst Studer, Nationalrat, Sonnenweg 9, Burgdorf.

Ist die technische Entwicklung zwangslaufig?

Von Dr. Eugen Béhler, Professor fiir Nationalokonomie, Finanzwirtschaft und Statistik an der ETH, Zirich

Das Wesen der Zwangsldaufigkeit

Was die Menschheit heute am stdrksten beunruhigt, ist
die Zwangsldufigkeit der technischen Entwicklung, und zwar
gilt dies bezeichnenderweise fiir die breiten Massen fast aus-
schliesslich gegeniiber der militdrischen Technik. Dort wird
ihnen bewusst, dass Wissenschaft und Technik der Krieg-
fiihrung Waffen geliefert haben, die im Falle ihrer Anwen-
dung zu einer weitgehenden Selbstzerstérung der Menschheit
fiihren miissen. Sie stellen zugleich aber auch fest, dass die
bisherigen Versuche einer bewussten Kontrolle der Ent-

Schweiz. Bauzeitung - 76. Jahrgang Heft 18 - 3. Mai 1958

wicklung auf dem Wege der internationalen Verstédndigung
zu keinem Ziel gefiihrt haben, und sie ahnen dunkel, dass
sie bei der heutigen Verfassung des Menschen zu keinem Ziel
fiihren konnen. Neben dem wachsenden Optimismus in bezug
auf die technischen Moglichkeiten der Menschheit entwickelt
sich deshalb ein Gefiihl der Ohnmacht und des Ausgeliefert-
seins, das der rationalistischen Erwartung widerspricht, wo-
nach der Mensch die Herrschaft iiber die Welt in seiner Hand
habe.

265




In Wirklichkeit ist die Zwangsldufigkeit der Entwick-
lung eine Erscheinung, die sich auf allen Gebieten der Tech-
nik und des menschlichen Kulturapparates zeigt. Denn sie ist
nur ein anderer Ausdruck fiir die Tatsache, dass sich alle
technischen Einrichtungen und #Husseren Organisationen der
Menschheit eigengesetzlich oder autonom nach eigener Logik
entfalten, dass sie also den Bezug auf die inneren Bediirf-
nisse und Werte des Menschen verloren haben und sich des-
halb auch der menschlichen Kontrolle entziehen. Denn ethische
Handlungen koénnen nur von Individuen, niemals aber von
dusseren Organisationen oder deren Organen ausgehen. Die
Zwangsldaufigkeit bedeutet darum zugleich, dass die moderne
Welt den Kontakt mit dem Gewissen verloren hat, weil die
inneren Normen durch  die Interessen, d.h. die Niitzlichkeit
und Wirtschaftlichkeit, ersetzt worden sind und an Stelle der
Gemiitswelt die Zweckwelt getreten ist.

So erweist sich die Zwangsldufigkeit der Kriegstechnik
nur als ein Spezialfall einer viel allgemeineren Zwangsldufig-
keit. Diese bedeutet eine viel ernstere Gefahr. Zwar sind sich
die breiten Massen des Volkes und besonders der Gebildeten
dieser Gefahr deshalb nicht bewusst, weil ihnen durch die
Gewohnheit das kollektive Zweckleben und die Herrschaft des
Apparates so zur zweiten Natur geworden ist, dass sie die-
sen Zwang nicht mehr entbehren konnen, #hnlich wie sich
ein guter Bauer mit seinen verschafften Muskeln in einem
bequemen Stuhl nicht wohlfiihlen kann. Zudem haben wir die
Erfahrung mit unseren seelischen Bediirfnissen des inneren
Menschen so sehr verloren, dass wir gar nicht mehr wissen,
was innere Befriedigung unserer tiefsten Gemiitskrifte und
Instinkte, was menschliches Gliick sein konnte. Alle die
technischen Vorkehrungen, gesellschaftlichen Normen und die
menschlichen Vorschriften, die unser Leben kanalisieren, sind
uns wie ein seelischer Schuppenpanzer angewachsen, so dass
wir uns ohne sie nackt und hilflos vorkommen.

Wir empfinden die militdrtechnische Zwangsldufigkeit
nur deshalb so stark, weil der Mensch auf diesem Gebiet
den Auswirkungen seiner eigenen Schépfungen nicht mehr
ausweichen kann, sondern gezwungen ist, das Problem zu
Ende zu denken. Es wird sich aber erst dann als 1shar er-
weisen, wenn wir eingesehen haben, dass die gleiche Zwangs-
laufigkeit fiir alle Gebiete der Technik und Kultur gilt und
wir die allgemeine Ursache dieser Tatsache ergriindet haben.

Die Entstehung einer solchen Zwangsldufigkeit kénnen
wir heute am Beispiel des Automobilismus studieren. Dieser
ist urspriinglich aus dem gesunden Bediirfnis nach Unab-
héngigkeit und Selbstéindigkeit des Einzelnen, nach einem
Gegengewicht zu der passiven und abstrakten Titigkeit der
meisten Berufe sowie nach einem unmittelbaren Kontakt mit
der Natur enstanden. Aber in seiner Endwirkung macht er
das Leben in unseren Stddten, Dorfern und Kurorten durch
Larm, Staub und Gift unertrédglich, zerstort unsere Land-
schaft, schidigt die Gesundheit der Besitzer, bewirkt ferner
Jahr flir Jahr Hekatomben von Toten und Verwundeten und
macht iiberdies seinen eigenen Verkehrszweck illusorisch;
hat man doch berechnet, dass heute der durchschnittliche
amerikanische Stadtbewohner die vierfache Zeit braucht, um
zu seinem Arbeitsort zu gelangen, als im Jahre 1929, nicht zu
reden von der schlechten Ausniitzung der Wagen und der
Storung des librigen Verkehrs, die fiir die Gesamtheit das
Automobil in seiner heutigen Form zum unrationellsten Ver-
kehrsmittel machen. Trotz dieser Opfer an Blut, Gesundheit,
Zeit und Geld ist es bisher den Behorden keires Landes ge-
lungen, mit diesem Problem fertig zu werden, weil seiner Lo-
sung die triebhafte Unbewusstheit der Menschheit, der riick-
sichtslose Individualismus, das masslose Geltungsbediirfnis
der beteiligten und der aufstrebenden Schichten, die Verfil-
zung der Interessen der beteiligten Berufsgruppen und die
Trigheit alles Existierenden entgegenstehen.

Ganz dhnlich verhdlt es sich mit der Verschmutzung der
Gewdsser durch die Abfille der Stddte und der Industrie, und
Aehnliches wird sich auch bei der Atomenergie ergeben, wo
man mit der gleichen kollektiven Sorglosigkeit die Neben-
wirkungen bagatellisiert, bis sie nachher praktisch nicht mehr
unter Kontrolle gebracht werden kénnen.

Doch sollen diese technischen Beispiele nicht verviel-
facht werden, weil es sich zeigen wird, dass es nicht die Tech-
nik im {iiblichen Sinne des Wortes ist, die fiir diese Entwick-
lung verantwortlich ist, sondern die Projizierung der inneren
Bediirfnisse des Menschen nach aussen und die triebhaften

266

Zustdnde der Menschen. Als ein Beispiel, das dem Menschen
schon néher liegt, sei die Entwicklung des modernen Betriebs
in Produktion, Verteilung und Verwaltung im Gefolge der in-
dustriellen Revolution genannt, durch welche die gewach-
sene Gesellschaft, die Familie, die Nachbarschaft und neuer-
dings die Nationen aufgelost werden und eine im Prinzip
ganz rationale, anonyme und labile Massengesellschaft ge-
schaffen worden ist, die nur noch durch Interessen zusam-
mengehalten wird und nach Interessengruppen organisiert ist.
Da in dieser Gesellschaft die personliche Ethik und das Ge-
wissen mehr und mehr ausgeschaltet wird, bilden die Kon-
flikte dieser autonomen Interessen das Kernproblem der mo-

dernen Demokratien.

Noch allgemeiner spaltet sich unsere Kultur in die gros-
sen Bereiche der Technik, der Wirtschaft, des Militédrs, der gei-
stigen Nachrichtenmittel, von denen jeder Anspruch auf
vollige Autonomie erhebt. Daher wird das Denken des ein-
zelnen Menschen durch die gegensitzlichen Anforderungen
dieser Gebiete immer mehr aufgespalten und relativiert, weil
er einer Fiille sich widersprechender Anspriiche, Auffassun-
gen, Postulate und Beeinflussungen ausgesetzt ist. Darum
wird er von kollektiven Dressaten bis in die letzte Faser
seines Wesens durchsetzt, wihrend seine seelische Substanz,
sein innerer Reichtum und seine Personlichkeitswerte immer
mehr abgebaut werden und er ausserstande ist, eine Ko-
ordination dieser verschiedenen Wertungen herbeizufiihren.
Deshalb kann nur noch der Staat eine #usserliche Koordina-
tion bewirken, die aber notwendigerweise den Einflusshereich
des Staates und der Politik auf Kosten des personlichen und
privaten Lebens immer mehr ausdehnt.

Es kann auch keinem Zweifel unterliegen, dass sich diese
Zwangsldufigkeit seit dem Ersten Weltkrieg stark beschleu-
nigt hat. Ansitze zu den heutigen Tendenzen und Spaltungen
der Gesellschaft waren zweifellos schon damals vorhanden.
Aber die Entwicklungen auf dem Gebiet der Politik, der Wirt-
schaft und des sozialen Lebens waren viel offener und der
menschlichen Beeinflussung zuginglicher. In der #Husseren
Politik waren {iberraschende Verbindungen von M#chten mog-
lich; in der Wirtschaft bestanden die verschiedensten Le-
bens- und Betriebsformen nebeneinander, und in der Sozial-
politik hatten die Ideen noch einen viel grésseren Einfluss.
Seit 1914 sind dagegen die Staaten in bisher unerhdrter Weise
zur Zentralisierung und zum Zusammenschluss gedringt wor-
den. Gleichlaufend damit ist der Einfluss der Politik gestie-
gen und der private Kulturbereich immer mehr eingeschrinkt
worden. Die Bedeutung von Technik und Wirtschaft im Ge-
samtbereich menschlicher Kultur hat sich verstirkt. Die
staatliche Politik wurde immer mehr auf die Steigerung der
technischen Leistungsfihigkeit und der wirtschaftlichen Pro-
duktivitdt ausgerichtet, so dass auch die soziale Gruppierung
fast ausschliesslich nach Unternehmern und Arbeitern erfolgt.
Niitzlichkeit und Wirtschaftlichkeit sind zu den obersten
Maximen nicht nur der Einzelnen, sondern auch der Staaten
geworden.

Dadurch hat sich die Zwangsldufigkeit wie eine Stufen-
rakete potenziert. Die unterste Stufe bildet die Faszination
der technischen Naturbeherrschung. Darauf baut sich das
grenzenlose Erwerbsstreben der Privaten, das ebenso gren-
zenlose Produktivitidtsstreben des modernen Wohlfahrtsstaates
und schliesslich der technisch-Skonomische Wettbewerb zwi-
schen West und Ost, der zugleich eine Konkurrenz der Wirt-
schaftssysteme der Marktwirtschaft und Planwirtschaft be-
deutet. Er scheint die Nationen immer ausschliesslicher unter
die Zwangsldufigkeit der technischen Mittel zu zwingen.

Die psychologischen Wurzeln

Damit ergibt sich schliesslich die Frage, woher die eigent-
liche Triebkraft dieser Zwangsldufigkeit stammt und wodurch
diese produktiven Krifte zur Zerstérung gedridngt worden
sind. Die Antworten darauf sind bekanntlich ausserordentlich
verschieden. Die einen suchen die treibenden Kréfte in der
Technik selbst, die andern im kapitalistischen Wirtschafts-
system, wieder andere in gewissen bodsen Eigenschaften des
Menschen.

Dass die Technik selbst eine Tendenz zur Zwangsldaufig-
keit in sich trdgt und sich diese in den letzten Jahren be-
schleunigt hat, kann wohl keinem Zweifel unterliegen. Aber
die Technik bezieht ihre Krifte zum kleinsten Teil aus eige-
nen Prinzipien und diese erkldren nicht die Angst, die den

Schweiz. Bauzeitung - 76. Jahrgang Heft 18 - 3. Mai 1958



technischen Fortschritt begleitet. Ebenso trdgt die Erwerbs-
wirtschaft eine Beschleunigungstendenz in sich. Das selbe ist
aber auch vom verwirklichten Sozialismus zu sagen. Die
eigentliche Quelle ist dagegen im Menschen selber zu suchen;
aber nicht in einer bestimmten bosen Eigenschaft, die durch
eine bessere kollektive Moral beseitigt werden konnte.

Die Ursache der Zwangsldufigkeit ist ndmlich viel allge-
meiner und gefédhrlicher, als die meisten Erklirungen an-
nehmen. Sie liegt in der unbewusst vollzogenen Projektion un-
serer inneren Bediirfnisse und Werte nach aussen in der
Form #dusserer Zwecke, so dass diese uns als objektive Méchte
entgegentreten und uns ihnen hoérig machen, weil wir nicht
mehr wissen, dass diese Zwecke unsere eigenen Geschopfe
sind. Sie haben unsere inneren Krifte schon so geschwicht,
dass wir ohne bewusste Anstrengung nicht mehr fahig sind,
die verlorene Herrschaft wieder zurilickzugewinnen.

Der moderne, unkritische Realist hat n&dmlich Kkeine
Ahnung mehr, dass die dussere Wirklichkeit mit Zeit, Raum
und Naturgesetzlichkeiten eine Konstruktion des menschlichen
Geistes aus Zeichen und Begriffen ist, und zwar nicht im
Sinne einer Abbildung, sondern in dem eines kiinstlichen Sy-
stems, das sich dieser mit Hilfe des Koordinatensystems der
menschlichen Sinne erschafft. Zeit und Raum, ja auch die
ganzen Naturgesetze, sind deshalb nicht objektive Tatsachen,
sondern Konstruktionen unseres Geistes. Objektiv sind nur
einige Strukturkonstanten, wihrend das iibrige aus wechseln-
den Hypothesen hesteht.

Aber auch alle unsere materiellen und geistigen Lebens-
bediirfnisse geben zu solchen Projektionen Anlass. Wir proji-
zieren sie alle auf &dussere Giiter, wie Nahrungsmittel oder
Kleider, oder auch auf abstrakte Dinge, wie das Geld oder
den Staat. Dadurch entsteht erst die ganze Welt der objek-
tiven Zwecke, die wir schliesslich mit allgemeinen Begriffen
in den grossen Gruppen der Technik, der Wirtschaft, des
Staates, der Wissenschaft und der allgemeinen Kultur zu-
sammenfassen.

Der Absicht nach sind alle diese Dinge Mittel zur Befrie-
digung unserer Lebensbediirfnisse, ndmlich Mittel zur Betéti-
gung unserer Instinkte und Triebe und zur Verwirklichung
unseres Gliicks. In Wirklichkeit bringt uns jeder &dussere
Zweck in seine Abhéngigkeit, genau so wie wir jedem unserer
Triebe horig werden konnen. Denn die Erreichung jedes
dusseren Zwecks setzt die Erfiilllung objektiver Bedingungen
voraus, denen wir uns unterwerfen miissen, Opfer an Zeit
und Energie und damit Opfer an andern Bediirfnissen. Die
Technik kann diese Opfer verringern; aber mit der Technik
entstehen zugleich neue Bediirfnisse, so dass die Summe der
Opfer wahrscheinlich konstant bleibt.

Ausserdem tritt eine eigenartige Akzentverschiebung ein,
weil wir zur Erreichung der einzelnen Zwecke auf die un-
mittelbare Befriedigung unserer Bediirfnisse verzichten mus-
sen. Die Zwecke erhalten einen selbstidndigen Wert. Sie
werden Selbstzweck, d.h. wir vergessen, woflir wir eigent-
lich die Zwecke verfolgen und die Mittel dafiir ansammeln.
Dies gilt vor allen Dingen vom Geld, das an sich ganz wert-
los ist und nur wertvoll wird durch die innere Befriedigung,
die man davon ableitet. Trotzdem wird der Gelderwerb ein
abstraktes Ziel, das den Menschen ganz in seinen Dienst
stellt. Das Eigentum wird ein Teil von uns, der sich uns
dienstbar macht. Das gilt auch fiir jedes Geschift, jeden Be-
ruf, jedes Haus, jeden Gebrauchsgegenstand. Der Diktator
wird von den beherrschten Massen, der Politiker von seinen
Wihlern, der Wissenschafter von seinem System abhéngig.
Welch unfreie Stellung die sog. Selbstdndigerwerbenden ha-
ben, zeigt die tégliche Erfahrung.

Auf diese Weise 16sen sich die objektiven menschlichen
Zwecke und technischen Mittel von den unmittelbaren Be-
diirfnissen, denen sie eigentlich dienen sollten. Sie entwickeln
sich zwangsldufig nach ihren eigenen logischen Gesetzen und
haben die Tendenz, das ganze Leben in ihren Dienst zu stel-
len. Die militdrische Technik bestimmt immer ausschliess-
licher die Staatenbildung, die Verkehrstechnik das 6ffentliche
Leben, die Produktionstechnik das private Leben, die Nach-
richtentechnik das geistige Leben und die Wissenschaft die
seelische Struktur des Menschen, indem sie die Gemiitsseite
immer mehr ausschaltet.

Ebenso wie im personlichen Leben die einzelnen Triebe
dazu neigen, die ganze Person zu iiberfluten und nur miihsam
vom Ich in Schranken gehalten werden konnen, so streben

Schweiz. Bauzeitung - 76. Jahrgang Heft 18 - 3. Mai 1958

auch alle objektiven Zweckbereiche der Kultur, das ganze
Leben in ihren Dienst zu stellen. Da sie sich ausserdem vom
inneren Bediirfnis ganz geldost haben, bleibt nur noch der
Staat als Instanz iibrig, der sie in ihren Schranken zu halten
vermag. Dadurch entsteht ein potenziertes Wachstum des
Staates und eine immer stdrkere Politisierung unseres per-
sonlichen Lebens.

Der Staat als Sammelpunkt

Dadurch wird der Staat der Sammelpunkt aller Zwangs-
ldufigkeit, nachdem dies voriibergehend die Wirtschaft und
das Geld gewesen war. Alle dusseren Zwecke gipfeln des-
halb jetzt im Macht- und Wohlfahrtsstaat. Aber ihm gelingt
weder die Koordination noch die Zdhmung der Zwangs-
laufigkeit, weil er selbst Gegenstand einer starken Projektion
ist, ndmlich der ethischen Bediirfnisse, und deshalb weitge-
hend zum Religionsersatz geworden ist. Je kraftloser und
passiver nidmlich infolge der Ueberwucherung der Zweckwelt
das einzelne Individuum geworden ist, desto stdrker erwartet
es alle ethische Entwicklung von &dusseren Maéichten, von der
Erziehung, vom Wohlstand und schliesslich vom Staat, d.h.,
cs glaubt, die erforderliche Anpassung des ethischen Fort-
schrittes an den technischen Fortschritt konne durch eine
Aenderung des Wirtschaftssystems erreicht werden, die es
der Notwendigkeit der inneren Wandlung entheben soll, da
sie als Folge der dusseren Umgestaltung erwartet wird. Damit
tritt an Stelle der Ethik die Staatsraison, das objektivierte
Interesse des idealisierten Staates, der scheinbar nur noch
verniinftiger gestaltet werden muss, damit die vollstdndige
Harmonie zwischen den Staaten und innerhalb der Staaten
verwirklicht werden kann.

Man tibersieht aber, dass der Mensch mit seinen Idealen
auch seine zerstoérenden Neigungen und seine schlechten
Eigenschaften nach aussen projiziert, nédmlich vor allem
auf die Menschen, mit denen er in einem objektiven Gegen-
satz steht. Denn die einzige allgemeine Wirkung der kollek-
tiven Moral besteht darin, dass sich der Mensch verstellt,
seine kollektiv missbilligten Eigenschaften ins Unbewusste
verdridngt und sich im eigenen Bewusstsein ein Idealbild von
sich selbst entwickelt, das er den andern als Ideologie vor-
setzt. Dies hat zur Folge, dass unsere schlechten Eigenschaf-
ten uns unbewusst bleiben und auf die andern projiziert wer-
den. Daher hélt sich der Mensch ohne weiteres fiir gut, ver-
niinftig und gerecht, die andern dagegen, soweit er in einen
Konflikt mit ihnen kommt, fiir bdse, unverniinftig una unge-
recht. Aus diesen Griinden werden die kollektiven Konflikte
unlésbar, weil der Mensch infolge dieser Projektion den an-
dern mit einem abgrundtiefen Misstrauen begegnet, das
eigentlich seinen eigenen bdsen Trieben gilt. Solange er diese
Projektion seiner eigenen unbewussten Tendenzen auf die an-
dern nicht durch eine innere Wandlung beseitigt, solange
bleiben die kollektiven Konflikte auf nationaler wie auf in-
ternationaler Ebene unlosbar. Der Sachverhalt liegt deshalb
gerade umgekehrt, als gewdhnlich angenommen wird: nicht
der technische und wirtschaftliche Fortschritt bringt die
moralische Entwicklung mit sich, sondern der technische
Fortschritt fithrt nur dann nicht zur Selbstzerstérung, wenn
ihm die moralische Wandlung parallel geht.

Die innere Wandlung ist aber auch deshalb unumging-
lich, weil die Menschheit unter der Herrschaft der objektiven
Zwecke fast ausschliesslich den Intellekt gepflegt hat, wih-
rend die librigen seelischen Fihigkeiten, die Empfindung, das
Gefiihl und die Intuition immer mehr vernachldssigt und ver-
achtet worden ist, obschon in ihnen das eigentliche Kulturerbe
liegt. Die dadurch eingetretene Spaltung im Menschen zwi-
schen Bewusstsein und Unbewusstem, Zweckwelt und Gemiits-
welt, Wissen und Gewissen hat jedoch verhingnisvolle Fol-
gen. Der mangelnde Kontakt des modernen Menschen mit
seiner Instinktwelt bringt ihn um seine innere Befriedigung,
weil das menschliche Gliick nur aus der Pflege der Gemiits-
welt und der Instinkte erwachsen kann, sofern sie der Kon-
trolle des Geistes unterstellt werden. Er wird verwirrt, weil
das Denken nur Gesichtspunkte, aber keinen Standpunkt
vermittelt. Daher das Durcheinander der Auffassungen und
Masstdbe und der dauernde Ruf nach einer gemeinsamen
Idee, nach einer einheitlichen Ueberzeugung oder nach dem
starken Mann. Diese Erwartungen sind aber véllig illusionir,
weil kein &dusserer Zweck die innere Befriedigung ersetzen
kann.




Ausserdem entziehen sich die vernachlidssigten Gemiits-
krifte der bewussten Beeinflussung. Sie bleiben primitiv und
brutal, so dass sich unter dem Deckmantel der Ideologie die
Triebe ungehemmt auswirken koénnen und die Triebfeder fiir
die zerstorenden Krédfte bilden. Da ferner der gespaltene
Mensch keinen eigenen Standpunkt mehr hat, so verfillt er
ganz dem Geltungsstreben und richtet sich ausschliesslich
nach kollektiven Masstiben. Er wird deshalb der Spielball
der offentlichen Meinung, der Propaganda, der Reklame und
der Mode, und damit der Spielball der kollektiven Draht-
zieher.

Dazu kommt, dass die sittlichen und religiosen Bediirf-
nisse sowie das Gewissen verkiimmern, und so der einzelne
Mensch nicht mehr imstande ist, die verschiedenen &usseren
Zwecke zu liberblicken und in eine menschliche Rangordnung
zu bringen. Der ethische Einfluss des Einzelnen wird immer
geringer, und an dessen Stelle treten das kollektive Vorurteil
sowie die Staatsraison, die den Einzelnen nur noch als Back-
stein behandeln. Daher ist der moderne Mensch gewissenlos
geworden und kennt nur noch Interessen, denen die mensch-
lichen Werte ungehemmt geopfert werden, wie wir dies friither
gezeigt haben.

Die triebhafte Unbewusstheit als letzte Ursache

So bildet die vom Bewusstsein unkontrollierte, aber durch
Ideologien verdeckte Triebhaftigkeit die eigentliche Ursache
der Zwangsldufigkeit der technischen Entwicklung, und zwar
liegt die Gefahr darin, dass der Mensch infolge seiner Unbe-
wusstheit die eigentliche Ursache und die eigene Verantwort-
lichkeit nicht erkennt und deshalb nach Ldsungen sucht,
welche diese verhdngnisvolle Entwicklung verstdrken. Diese
sind z. B. die Zentralisierung der Wirtschaft und die Konzen-
tration des Staatensystems, wie wir es gegenwirtig in Europa
erleben. Durch sie wird notwendigerweise die Zwangsldufig-
keit der Entwicklung und die Herrschaft des Apparates ver-
starkt.

Darum miissen wir abschliessend die im Titel aufgewor-
fene Frage in dem Sinn durchaus bejahend beantworten, dass
die technische Entwicklung im genannten umfassenderen Sinn
zwangsldufig bleibt und politisch offensichtlich irgend einer
Form der Diktatur und der Selbstzerstorung zutreibt, so
lange der Mensch im Gewebe seiner Unbewusstheit den Trie-
ben verhaftet ist und diese Abhingigkeit nicht durch innere
Wandlung und eine neue Stufe der Bewusstheit {iberwindet.
Denn es ist nicht die Technik als solche, welche die Zwangs-
ldufigkeit begriindet, sondern es sind unsere unbeherrschten
Triebe, die sich aller dusseren Mittel unserer Kultur beméch-
tigen. Diese Ddmonisierung ist moéglich geworden, weil wir
gespalten sind, weil unser Bewusstsein sich von den Trieben
gelost hat und unseren blutleeren Idealen und Ideologien ein
primitives und verwildertes Gemiitsleben gegeniibersteht. In
unserer Illusion, die Natur zu beherrschen, haben wir nicht
bemerkt, dass sie uns iberlistet hat und wir «Narren der Na-
tur» geworden sind, d.h. dass sie uns durch die Mé&chte des
Unbewussten in stdrkerer Sklaverei hidlt als je.

Voraussetzungen einer Beherrschung der Technik

Die erste Voraussetzung unserer Befreiung bildet deshalb
die Erkenntnis des Umfangs unserer kollektiven Abhéingig-
keit, liber die wir uns durch die Illusion unseres Individualis-
mus hinwegtduschen. Denn dieser bedeutet nur die Freiheit
von fremdem Zwang, wihrend wir dem inneren Zwang der
Triebe, der Gewohnheiten und der dusseren Umstdnde um so
stdrker unterworfen sind. Kollektiv bedingt sind zunichst
auch unsere natiirlichen und geistigen Instinkte, die unbe-
wusst unser ganzes Verhalten bestimmen und den grossen
soziologischen Gruppierungen in den Konfessionen, in der
Weltanschauung und in der Politik zugrunde liegen.

Kollektiv abgingig sind wir durch unsere Erbanlagen
und durch unseren Charakter, der durch das familidre, gesell-
schaftliche und berufliche Milieu geformt wird. Eingebettet
in das Kollektiv sind wir ferner durch unsere Sprache, die das
Gedédchtnis der Menschheit darstellt und uns zwingt, in den
Kategorien unserer Umgebung zu sprechen und zu denken.
Selbst unsere wissenschaftliche Ueberzeugung ist grossenteils
nicht durch den Wahrheitsgehalt, sondern durch den Zwang
der Sprache bedingt, da wir den Hauptteil unserer Kenntnisse
von andern annehmen miissen und nur einen verschwindend

268

kleinen Teil wirklich nachpriifen konnen. Die meisten unserer
Urteile iiber Politik, Wirtschaft, Ethik, Kunst und Weltan-
schauung beruhen deshalb nicht auf Sachkenntnis, und in den
spezialisierten Wissenschaften ist es nicht wesentlich anders,
weil es nur ganz wenigen iiberragenden Naturen gelingt, den
Zwang des kollektiven Denkens zu durchbrechen. Dazu kommt
noch der eingangs geschilderte Zwang des ganzen Kultur-
apparates, der Technik, der Wirtschaft, des Staates, der Nach-
richteniibermittlung, des Militédrs, die jeden einzelnen von uns
vor zwangsldufige Situationen stellt, so dass auch flihrende
Personlichkeiten hdchstens den Charakter von Weichenstellern
spielen, ohne die Konsequenzen der einzelnen Alternativen wirk-
lich zu kennen. Darum kann es keinem Zweifel unterliegen,
dass die sog. individuelle Freiheit in ihrer naiven Form eine
Selbsttduschung des Bewusstseins ist.

In bezug auf die Intensitit des kollektiven Zwangs be-
steht deshalb zwischen Ost und West nur noch ein geringer
Unterschied. Die einzelnen Individuen sind im Westen diffe-
renzierter und der Zwang wird auf uns vorwiegend durch
gesellschaftliche Méichte, im Osten durch den Staat ausgelibt.
Allerdings ist die Aufrechterhaltung der persodnlichen Freiheit
nicht nur politisch, sondern auch ethisch von eminenter Be-
deutung. Aber die Freiheit kann ebensosehr durch den indivi-
dualistischen Kollektivismus wie durch den staatlichen zer-
stort werden, weil der Individualist gewdohnlich auf Kosten
der Unfreiheit anderer lebt und dadurch den Zusammenhalt
der Menschen schwicht. Ebenso fiihrt der Individualismus
infolge der passiven Haltung der Einzelnen von selbst zum
staatlichen Kollektivismus.

Damit diese Einsicht in unsere Knechtschaft nun aber
zur Wiedergeburt als freie, heile und ganze Individuen fiihre,
brauchen wir wenigstens die Vision des Menschen, den wir
unter unserer Zweckwelt begraben, eine Ahnung des Para-
dieses, das wir hinter uns gelassen haben und jetzt félsch-
licherweise als technische Phantasie in der Zukunft suchen. Zu
diesem Zweck sollte man den Reichtum des verdridngten und
verachteten Gemiits- und Instinktlebens schildern kénnen, der
einzig das Gliick des Menschen begriinden kann, kurzum man
sollte den «Schatz im Acker» oder das «Gold auf der Strasse»
wenigstens andeutungsweise zeigen konnen, an dem der mo-
derne Zweckmensch ahnungslos vorbeigeht.

Die Vision des inneren Reichtums

Aber das ist auf den ersten Blick ein ebenso hoffnungs-
loses Unterfangen, weil das Zweckdenken diese elementare
Kraft der menschlichen Seele fast ganz verschiittet hat,
eigenartigerweise am stdrksten bei den sogenannten Gebil-
deten. Denn das Zweckdenken trocknet den Menschen inner-
lich aus. Er lebt ausschliesslich in leeren Begriffen und leb-
losen Formeln, die an sich fiir die Zweckwelt angemessen sind,
die er aber mehr und mehr auch auf die innere Welt anwen-
det und sich deshalb zum blossen Gespenst macht.

Um aber die Realitdt des inneren Reichtums nachzuwei-
sen, miissten wir im Grunde den ganzen Schutt, den die
Zweckwelt darauf geworfen hat, wegrdumen. Wir miissten
den verbohrten Rationalisten zeigen, dass die iibliche natur-
wissenschaftliche Auffassung der Welt als Kausalzusammen-
hang keine Realitét, sondern eine Konstruktion des mensch-
lichen Geistes ist und es in der Welt ebenso viel Zufélle wie
Gesetzmissigkeit gibt, dass der Kausalzusammenhang fiir die
innere Welt nicht gilt, und es eine Anmassung des Verstandes
ist, alles erkldren und den {ibrigen seelischen Funktionen die
Gesetze vorschreiben zu wollen. Es gibt Dinge, die nur das
Gefiihl oder die Instinkte verstehen. Diesen Nachweis konnen
wir hier jedoch nicht im einzelnen fiihren, vielmehr wollen wir
den Stier bei den Hornern packen, um den potenziellen Reich-
tum der inneren Welt zu veranschaulichen.

Ich bin der Meinung, dass uns die Trdume ein anndhern-
des Bild dessen geben, was die Fiille des inneren Lebens des
Menschen urspriinglich war, welche Intensitit des Gemlits-
lebens also moglich wire, wenn der Mensch wieder den Kon-
takt mit seinen wirklichen Bedlirfnissen hétte. Diese Fest-
stellung wird allerdings filir den niichternen Realisten ab-
stossend sein, weil ihm der Traum als der Inbegriff des Un-
wirklichen vorkommt, weil er ihn notwendigerweise als etwas
Minderwertiges und Belangloses betrachtet und mit ihm am
besten nichts zu schaffen haben will.

Schweiz. Bauzeitung - 76. Jahrgang Heft 18 - 3. Mai 1958




In Wirklichkeit ist aber der Traum nur vom Standpunkt
der ausgetrockneten Logik aus unwirklich. Sein wichtigstes
Merkmal ist vielmehr die Lebensfiille und die Wirklichkeits-
steigerung. Diese hidngen damit zusammen, dass im Traum der
Mensch durch seine intuitiven Kréfte mit den kosmischen in
Beriihrung steht, die er im wachen Bewusstsein abblendet,
und dass er im Traum mit seinem ganzen Gefiihl und seiner
ganzen Person zu den Vorgédngen in seiner Seele Stellung
bezieht. Im Traum stehen wir deshalb unmittelbar in Ver-
bindung mit unseren schopferischen Kriéften, die wir durch
unsere logischen Ueberlegungen ausschalten, weil alles Den-
ken linear ist und uns von der Fiille der {iibrigen mensch-
lichen Beziehungen absondert. Jeder Fortschritt in der Logik
und Abstraktion geht deshalb notwendigerweise auf Kosten
der Breite und Fiille unseres Lebens. Alle Logik, alle Rech-
nung und Rationalisierung, alle Ordnung Xkostet uns not-
wendigerweise Lebensmoglichkeiten.

Im Traum konnen sich aber auch unsere Gefiihle,
Empfindungen und Ahnungen voll entfalten. Zum mindestens
suchen sie sich gegen die Vergewaltigungen zu wehren, denen
sie von seiten des bewussten Ichs ausgesetzt sind. Hier neh-
men wir noch mit dem ganzen Zentrum unserer Person Stel-
lung zu den Lebensvorgéingen, so dass alle die Organe unsercs
Wesens, alle Instinkte, seelischen Funktionen und Sinne zur
Entfaltung gelangen und sich bemiihen, die Einseitigkeiten,
Beschrinktheiten, Kurzsichtigkeiten, Armseligkeiten unseres
bewussten Lebens zu berichtigen. Denn im Unbewussten ist
zugleich die ganze ererbte und iibertragene Lebenserfahrung,
das ganze Gewissen der Menschheit enthalten, das unsere be-
wussten Handlungen in der Form von Angst, Zwang, Krank-
heit oder auch durch Ungliicksfdlle, Misserfolge und Revolu-
tionen richtet.

Je mehr wir uns deshalb gegen diese Welt der Gemlits-
krifte verschliessen, desto abstrakter, freudloser, armseliger,
farbloser und drmer wird unser Leben, aber auch desto ge-
spaltener, gegensitzlicher, gespannter, angstbeladener und
unfreier. Denn diese Verdrdngung der Gemiitskrédfte heisst
zugleich Trennung von Bewusstsein und Instinkten, Geist und
Natur, Ideal und Wirklichkeit, die sich nicht nur bei den ein-
zelnen Individuen, sondern auch im gesellschaftlichen Leben
als Gegensitze zwischen den sozialen Gruppen geltend
machen.

Diese Spaltung heisst aber auch, dass die Gemiitskréifte
sich dem Zugriff des Bewusstseins mehr und mehr ent-
ziehen, dass sie autonom werden und eine Gefahr fiir die
rationale Ordnung bilden. Dies um so mehr, als sie infolge
ihrer Vernachldssigung primitiv, undifferenziert und unkulti-
viert bleiben. Dadurch erhalten sie einen zerstorenden und
revolutiondren Charakter und stellen sich in einen immer
schiarferen Gegensatz zu der rationalen Ordnung. Sie bilden
deshalb die dem rationalen Menschen unerkldrliche Quelle
plotzlicher Storungen des individuellen Lebens, der sozialen
Vorgidnge und des Weltfriedens.

Der Traum ist uns nur deshalb unheimlich, weil er alles
Zukiinftige, Ungeborene und Ungestaltete enthélt, und er ist
uns nur deshalb unverstdndlich, weil er viel reicher und
weiser ist als das Bewusstsein und weil er sich vorwiegend
auf die besondere Lage bezieht, in der wir uns befinden,
wiahrend sich das bewusste Denken auf Allgemeinheiten be-
schrankt. Seine Anspielungen sind uns nicht deshalb unver-
stdndlich, weil der Traum sinnlos wire, sondern weil das Be-
wusstsein zu dumm ist, seine Feinheiten zu erfassen und seine
bilderreiche Sprache zu verstehen. Der Traum deutet somit
an, welchen Reichtum wir aufgegeben haben, um der Zweck-
welt zu dienen.

Voraussetzungen der inmern Wandlung

Es erhebt sich daher die Frage, auf welche Weise wir
diese innere Welt und damit die Herrschaft liber die dusseren
Zwecke wiedergewinnen konnen..Dazu ist ein Dreifaches er-
forderlich: wir miissen die Verbindung mit dem Unbewussten
wieder herstellen, wir miissen lernen, im Seelischen objektiv
zu denken, und wir miissen die Verantwortlichkeit fiir unser
Unbewusstes iibernehmen.

Wir brauchen die Verbindung mit unserem Unbewussten,
um unsere wirklichen inneren Notwendigkeiten unterzuord-
nen, um uns selbst in sachlicher Weise zu lieben, damit
wir auch andere lieben konnen. Diese Vereinigung des Be-

Schweiz. Bauzeitung - 76. Jahrgang Heft 18 - 3. Mai 1958

wusstseins mit dem Unbewussten hat ihrerseits drei Aspekte:
wir haben die Verbindung des Intellekts mit dem Instinkt zu
suchen, um zu einer konkreten Verwurzelung in uns selbst
und zu einem festen Standpunkt in der Welt zu gelangen. Wir
haben ferner Ideal und Wirklichkeit wieder einander anzu-
nihern, indem wir auf die beschonigende Ideologie verzichten
und unseren Schatten akzeptieren, die praktischen Ideale der
Wirklichkeit aufnehmen statt der Phantasie, damit sie Fleisch
werden konnen. Wir haben schliesslich den Kontakt zwischen
dem Intellekt und den Gemiitskrdften, ndmlich der Empfin-
dung, dem Gefiihl und der Intuition zu finden, um ein ge-
schlossenes Ganzes zu werden, wobei sich zugleich der
Schwerpunkt unserer Existenz vom bewussten, abgesonderten
Ich zum allesumfassenden Selbst, vom Verstand zum Gemiit,
vom Wissen zum Gewissen und vom Niitzlichen zum Wert-
vollen verschiebt. Das Ergebnis bildet die Verwurzelung des
Einzelnen in sich selbst, die Entwicklung der eigenen Werte
und ihre Unterscheidung von den Kkollektiven Begriffen, die
Vereinigung des bewussten mit dem unbewussten Leben und
die Wiedergewinnung des Gewissens.

Damit lernen wir auch erst, sachlich zu denken, richtig
zu werten und sinnvoll zu handeln. Das bedeutet, dass wir
die ganze Wirklichkeit mit ihren Gegensédtzen anerkennen:
das Irrationale neben dem Rationalen, das Unwigbare neben
dem Wigbaren, das Unwahrscheinliche neben dem Wahr-
scheinlichen, das soziale Prinzip neben dem Leistungsprinzip.
Das bedeutet schliesslich zugleich die Anerkennung der
Wirklichkeit des Bosen und des eigenen Schattens in sich
selbst, als Voraussetzung der inneren Wandlung und der
Ueberwindung des wechselseitigen Misstrauens im sozialen
und politischen Leben. Objektiv denken heisst weiter An-
erkennung der Relativitdt des eigenen Standpunktes und der
Zusammengehorigkeit der sozialen Gegensidtze von Individua-
lismus und Sozialismus, von Fortschritt und Beharrung.
Schliesslich gehért zum objektiven Denken die Wiirdigung
des Transzendenten, Unbeherrschbaren, Numinosen, Gott-
lichen.

Die Ueberwindung der Zwangsldaufigkeit ist deshalb nur
moglich, wenn wir drittens die Verantwortung fiir unser Un-
bewusstes tibernehmen, das fiir die Ueberwucherung der tech-
nischen und wirtschaftlichen Zwecke sowie filir unsere Un-
personlichkeit und unser kollektives Verhalten verantwort-
lich ist. Diese Erweiterung des Verantwortungsbereichs setzt
zundchst die praktische Entdeckung der unbewussten Teile
unseres Wesens im Spiegel der andern voraus und im An-
schluss daran die Riicknahme der nach aussen projizierten
Inhalte in die eigene Seele sowie die Bereitschaft, die Gegen-
sdtze in uns selbst auszutragen. Daraus erwéchst der Ver-
zicht auf das Ueberwéiltigen der andern und das Opfern der
eigenen Triebhaftigkeit, der infantilen Anspriiche an die an-
dern und der Verantwortungslosigkeit.

Die Symbole als Schliissel

Der Schliissel zu dieser inneren Welt ist aber vom Schlis-
sel zur &dusseren Welt der Naturtatsachen sehr verschieden.
Er besteht nicht im Begriff, sondern im Symbol. Der Unter-
schied liegt darin, dass der Begriff ein rationales Zeichen ist,
das sich ausschliesslich an den Verstand richtet und deshalb
einen Tatbestand moglichst eindeutig und erschopfend er-
fassen soll, wiahrend das Symbol ein Bild oder Gleichnis dar-
stellt, das ein Verhalten und eine Entscheidung herausfordert
und sich deshalb an den ganzen Menschen richtet. Das Sym-
bol ist darum einerseits vieldeutig und seinem Gehalt nach
rational nicht erschépfbar, ermoglicht aber anderseits die
Wiederherstellung der Einheit des ganzen Bewusstseins, ein-
schliesslich des Gefiihls, der Empfindung und der Intuition. Es
bewirkt nicht bloss eine Bereicherung des Intellekts, sondern
des ganzen Menschen. Ein Beispiel bildet etwa der Ouroboros,
die sich selbst in den Schwanz beissende Schlange, die man
heute noch auf italienischen Grabméilern findet. Er vermit-
telt zundchst das Bild einer geschlossenen Bewegung, dann
des ewigen Kreislaufs, weiter der stdndigen Erneuerung, der
Ewigkeit, der Wiedergeburt u.s.f., ohne dass man seine
Bedeutung im Gegensatz zum linearen Begriff jemals er-
schopfen konnte.

Die Wirksamkeit dieser Symbole beruht darauf, dass
ihnen in der Seele bestimmte vererbte Moglichkeiten des
Verhaltens oder der Bereitschaft entsprechen, die C.G.Jung

269




als Archetypen bezeichnet. Die allgemeinste Erfahrung
dieser Art besitzt der Mensch wohl in den Archetypen
der Frau beim Manne und des Mannes bei der Frau

(die beide in sehr verschiedenen Varianten auftreten, z.B.
beim Mann als sog. Anima, als Sphinx, als grosse oder ver-
schlingende Mutter usw.). Die Anziehungskraft der Frau
(und umgekehrt) beruht deshalb nicht in erster Linie auf den
realen Eigenschaften der Tragerin, sondern auf dem «numi-
nosen» Charakter dieser Bilder von der Frau. Daher ist von
schicksalhafter Bedeutung, dass der Mensch sich selbst von
den Archetypen und damit auch von der Wirklichkeit, die
vom Bild verdeckt wird, zu unterscheiden weiss, weil er sonst
einer kritiklosen Faszinierung odér umgekehrt einer erklir-
lichen Desillusionierung verfallen kann. Die selbe Wirkungs-
weise gilt grundsétzlich, aber auf hoherer Stufe von den reli-
gidsen Symbolen. Bei diesen ist vor allem wichtig zu er-
kennen, dass es nicht auf ihre geschichtlichen Verkérperungen
ankommt, sondern auf ihre Verwirklichung in der eigenen
Seele. #

Die Kraft dieser Symbole ist jedoch nicht etwa konstant.
Sie kann wie die Instinkte verkiimmern, wie dies beim mo-
dernen, gespaltenen Menschen der Fall ist. Da ihm bewusste
Erfahrungen mit Symbolen im allgemeinen fehlen, wird er
héufig unerwartet vom Unbewussten her von deren Inhalten
uberfallen, erfdhrt Bewusstseinsverdnderungen und schliesst
sich dann plétzlich irgend welchen Bewegungen an. Der
grosste Teil der Sentimentalitit des modernen Menschen
néhrt sich aus unkontrollierten Energien, die solchen Bil-
dern entspringen. Der moderne Mensch muss deshalb den be-
wussten Umgang mit den Symbolen erst wieder lernen. Ihre
numinose Kraft muss erst wieder durch «aktive Imagination»
geweckt werden, in &dhnlicher Weise wie er wieder lernen
muss, Geflihle und Empfindungen zu haben und sie zu diffe-
renzieren, wenn er den Reichtum der inneren Welt entwickeln
will.

Die Wege zur neuen Welt

Daher stellt sich die Frage nach dem Weg zum Symbol
als Schliissel der inneren Welt. Grundsitzlich bestehen tau-
send Wege, weil «der Wind weht, wie er willy; deshalb gibt
es auch Kkeine Privilegierten, weil es sich hier nicht auf
Spezialleistungen, sondern auf eine Stellungnahme des gan-
zen Menschen ankommt. Die Fachleute brauchen darin keinen
Vorsprung zu haben. Der Theologe braucht keine persén-
liche religiose Erfahrung zu haben; der Psychologe keine
solche von der Seele als lebendigem Wesen, der Philosoph
braucht keine Lebensweisheit zu besitzen usw. Es kommt
nicht auf die Ideologie, sondern auf die Verfassung des Un-
bewussten an.

Es gibt hochstens bestimmte Voraussetzungen fiir die
Entfaltung des inneren Lebens. Das wichtigste ist die Be-
diirftigkeit, die Haltung der «Armut im Geiste». Der Siinder
ist ihr erfahrungsgemiss ndher als der Gerechte, als der
Phariséder theologischer, psychologischer, wissenschaftlicher
oder sozialer Schattierung. Eine zweite Voraussetzung be-
steht in einer positiven und produktiven Stellung zur inneren
Not. Das Leiden bleibt «das schnellste Pferd zur Vollkom-
menheity. Eine dritte bildet das Annehmen der gestellten Le-
bensaufgabe, inshesondere der Reifung, der Selbstidndigkeit
und des Verzichts auf die infantile Geborgenheit. Als vierte
Bedingung sei das Vertrauen in die eigenen inneren Krifte
genannt, das die Flucht in die Kollektivitit iiberwindet. Zu
ihm gehort der Mut zur Leere und zum Verzicht auf dic
Reize von aussen.

Grundsétzlich bestehen vier grosse Zuginge zum Sym-
bol, ndmlich die Konfessionen, die Natur, die Kunst und dic
systematische Individuation im Sinn von C.G.Jung. Die
Konfessionen sind an sich die grossen Hiiterinnen der Sym-
bole, und sie erfiillen diese Aufgabe auch heute noch, trotz-
dem unter dem intellektualisierenden Einfluss der Theologie
das Verstédndnis fiir die Bedeutung der Symbole und die Fi-
higkeit des personlichen Umgangs mit ihnen weitgehend ver-
loren gegangen ist. Das zeigt sich in der vielfach vertretenen
Auffassung, dass die «bloss» symbolische Auffassung der
religiosen Wahrheiten diesen ihre Wirksamkeit und ihren
Wahrheitsgehalt ndhmen. Denn dies bedeutet, dass man
ihnen aus einem falsch verstandenen Realismus heraus ihren
transzendenten Gehalt abspricht, wihrend doch gerade nach

270

einem Spruch von Silesius das Umgekehrte gilt: «Wird Chri-
stus tausendmal zu Bethlehem geboren und nicht in dir, du
bleibest ewiglich verloren», d.h. sie werden zu lebendigen
Kréften nur, soweit eine persénliche Stellungnahme mit der
ganzen Person stattfindet und sie auch das Bewusstsein
durchdringen.

Auch der Umgang mit der Natur kann zu einer Belebung
der symbolischen Bilderwelt fithren, wie vor allem der Magus
des Nordens, J. G. Humann, gezeigt hat, soweit er nicht nur
leibliche Ertiichtigung und Rekordbetrieb ist, sondern Ver-
senkung und Sammlung bedeutet. Ebenso sind echte Kunst
und Literatur Bewahrer von Symbolen, soweit sie nicht
blosse dsthetische Haltung bleiben, sondern die Bilder durch
ein psychologisches Verstdndnis zu einer Bildung der ganzen
Person fiihren.

Fir den modernen, gespaltenen Menschen hat dagegen die
Jungsche Psychologie einen neuen Zugang in der Form des
umfassenden Prozesses der Individuation geschaffen. Sie geht
auf eine systematische Aneignung von Inhalten des TUnbe-
wussten aus, um auf diese Weise durch eine neue Stufe der
Bewusstheit die Herrschaft {iber die Triebe und damit auch
uber die Zwangsldufigkeit der dusseren Michte anzustreben.
Sie erschliesst auf diese Weise alle Formen und Schichten der
Symbolik. Beginnend mit denjenigen der Triume und der
Mythologie fiihrt sie schliesslich zu einem lebendigen Ver-
stdndnis der Symbolik des Christentums. Sie befruchtet auf
diese Weise jede Art von Titigkeit, indem sie den Menschen
mit seinem schopferischen Urgrund verbindet, und fiihrt zu
einem unerhdrten inneren Reichtum, der vor allem der zweiten
Lebenshélfte des Menschen zu einer positiven Erfiillung ver-
bilft. Wenn auch dieser Weg der Individuation im allgemeinen
nicht ohne fremde Einfiihrung zuginglich ist, so steht er doch
grundséitzlich jedermann offen und erhilt insofern eine funda-
mentale Bedeutung, als er der Menschheit an Stelle der ver-
héngnisvollen Relativierungs- und Spaltungsprozesse die Hoff-
nung auf eine Erneuerung von innen heraus zeigt und ihr
so ermoglicht, einen festen Wurzelgrund zu finden, wo sie
glaubt, ins Bodenlose zu versinken.

Soll aber diese Neuwerdung nach innen und von innen
heraus von Dauer sein, so dringt sich eine Revision des her-
kdommlichen Bildungszieles auf. Denn dieses besteht in der
Anpassung des Individuums an das Allgemeine, Logische und
Normale, wie es der Dienst an der Gesellschaft, insbesondere
der. Dienst am Wirtschaftlichen und Niitzlichen erfordert. Ge-
bildet wird ausschliesslich der Intellekt. Die iibrigen seelischen
Féhigkeiten werden nur von aussen her im Sinne einer Dres-
sur beeinflusst. Das Ergebnis ist lediglich das Einhalten von
Verkehrsregeln, die man gewdhnlich als Kollektivethik be-
zeichnet, die aber in Wirklichkeit zu keiner Sublimierung, ja
nicht einmal zu einer Beherrschung der Triebe fiihrt. Im
Gegenteil, der dauernde Zwang zur Gleichférmigkeit fiihrt
zu einer Verstdrkung der Aggression und zur Ansammlung
revolutionérer Neigungen. Ausserdem ist dieser Dressurpro-
zess mit einer wachsenden Formalisierung des Menschen ver-
bunden; ndmlich mit einem Verlust an Originalitit und Pro-
duktivitdit sowie an Stérke des Charakters, an Bildung, an
Intuition und an Instinkt.

*

Eine wirkliche Menschenbildung, die zugleich eine innere
Befriedigung und eine Herrschaft iiber die unbewussten Krifte
ermoglicht, muss auf die Entwicklung der Personlichkeit als
Selbstzweck, aber in der Ehrfurcht vor dem Transzendenten
gerichtet sein: alle Fdhigkeiten sollen sich entfalten kénnen,
und alle Funktionen der Seele sollen vom Geist durchdrungen
werden. Dazu geniigt das blosse Wissen nicht, sondern es be-
darf des Einsatzes der ganzen Person. Nur dadurch ist eine
Wiederverbindung von Geist und Sittlichkeit, von Ideal und
Wirklichkeit, von Verstand und Gemiit, von Wissen und Ge-
wissen, von Teil und Ganzem, von Endlichkeit und Unendlich-
keit, von Gegenwart und Vergangenheit mdglich.

Dann erst entdecken wir wieder unsere eigene Sphire
und ihre Verbindung mit den kosmischen Kréften. Dann erst
fassen wir wieder Wurzel in unserer Natur, fiihlen uns als
Gegenstand der Fiirsorge, und das Religidose wird uns als per-
sonliche Erfahrung zum tédglichen Brot. Dann erst wird die
Person und die innere Welt wiederum gegeniiber dem Zweck,
den technischen Mitteln und dem Apparat zur Geltung
kommen.

Schweiz. Bauzeitung - 76, Jahrgang Heft 18 - 3. Mai 1953




	Ist die technische Entwicklung zwangsläufig?

