
Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 76 (1958)

Heft: 18: Der Ingenieur als Mensch vor dem Problem Technik: Vorträge der
Tagung des S.I.A. vom 8./9. März 1958 in Zürich

Artikel: Ist die technische Entwicklung zwangsläufig?

Autor: Böhler, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-63972

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-63972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


braucht auch finite, wie damals, lebendige Menschen, die
einen Einsatz wagen, und zwar nicht nur mit Geld, sondern
auch mit ihrer Person. Der Unternehmer, der Industrielle, der
Kaufmann, aber ganz besonders der Ingenieur muss im
politischen Betrieb wiederum vermehrt in Erscheinung treten.
Die Ausrede, ich habe keine Zeit, kann ich nicht gelten lassen,
denn sie verkennt die Reüienfolge der Dringlichkeiten. Die
Zeit für eine politische Betätigung muss gefunden werden, so

gut wie die Zeit zum Essen und zum Schlafen. Wir dürfen
diese hochwichtige Angelegenheit wirklich nicht nur den
Berufspolitikern, Gewerkschaftsfunktionären oder einigen «Ge-
schäftlimachern» überlassen.

Ich möchte nochmals betonen, dass unsere Wirtschaft
weitgehend von der Politik her bestimmt wird und die
Politik weitgehendmon Fragen menschlicher Haltung und
Einstellung abSIngt. Es geht einem ungefähr so gut oder so

schlecht, als man sich im Leben verhält und als man fähig
ist, aus dem Gegebenen etwas zu machen oder auch nichts
zu machen. Dastgilt sowohl für den Einzelnen wie für die
Gemeinschaft. Wichtig ist aber, zu bemerken, dass das Entscheidende

immer vom Menschen abhängt, und selbst in der
Gemeinschaft kann deçsEinsatz des einzelnen Menschen grosse
Wirkungen ausüben. Das gehört ja schlussendlich zur
Grundauffassung eineSlliberalen Wirtschaft, den Menschen in den

Mittelpunkt zu stellen. Daraus erwachsen dem Einzelnen
Aufgaben, Rechte und Pflichten. Auch die Achtung vor dem
Menschen besitzt hier einen Grundpfeiler. — Aus einer
solchen Lebenseinstellung erwächst dem Menschen aber auch
eine Verantwortung, der er sich nicht entziehen kann. Dabei
will ich mich auf die Verantwortung beschränken, die der
Einzelne den Gemeinschaften gegenüber trägt, deren Glied er
ist. Und auch diesen Betrachtungskreis will ichs einschränken,

und zwar auf das politische Gebiet. Auf diese
Verantwortung des Menschen, und zwar eines jeden von uns,
hinzuweisen, ist nicht überflüssig, weil ich immer wieder die
Feststellung machen muss, dass der Sinn für diese natürliche

Verantwortung weitherum nicht mehr vorhanden ist.
Man muss ihn aber erneut wecken, bestärken und pflegen,
denn davonhängt das Entscheidende für eine gesunde Politik ab.

Ich weiss aus nächster Nähe, dass die Politik nicht
immer den besten Namen hat. Viele Menschen nennen sie
schlecht und schmutzig und wollen deshalb mit ihr nichts
zuftun haben. Ja viele behaupten sogar, wer sich mit Politik
befasse, werde selber schlecht. Es gibt aber auch Leute, die
es verstehen, aus dieser Abneigung und aus diesem Vorurteil
gegenüber der Politik Kapital zu schlagen. Wenn es schon
wahr ist, dass es in der Politik oft nicht sehr schön zugeht,
so ist es doch noch viel schmutziger und verabscheuungs-
würdiger, mit den Schattenseiten der Politik Geschäfte zu
betreiben, die Abneigung der Bürger gegenüber der Politik
absichtlich zu fördern und einen Neutralisg|||||ttnd
Indifferentismus zu züchten, der unserer Demokratie abträglich
ist. Viel ehrlicher ist es, immer wieder die wahren
Zusammenhänge aufzudecken und dem Bürger zu sagen, dass aME
die viel geschmähte Politik eben mit den Menschen und den
menschlichen Einrichtungen zu befassen hat und dass diese
Politik von den Menschen selber gemacht wird. Ist es da
nicht verwunderlich, dass es in der Politik menschlich, oft
vielleicht sogar allzu menschlich zugeht?

Die PölfiSt ist wie jedes andere menschliche
Unternehmen so sauber oder so schmutzig wie die Menschen, die
sie betreiben. Wären wir Menschen fehlerlos und wollten SSeI

immer das Gute, dann brauchten wir überhaupt keine Politik,

dann herrschte eitel Friede unter den Menschen, und
jeder könnte sein eigengg|i|||n' und Meister sein. Leider
wird aber die Politik immer ihre igchattenseiten haben, und
gerade deshalb müssen wir uns als Staatsbürger mit ihr
befassen und in ihr aktiv mitarbeiten. Wenn wir dies nicht
tun und sie, wie ich schon erwähnte, den Berufspolitikern
und «Geschäftlimachern» überlassen, wird sie nur noch
schlechter oder sagen wir «anrüchiger». Nun ist aber Politik
nicht ein Ränkespiel von ehr- und amtssüchtigen Strebern,
sie ist auch nicht eine Kirchturms- oder Gewerkschaftsinteressen-Vertretung.

Politik im richtigen Sinne des Wortes ist
Staatskunst, sie||st das hohe Streben der menschlichen
Gesellschaft im Bereich eines Staatswesens, die allen
Menschenrechten entsprechende Form zu geben, und zur
Mitarbeit an dieser Formgebung wäre: ganz besonders der
Ingenieur berufen.

Hinter dem Ofen sitzen und über das Parlament und
seine Misswirtschaft «schimpfen» ist nicht Schweizerart. Der
echte Demokrat stellt sich vor das Haus, sagt seine
Meinung, hört auch diejenige des Nachbars oder auch seines

politischen Gegners an und urteilt erst dann, wenn er eine
bessere Lösung sieht und auch gewillt ist, sie durchzuführen,
auch wenn sie persönliche Opfer von ihm erfordert. Kritik
kann im demokratischen Staatswesen eine belebende Kraft
sein; aber nie soll man niederreissen, bevor man einen klaren
Plan zum Neubau vorlegen kann. Das nenne ich aufbauende
Politik; das nenne ich dienen am Volk und Vaterland, und
deshalb forderelreh bei jeder Gelegenheit unsere Stimmbürger,

alt und jung, auf, trotz eventuellen Enttäuschungen,
die sie etwa In der Oeffentll&bkeit oder in der Politik
erfahren haben, den Glauben an das Volk und die Behörden
nicht zu verlieren, sondern Haren mehr Vertrauen
entgegenzubringen.

Sehr verehrte Anwesende, es ist ein stolzer Titel, Bürger

einer Demokratie zu heissen; aber nur der verdient ihn
jzgg'tragen, der Ma vergisst, dass in der Demokratie grosse
Rechte mit ebenso grossen Verpflichtungen unlösbar
verknüpft sind. In diesem Sinn muss man darauf zählen können,
dass ein Mann, der sich mit Politik befasst, auch ein
vorbildlicher Bürger sei. Es gibt doch wirklich nichts
Schöneres, denn als freier Sohn eines freien Landes selbstbe-
wusst und eigenwillig das Landesschicksal mitbestimmen
zu können, einer gottbegnadet schönen Heimat sein bestes
Könnemund Trachten zu verschreiben.

Es soll deshalb stets unser höchstes Gebot sein, unser
Staatswesen auf dem Wege des sozialen Fortschritts zu halten,

alle gutgesinnten Kräfte einzuspannen, um es pflicht-
bewusst und ehrenhaft zu führen. Im gegenseitigen
Verstehen und Schätzen, in der Hingabe für das Ganze, ohne
Ueberhebung und Eigennutz, in der Offenheit der Tat und
im Denken, in der strengen und gerechten Handhabung und
Befolgung demokratischer Rechte und Pflichten, darin liegt
die Kraft und die Zukunft unseres Landes. In diesem Sinn
und G|l|$[mussen wir an die wichtigen Aufgaben des Staates
herantreten. Dazu braucht es alle gutgesinnten- Eidgenossen;
es braucht grai besondern unsere tüchtigen Ingenieure, die
gewillt sind die Verantwortung mitzutragen, die nur das
eine Ziel im Auge haben, Land und Volk zu dienen, die es

wert sind, dass wir uns für sie einsetzen. Deshalb rufe ich
Euch zu: Jeder helfe, hilf auch Du die Verantwortung
tragen!

Adresse des Verfassers: Ernst Studer, Nationalrat, Sonnenweg 9, Burgdorf.

Ist die technische Entwicklung zwangsläufig?
Von Dr. Eugen Böhler, Professor fw'NationalökonomlesFinanzwiiSscriaft und Statistit^Si der ETH, ZüWcHl

Das Wesen der Zwangsläufigkeit
Was die Menschheit heute am stärksten beunruhigt, ist

die Zwangsläufigkeit der technischen Entwicklung, una zwar
gilt dies bezeichnenderweise für die breiten Massen fast
ausschliesslich gegenüber der militärischen Technik. Dort wird
ihnen bewusst, dass Wissenschaft und Technik der
Kriegführung Waffen geliefert haben, die im Falle ihrer Anwendung

zu einer weitgehenden Selbstzerstörung der Menschheit
führen müssen. Sie stellen zugleich aber auch fest, dass die
bisherigen Versuche einer bewussten Kontrolle der Ent¬

wicklung auf dem Wege der internationalen Verständigung
zu keinem Ziel geführt haben, und sie ahnen dunkel, dass
sie bei der heutigen Verfassung des Menschen zu keinem Ziel
führen|||5nhen. Neben dem wachsenden Optimismus in bezug
auf die technischen Möglichkeiten der Menschheit entwickelt
sich deshalb ein Gefühl der Ohnmacht und des Ausgeliefertseins,

das der rationalistischen Erwartung widerspricht,
wonach der Mensch die Herrschaft über die Welt in seiner Hand
habe.

Schweiz. Bauzeitung • 76. Jahrgang Heft 18 ¦ 3. Mai 19S8 265



In Wirklichkeit ist die Zwangsläufigkeit der Entwicklung
eine Erscheinung, die sich auf allen Gebieten der Technik

und des menschlichen Kulturapparates zeigt. Denn sie ist
nur ein anderer Ausdruck für die Tatsache, dass sich alle
technischen Einrichtungen und äusseren Organisationen der
Menschheit eigengesetzlich oder autonom nach eigener Logik

Entfalten, dass sie also den Bezug auf die inneren Bedürfnisse

und Werte des Menschen verloren haben und sich
deshalb auch der menschlichen Kontrolle entziehen. Denn ethische
Handlungen können nur von Individuen, niemals aber von
äusseren Organisationen oder deren Organen ausgehen. Die
Zwangsläufigkeit bedeutet darum zugleich, dass die moderne
Welt den Kontakt mit dem Gewissen verloren hat, weil die
inneren Normen durch die Interessen, d.h. die Nützlichkeit
und Wirtschaftlichkeit, ersetzt worden sind und an Stelle der
Gemütswelt die Zweckwelt getreten ist.

So erweist sich die Zwangsläufigkeit der Kriegstechnik
nur als ein Spezialfall einer viel allgemeineren Zwangsläufigkeit.

Diese bedeutet eine viel ernstere Gefahr. Zwar sind sich
die breiten Massen des Volkes und besonders der Gebildeten
dieser Gefahr deshalb nicht bewusst, weil ihnen durch die
Gewohnheit das kolleraive Zweckleben und die Herrschaft des
Apparates so zur zweiten Natur geworden ist, dass sie diesen

Zwang nicht mehr entbehren können, ähnlich wie sich
ein guter Bauer mit seinen verschafften Muskeln in einem
bequemen Stuhl nicht wohlfühlen kann. Zudem haben wir die
Erfahrung mit unseren seelischen Bedürfnissen des inneren
Menschen so sehr verloren, dass wir gar nicht mehr wissen,
was innere Befriedigung unserer tiefsten GemütSKräfte und
Instinkte, was menschliches Glück seta könnte. Alle die
technischen Vorkehrungen, gesellschaftlichen Normen und die
menschlichen Vorschriften, die unser Leben kanalisieren, sind
uns wie ein seelischer Schuppenpanzer angewachsen, so dass
wir uns ohne sie nackt und hilflos vorkommen.

Wir empfinden die militärtechnische Zwangsläufigkeit
nur deshalb so stark, weil der Mensch auf diesem Gebiet
den Auswirkungen seiner eigenen Schöpfungen nicht mehr
ausweichen kann, sondern gezwungen ist, das Problem zu
Ende zu denken. Es wird sich aber erst dann als lösbar
erweisen, wenn wir eingesehen haben, dass die gleiche
Zwangsläufigkeit für alle Gebiete der Technik und Kultur gilt und
wir die allgemeine Ursache dieser Tatsache ergründet haben.

Die Entstehung einer solchen Zwangsläufigkeit können
wir heute am Beispiel des Automobilismus studieren. Dieser
ist ursprünglich aus dem gesunden Bedürfnis nach
Unabhängigkeit und Selbständigkeit des Einzelnen, nach einem
Gegengewicht zu der passiven und abstrakten Tätigkeit der
meisten Berufe sowie nach einem unmittelbaren Kontakt mit
der Natur enstanden. Aber in seiner Endwirkung macht er
das Leben in unseren Städten, Dörfern und Kurorten durch
Lärm, Staub und Gift unerträglich, zerstört unsere
Landschaft, schädigt die Gesundheit der Besitzer, bewirkt ferner
Jahr für Jahr Hekatomben von Toten und Verwundeten und
macht überdies seinen eigenen Verkehrszweck illusorisch;
hat man doch berechnet, dass heute der durchschnittliche
amerikanische Stadtbewohner die vierfache Zeit braucht, um
zu seinem Arbeitsort zu gelangen, als im Jahre 1929, nicht zu
reden von der schlechten Ausnützung der Wagen und der
Störung des übrigen Verkehrs, die für die Gesamtheit das
Automobil in seiner heutigen Form zum unrationellsten
Verkehrsmittel machen. Trotz dieser Opfer an Blut, Gesundheit,
Zeit und Geld ist es bisher den Behörden keines Landes
gelungen, mit diesem Problem fertig zu werden, weil seiner
Lösung die triebhafte Unbewusstheit der Menschheit, der
rücksichtslose Individualismus, das masslose Geltungsbedürfnis
der beteiligten und der aufstrebenden Schichten, die Verfilzung

der Interessen der beteiligten Berufsgruppen und die
Trägheit alles Existierenden entgegenstehen.

Ganz ähnlich verlffit es sich mit der Verschmutzung der
Gewässer durch die Abfälle der Städte und der Industrie, und
Aehnliches;w}rd sich auch bei der Atomenergie ergeben, wo
man mit der gleichen kollektiven Sorglosigkeit die
Nebenwirkungen bagatellisiert, bis sie nachher praktisch nicht mehr
unter Kontrolle gebracht werden können.

Poch sollen diese technischen Beispiele nicht vervielfacht

werden, weil es sich zeigen wird, dass es nicht die Technik

im üblichen Sinne des Wortes ist, die für diese Entwicklung
verantwortlich ist, sondern die Projizierung der inneren

Bedürfnisse des Menschen nach aussen und die triebhaften

Zustände der Menschen. Als ein Beispiel, das dem Menschen
schon näher liegt, sei die Entwicklung des modernen Betriebs
in Produktion, Verteilung und Verwaltung im Gefolge der
industriellen Revolution genannt, durch welche die gewachsene

Gesellschaft, die Familie, die Nachbarschaft und neuerdings

die Nationen aufgelöst werden und eine im Prinzip
ganz rationale, anonyme und labile Massengesellschaft
geschaffen worden Ist, die nur noch durch Interessen
zusammengehalten wird und nach Interessengruppen organisiert ist.
Da in dieser Gesellschaft die persönliche Ethik und das
Gewissen mehr und mehr ausgeschaltet wird, bilden die
Konflikte dieser autonomen Interessen das Kernproblem der
modernen Demokratien.

Noch allgemeiner spaltet sich unsere Kultur in die grossen
BerSche der Technik, der Wirtschaft, des Militärs, der

geistigen Nachrichtenmittel, von denen jeder Anspruch auf
völlige Autonomie erhebt. Daher wird das Denken des
einzelnen Menschen durch die gegensätzlichen Anforderungen
dieser Gebiete immer mehr aufgespalten und relativiert, weil
er einer Fülle sich widersprechender Ansprüche, Auffassungen,

Postulate und Beeinflussungen ausgesetzt ist. Darum
wird er von kollektiven Dressaten bis in die letzte Faser
seines Wesens durchsetzt, während seine seelische Substanz,
sein innerer Reichtum und seine Persönlichkeitswerte immer
mehr abgebaut werden und er ausserstande ist, eine Ko-

¦ Ordination dieser verschiedenen Wertungen herbeizuführen.
Deshalb kann nur noch der Staat eine äusserliche Koordination

bewirken, die aber notwendigerweise den Einflussbereich
des Staates und der Politik auf Kosten des persönlichen und
privaten Lebens immer mehr ausdehnt.

Es kann auch keinem Zweifel unterliegen, dass sich diese
Zwangsläufigkeit seit dem Ersten Weltkrieg stark beschleunigt

hat. Ansätze zu den heutigen Tendenzen und Spaltungen
der Gesellschaft waren zweifellos schon damals vorhanden.
Aber die Entwicklungen auf dem Gebiet der Politik, der
Wirtschaft und des sozialen Lebens waren viel offener und der
menschlichen Beeinflussung zugänglicher. In der äusseren
Politik waren überraschende Verbindungen von Mächten möglich;

in der Wirtschaft bestanden die verschiedensten
Lebens- und Betriebsformen nebeneinander, und in der Sozialpolitik

hatten die Ideen noch einen viel grösseren Einfluss.
Seit 1914 sind dagegen die Staaten in bisher unerhörter Weise
zur Zentralisierung und zum Zusammenschluss gedrängt worden.

Gleichlaufend damit ist der Einfluss der Politik gestiegen
und der private Kulturbereich immer mehr eingeschränkt

worden. Die Bedeutung von Technik und Wirtschaft im
Gesamtbereich menschlicher Kultur hat sich verstärkt. Die
staatliche Politik wurde immer mehr auf die Steigerung der
technischen Leistungsfähigkeit und der wirtschaftlichen
Produktivität ausgerichtet, so dass auch die soziale Gruppierung
fast ausschliesslich nach Unternehmern und Arbeitern erfolgt.
Nützlichkeit und Wirtschaftlichkeit sind zu den obersten
Maximen nicht nur der Einzelnen, sondern auch der Staaten
geworden.

Dadurch hat sich die Zwangsläufigkeit wie eine Stufenrakete

potenziert. Die unterste Stufe bildet die Faszination
der technischen Naturbeherrschung. Darauf baut sich das
grenzenlose Erwerbsstreben der Privaten, das ebenso
grenzenlose Produktivitätsstreben des modernen Wohlfahrtsstaates
und schliesslich der technisch-ökonomische Wettbewerb
zwischen West und Ost, der zugleich eine Konkurrenz der
Wirtschaftssysteme der Marktwirtschaft und Planwirtschaft
bedeutet. Er scheint die Nationen immer ausschliesslicher unter
die Zwangsläufigkeit der technischen Mittel zu zwingen.

Die psychologischen Wurzeln
''Damit ergibt sich schliesslich die Frage, woher die eigentliche

Triebkraft dieser Zwangsläufigkeit stammt und wodurch
diese produktiven Kräfte zur Zerstörung gedrängt worden
sind. Die Antworten darauf sind bekanntlich ausserordentlich
verschieden. Die einen suchen die treibenden Kräfte in der
Technik selbst, die andern im kapitalistischen Wirtschaftssystem,

wieder andere in gewissen bösen Eigenschaften des
Menschen.

Dass die Technik selbst eine Tendenz zur Zwangsläufigkeit
in sich trägt und sich diese in den letzten Jahren

beschleunigt hat, kann wohl keinem Zweifel unterliegen. Aber
die Technik bezieht ihre Kräfte zum kleinsten Teil aus eigenen

Prinzipien und diese erklären nicht die Angst, die den

266 Schweiz. Bauzeitung ¦ 76. Jahrgang Heft 18 ¦ 3. Mal 1958



technischen Fortschritt begleiœt. Ebenso trägt die
Erwerbswirtschaft eine Besegjgunigungstendenz in sich. Das selbe ist
aber auch vom verwirklichten Sozialismus zu sagen. Die
eigentliche Quelle ist dagegen im Menschen selber zu suchen;
aber nicht in einer bestimmten bösen Eigenschaft, die durch
eine bessere kollektive Moral beseitigt werden könnte.

Die Ursache der Zwangsläufigkeit ist nämlich viel
allgemeiner und gefährlicher, als die meinen Erklärungen
annehmen. Sie liegt in der unbewusst vollzogenen Projektion
unserer inneren Bedürfnisse und Werte nach aussen in der
Form äusserer Zwecke, so dassjoiese uns als objektive Mächte
entgegentreten und uns ihnen hörig machen, weil wir iwS||
mehr wissen, dass diese Zwecke unsere eigenen Geschöpfe
sind. Sie haben unsere inneren Kräfte schon so geschwächt,
dass wir ohne bewusste Anstrengung nicht mehr fähig sind,
die verlorene Herrschaft wieder zurückzugewinnen.

Der moderne, unkritische Realist hat nämlich keine
Ahnung mehr, dass die äussere Wirklichkeit mit Zeit, Raum
und NaturgesetzEehkeiten eine Konstruktion des menschlichen
Geistes aus Zeichen und Begriffen ist, und zwar nicht im
Sinne einer Abbfjfiung, sondern in dem eines künstlichen
Systems, das sich dieser mit Hilfe des Koordinatensystems der
menschlichen Sinne erschafft. Zeit und Raum, ja auch die
ganzen NaturgesetzefSind deshalb nicht objektive Tatsachen,
sondern Konstruktionen unseres Geistes. Objektiv sind nur
einige Strukturkonstanten, während das übrige aus wechselnden

Hypothesen besteht.
Aber auch alle unsere materiellen und geistigen

Lebensbedürfnisse geben zu solchen Projektionen Anlass. Wir
projizieren sie alle auf äussere -Göter, wie Nahrungsmittel oder
Kleider, oder auch auf abstrakte Dinge, wie das Geld oder
den Staat. Dadurch entsteht erst die ganze Welt der objektiven

Zwecke, die wir schliesslich mitSaÜgemeinen Begriffen
in den grossenElruppen der Technik, der Winfcachaft, des
Staates, der Wissenschaft und der allgemeinen Kultur
zusammenfassen.

Der Absicht nach jsind alle diese Dinge MitteltjSir Befriedigung

unserer Lebensbedürfnisse, nämlich Mittel zur Betätigung

unserer Instinkte und Triebe und zur Verwirklichung
unseres Glücks. In WirÄchkeit bringt uns jeder äussere
Zweck in seine Abhängigkeit, genau so wie wir jedem unserer
Triebe hörig werden können. Denn die Erreichung jedes
äusseren Zwecks setzt die Erfüllung objektiver Bedingungen
voraus, denen wir uns unterwerfen müssen, Opfer an Zeit
und Energie und damit Opfer an andern Bedürfnissen. Die
Technik kann diese Opfer verringern; aber mit der Technik
entstehen zugleich neue Bedürfnisse, so dass die SummegÉJ||
Opfer wahrscheinlich konstant bleibt.

Ausserdem tritt eine eigenaEÜge Akzentverschiebung «Ss
weil wir zur Erreichung der einzelnen Zwecke auf die
unmittelbare Befrfeaigung unserer Bedürfnisse verzichten müssen.

Die Zwecke erhalten einen selbständigen Wert. Sie
werden Selbstzweck, d. h. wir vergessen, wofür wiliteigent-
lich die Zwecke verfolgen und die Mittel dafür ansamn||Ë||l
Dies gilt vor allen Dingen vom Geld, das an sich ganz wertlos

ist und nur wertvoll wird durch die innere Befriedigung,
die man davon ableitet. Trotzdem wird der Gelderwerb ein
abstraktes Ziel, das den Menschen ganz in seinen Dienst
stellt. Das Eigentum wird ein Teil von uns, der sich uns
dienstbar macht. Das gilt auch für jedes Geschäft, jeden
Beruf, jedes Haus, jeden Gebrauchsgegenstand. Der Diktator
wird von den beherrschten Massen, der P<flj|iker von seinen
Wählern, der Wissenschafter von seinem System abhängig.
Welch unfreie Stellung die sog. Selbständigerwerbenden
haben, zeigt die tägliche Erfahrung.

Auf diese Weise lösen sich die objektiven menschlichen
Zwecke und technischen Mittel von den unmittelbaren
Bedürfnissen, denen sie eigentlich dienen sollten. Sie entwickeln
sich zwangsläufig nach ihren eigenen logischen Gesetzen und
haben die Tendenz, das ganze Leben in ihren Dienst zu stellen.

Die militärische Technik bestimmt immer ausschliesslicher

die Staatenbildung, die Verkehrstechnik das öffentliche
Leben, die Produktionstechnik das private Leben, die
Nachrichtentechnik das geistige Leben und die Wissenschaft die
seelische Struktur des Menschen, indem sie die Gemütsseite
immer mehr ausschaltet.

Ebenso wie im persönlichen Leben die einzelnen Triebe
dazu neigen, die ganze Person zu überfluten und nur mühsam
vom Ich in Schranken gehalten werden können, so streben?

auch alle objektiven Zweckbereiche der Kultur, das ganze
Leben in ihren Dienst zu stellen. Da sie sich ausserdem vom
inneren Bedürfnis ganz gelöst haben, bleibt nur noch der
Staat als Instanz übrig, der sie in ihren Schranken zu halten
vermag. Dadurch entsteht ein potenziertes Wachstum des
Staates]»md eine immer stärkere Politisierung unseres
persönlichen Lebens.

Der Staat als Sammelpunkt
Dadurch wird der Staat der Sammelpunkt aller

Zwangsläufigkeit, nachdem dies vorübergehend die Wirtschaft und
das Geld gewesen war. Alle äusseren Zwecke gipfeln
deshalb jetzt im Macht- und Wohlfahrtsstaat. Aber ihm gelingt
weder die Koordination noch die Zähmung der
Zwangsläufigkeit, weil er selbst Gegenstand einer starken Projektion
ist, nämlich der ethischen Bedürfnisse, und deshalb weitgehend

zum Religionsersatz geworden ist. Je kraftloser und
passiver nämlich infolge der Ueberwucherung der Zweckwelt
das einzelne Individuum geworden ist, desto stärker erwartet
es alle ethische Entwicklung von äusseren Mächten, von der
Erziehung, vom Wohlstand und schliesslich vom Staat, d. h.,

||l|||lflaubt, die erforderliche Anpassung des ethischen Fort-
||jg|ÈIttes an den technischen Fortschritt könne durch eine
Aenderung des Wirtschaftssystems erreicht werden, die es
der Notwendigkeit der inneren Wandlung entheben soll, da

Bgjglals Folge der äusseren Umgestaltung erwartet wird. Damit
tritt an Stelle der EKhik die Staatsraison, das objektivierte
Interesse des idealisierten Staates, der scheinbar nur noch

|j|||snünftiger gestaltet werden muss, damit die vollständige
Harmonie zwischen den Staaten und innerhalb der Staaten
verwirklicht werden kann.

Man übersieht aber, dass der Mensch mit seinen Idealen
auch seine zerstörenden Neigungen und seine schlechten
Eigenschaften nach aussen projiziert, nämlich vor allem
auf die Menschen, mit denen er in einem objektiven Gegensatz

steht. Denn die einzige allgemeine Wirkung der kollektiven

Moral besteht darin, dass sich der Mensch verstellt,
seine kollektiv missbllligten Eigenschaften ins Unbewusste
verdrängt und sich im eigenen Bewusstsein ein Idealbild von
sich selbst entwalfkelt, das er den andern als Ideologie
vorsetzt. Dies hat zur Folge, dass unsere schlechten Eigenschaften

uns unbewusst bleiben und auf die andern projiziert werden.

Daher hält sich der Mensch ohne weiteres für gut,
vernünftig und gerecht, die andern dagegen, soweit er in einen
Konflikt mit ihnen kommt, für böse, unvernünftig und
ungerecht. Aus diesen Gründen werden die kollektiven Konflikte
unlösbar, weil der Mensch infolge dieser Projektion den
andern mit einem abgrundtiefen Misstrauen begegnet, das
eigentlich seinen eigenen bösen Trieben gilt. Solange er diese
Projektion seiner eigenen unbewussten Tendenzen auf die
andern nicht durch eine innere Wandlung beseitigt, solange
bleiben die kollektiven Konflikte auf nationaler wie auf
internationaler Ebene unlösbar. Der Sachverhalt liegt deshalb
gerade umgekehrt, als gewöhnlich angenommen wird: nicht
der technische und wirtschaftliche Fortschritt bringt die
moralische Entwicklung mit sich, sondern der technische
Fortschritt führt nur dann nicht zur Selbstzerstörung, wenn
ihm die moralische Wandlung parallel geht.

Die innere Wandlung ist aber auch deshalb unumgänglich,
weil die Menschheit unter der Herrschaft der objektiven

Zwecke fast ausschliesslich den Intellekt gepflegt hat, während

die übrigen seelischen Fähigkeiten, die Empfindung, das
Gefühl und die Intuition immer mehr vernachlässigt und
verachtet worden ist, obschon in ihnen das eigentliche Kulturerbe
liegt. Die dadurch eingetretene Spaltung im Menschen
zwischen Bewusstsein und Unbewusstem, Zweckwelt und Gemütswelt,

Wissen und Gewissen hat jedoch verhängnisvolle Folgen.

Der mangelnde Kontakt des modernen Menschen mit
seiner Instinktwelt bringt ihn um seine innere Befriedigung,
weil das menschliche Glück nur aus der Pflege der Gemütswelt

und der Instinkte erwachsen kann, sofern sie der
Kontrolle des Geistes unterstellt werden. Er wird verwirrt, weil
das Denken nur Gesichtspunkte, aber keinen Standpunkt
vermittelt. Daher das Durcheinander der Auffassungen und
Masstäbe und der dauernde Ruf nach einer gemeinsamen
Idee, nach einer einheitlichen Ueberzeugung oder nach dem
starken Mann. Diese Erwartungen sind aber völlig illusionär.
weil kein äusserer Zweck die innere Befriedigung ersetzen
kann.

Schweiz. Bauzeitung ¦ 76. Jehrgeng Heft 18 • 3. Mai 1958 267



Ausserdem entziehen sich die vernachlässigten Gemütskräfte

der bewussten Beeinflussung. Sie bleiben primitiv und
brutal, so dass sich unter dem Deckmantel der Ideologie die
Triebe ungehemmt auswirken können und die Triebfeder für
die zerstörenden Kräfte bilden. Da ferner der gespaltene
Mensch keinen eigenen Standpunkt mehr hat, so verfällt er
ganz dem Geltungsstreben und richtet sich ausschliesslich
nach kollektiven Masstäben. Er wird deshalb der Spielball
der öffentlichen Meinung, der Propaganda, der Reklame und
der Mode, und damit der Spielball der kollektiven Drahtzieher.

Dazu kommt, dass di|||sittlichdnj und religiösen Bedürfnisse

sowie das Gewissen verkümmern, und so der einzelne
Mensch nicht mehr imstande ist, die verschiedenen äusseren
Zwecke zu überblicken und in eine menschliche Rangordnung
zu bringen. Der ethische Einfluss des Einzelnen wird immer
geringer, und an dessen Stelle treten das kollektive Vorurteil
sowie die Staatsraison, die den Einzelnen nur noch als Backstein

behandeln. Daher ist der moderne Mensch gewissenlos
geworden und kennt nur noch Interessen, denen die menschlichen

Werte ungehemmt geopfert werden, wie wir dies früher
gezeigt haben.

Die triebhafte Unbewusstheit als letzte Ursache

So bildet die vom Bewusstsein unkontrollierte, aber durch
Ideologien verdeckte Triebhaftigkeit die eigentliche Ursache
der Zwangsläufigkeit der technischen Entwicklung, und zwar
liegt die Gefahr darin, dass der Mensch infolge seiner
Unbewusstheit die eigentliche Ursache und die eigene Verantwortlichkeit

nicht erkennt und deshalb nach Lösungen sucht,
welche diese verhängnisvolle Entwicklung verstärken. Diese
sind z. B. die Zentralisierung der Wirtschaft und die Konzentration

des Staatensystems, wie wir es gegenwärtig in Europa
erleben. Durch sie wird notwendigerweise die Zwangsläufigkeit

der Entwicklung und die Herrschaft des Apparates
verstärkt.

Darum müssen wir abschliessend die im Titel aufgeworfene

Frage in dem Sinn durchaus bejahend beantworten, dass
die technische Entwicklung im genannten umfassenderen Sinn
zwangsläufig bleibt und politisch offensichtlich irgend einer
Form der Diktatur und der Selbstzerstörung zutreibt|||||§!
lange der Mensch im Gewebe seiner Unbewusstheit den Trieben

verhaftet ist und diese Abhängigkeit nicht durch innere
Wandlung und eine neue Stufe der Bewusstheifipiberwindet.
Denn es ist nicht die'Technik als solche, welche die
Zwangsläufigkeit begründet, sondern es sind unsere unbeherrschten
Triebe, die sich aller äusseren Mittel unserer Kultur bemächtigen.

Diese Dämonisierung ist möglich geworden, weil wir
gespalten sind, weil unser Bewusstsein sich von den Trieben
gelöst hat und unseren blutleeren Idealen und Ideologien ein
primitives und verwildertes Gemütsleben gegenübersteht^^®
unserer Illusion, die Natur zu beherrschen, haben wir nicht
bemerkt, dass sie uns überlistet hat und wir «Narren der
Natur» geworden sind, d.h. dass sie uns durch die Mächte des
Unbewussten in stärkerer Sklaverei hält als je.

Voraussetzungen einer Beherrschung der Technik
Die erste Voraussetzung unserer Befreiung bildet deshalb

die Erkenntnis des Umfangs unserer kollektiven Abhängigkeit,
über die wir uns durch die Illusion unseres Individualismus

hinwegtäuschen. Denn dieser bedeutet nur die Freiheit
von fremdem Zwang, während wir dem inneren Zwang der
Triebe, der Gewohnheiten und der äusseren UmMSnde um so
stärker unterworfen sind. Kollektiv bedingt sind zunächst
auch unsere natürlichen und geistigen Instinkte, die
unbewusst unser ganzes Verhalten bestimmen und den grossen
soziologischen Gruppierungen in den Konfessionen, in der
Weltanschauung und in der Politik zugrunde liegen.

Kollektiv abgängig sind wir durch unsere Erbanlagen
und durch unseren Charakter, der durch das familiäre,
gesellschaftliche und berufliche Mifilu geformt wird. Eingebettet
in das Kollektiv sind wir ferner durch unsere Sprache, die das
Gedächtnis der Menschheit darstellt und uns zwingt, in den
Kategorien unserer Umgebung zu sprechen und zu denken.
Selbst unsere wissenschaftliche Ueberzeugung ist grossenteils
nicht durch den Wahrheitsgehalt, sondern durch den Zwang
der Sprache bedingt, da wir den Hauptteil unserer Kenntnisse
von andern annehmen müssen und nur einen verschwindend

kleinen TeUjwirklich nachprüfen können. Die meisten unserer
Urteile über PoMik, Wirtschaft, Ethik, Kunst und
Weltanschauung beruhen deshalb nicht auf Sachkenntnis, und in den
spezialisierten Wissenschaften ist es nicht wesentlich anders,
weil es nur ganz wenigen überragenden Naturen gelingt, den
Zwang des kollektiven Denkens zu durchbrechen. Dazu kommt
noch der eingangs gesclSäerte Zwang des ganzen
Kulturapparates, der Technik, der Wirtschaft, des Staates, der
Nachrichtenübermittlung, des Militärs, die jeden einzelnen von uns
vor zwangsläufige Situationen stellt, so dass auch führende
Persönlichkeiten höchstens den Charakter von Weichenstellern
spielen, ohne die Konsequenzen der einzelnen Alternativen wirklich

zu kennen. Darum kann es keinem Zweifel unterliegen,
dass die sog. individuelle Freiheit in ihrer naiven Form eine
Selbsttäuschung des Bewusstsetas ist.

In bezug auf die Intensität des kollektiven Zwangs
besteht deshalb zwischen Ost und West nur noch ein geringer
Unterschied. Die einzelnen Individuen sind im Westen
differenzierter und der Zwang wird auf uns vorwiegend durch
gesells^^^Ähe Mächte, im Osten durch den Staat ausgeübt.
Allerdings ist die Aufrechterhaltung der persönlichen Freiheit
nicht nur politjsgjh, sondern auch ethisch von eminenter
Bedeutung. Aber die Freiheit kann ebensosehr durch den
individualistischen Kollektivismus wie durch den staatlichen
zerstört werden, weil der Individualist gewöhnlich auf Kosten
der Unfreiheit anderer lebt und dadurch den Zusammenhalt
der Menschen schwächt. Ebenso führt der Individualismus
infolge der passiven Haltung der Einzelnen von selbst zum
staatlichen Kollektivismus.

Damit diese Einsicht in unsere Knechtschaft nun aber
|||b|ËWiedergeburt als freie, heile und ganze Individuen führe,
brauchen wir wenigstens die Vision des Menschen, den wir
unter unserer Zweckwelt begraben, eine Ahnung des
Paradieses, das wir hinter uns gelassen haben und jetzt
fälschlicherweise als technische Phantasie in der Zukunft suchen. Zu
diesem Zweck sollte man den Reichtum des verdrängten und
verachteten Gemüts- und Instinktlebens schildern können, der
einzig das Glück des Menschen begründen kann, kurzum man
sollte den «Schatz im Acker» oder das «Gold auf der Strasse»
wenigstens andeutungsweise zeigen können, an dem der
moderne Zweckmensch ahnungslos vorbeigeht.

Die Vision des inneren Reichtums

Aber das ist auf den ersten Blick ein ebenso hoffnungsloses

Unterfangen, weil das Zweckdenken diese elementare
Kraft der menschlichen Seele fast ganz verschüttet hat,
eigenartigerweise am stärksten bei den sogenannten Gebildeten.

Denn das Zweckdenken trocknet den Menschen innerlich

aus. Er lebt ausschliesslich in leeren Begriffen und
leblosen Formeln, die an sich für die Zweckwelt angemessen sind,
die er aber mehr und mehr auch auf die innere Welt anwendet

und sich deshalb zum blossen Gespenst macht.

Um aber die Realität des inneren Reichtums nachzuweisen,

mussten wir im Grunde den ganzen Schutt, den die
Zweckwelt darauf geworfen hat, wegräumen. Wir mussten
den verbohrten Rationalisten zeigen, dass die übliche natur-

^^Knschaftliche Auffassung der Welt als Kausalzusammenhang

keine Realität, sondern eine Konstruktion des menschlichen

Geistes ist und es in der Welt ebenso viel Zufälle wie
Gesetzmässigkeit gibt, dass der Kausalzusammenhang für die.

innere Welt nicht gilt, und es eine Anmassung des Verstandes
ist, alles erklären und den übrigen seelischen Funktionen die
Gesetze vorschreiben zu wollen. Es gibt Dinge, die nur das
Gefühl oder die Instinkte verstehen. Diesen Nachweis können
wir hier jedoch nicht im einzelnen führen, vielmehr wollen wir
den Stier bei den Hörnern packen, um den potenziellen Reichtum

der inneren Welt zu veranschaulichen.

Ich bin der Meinung, dass uns die Träume ein annäherndes

Bild dessen geben, was die Fülle des inneren Lebens des
Menschen ursprünglich war, welche Intensität des Gemütslebens

also möglich wäre, wenn der Mensch wieder den Kontakt

mit seinen wirklichen Bedürfnissen hätte. Diese Fest-
jpjIHlung wird allerdings für den nüchternen Realisten ab-
stossend sein, weil ihm der Traum als der Inbegriff des
Unwirklichen vorkommt, weil er ihn notwendigerweise als etwas
Minderwertiges und Belangloses betrachtet und mit ihm am
bestenlnïehts zu schaffen haben will.

268 Schweiz. Bauzeitung 76. Jahrgang Heft 18



In Wirklichkeit ist aber der Traum nur vom Standpunkt
der ausgetrockneten Logik aus unwirSch. Sein wichtigstes
Merkmal ist vielmehr die Lebensfülle und die Wirklilhkeits-
steigerung. Diese hängen damit zusammen, dass im Traum der
Mensch durch seine intufiäwen Kräfte mit den kosmischen in
Berührung steht, die er im wachen Bewusstsein abblendet,
und dass er im Traum mit seinem ganzen Gefühl und seiner

ganzen Person zu den Vorgängen in seiner Seele Stellung
bezieht. Im Traum stehen wir deshalb unmittelbar in
Verbindung mit unseren schöpferischen Kräften, die vm durch
unsere logischen Ueberlegungen ausschalten, weil alles Denken

linear ist und uns von der Fülle der übrigen meiBSai
liehen Beziehungen absondert. Jeder FgrJtaehritt in der Logik
und Abstraktion geht deshalb notwendigerweise auf Kosten
der Breite und Fülle unseres Lebens. Alle Logik, alle Rechnung

und Rationalisierung, alle Ordnung kostet uns
notwendigerweise Lebensmöglichkeiten.

Im Traum können sich aber auch unsere GgSIlilei
Empfindungen und Ahnungen voll entfalten. Zum mindestens
suchen sie sich gegen die Vergewaltigungen zu wehren, denen
sie von Seiten des bewussten Ichs ausgesetgH sind. Hier nehmen

wir noch mit dem ganzen Zentrum unserer Person Stellung

zu den Lebensvorgängen, so dass alle die Organe unseres
Wesens, alle Instinkte, seelischen Funktionen und Sinne zur
Entfaltung gelangen und sich bemühen, die Einseitigkeiten,
Beschränktheiten, Kurzsichtigkeiten, Armseligkeiten unseres
bewussten Lebens zu bei|||l||gen. Denn im Unbewussten ist
zugleich die ganze ererbte und übertragene Lebenserfahrung,
das ganze Gewissen der Menschheit enthalten, das unsere
bewussten Handlungen in der Form von Angst, Zwang, Krankheit

oder auch durch Unglücksfälle, Msserfolge und Revolutionen

richtet.
Je mehr wir uns deshalb gegen diese Welt der Gemütskräfte

verschliessen, desto abstrakter, rfjgeudloser, armseliger,
farbloser und ärmer wird unser Leben, aber auch desto
gespaltener, gegensätzlicher, gespannter, angstbeladener und
unfreier. Denn diese Verdrängung der Genilitskräfte heisst
zugleich Trennung von Bewusstseiraund Instinkten, Geist und
Natur, Ideal und Wirklichkeit, die sich nichjäiur bei den
einzelnen Individuen, sondern auch im gesellschaftlichen Leben
als Gegensätze zwischen den sozialen Gruppen geltend
machen.

Diese Spaltung heisst aber auch, dass die Gemütskräfte
sich dem Zugriff des Bewusstseins mehr und mehr
entziehen, dass sie autonom werden vnd eine Gefahr für die
rationale Ordnung bilden. Dies um so mehr, als sie infolge
ihrer Vernachlässigung tJbBJm* undifferenziert und unkultiviert

bleiben. Dadurch erhalten sie einen zerstörenden und
revolutionären Charakter und stellen sich in einen immer
schärferen Gegensatz zu der rationalen Ordnung. Sie bilden
deshalb die dem rationalen Menschen unerklärliche Quelle
plötzlicher Störungen des individuellen Lebens, der sozialen '

Vorgänge und des Weltfriedens.
Der Traum ist uns nur deshalb unheimlich, weil er alles

Zukünftige, Ungeborene und Ungestaltete enthält, und er ist
uns nur deshalb unverständlich, weil er viel reicher und
weiser ist als das Bewusstsein und weil er sich vorwiegend
auf die besondere Lage bezieht, in der wir uns befinden,
während sich das bewusste Denken auf Allgemeinheiten
beschränkt. Seine Anspielungen sind uns nicht deshalb
unverständlich, weil der Traum sinnlos wäre, sondern weil das
Bewusstsein zu dumm ist, seine Feinheiten zu erfassen und seine
bilderreiche Sprache zu verstehen. Der Traum deutet somit
an, welchen Reichtum wir aufgegeben haben, um der Zweckwelt

zu dienen.

Voraussetzungen der innern Wandlung
Es erhebt sich daher die Frage, auf welche Weise wir

diese innere Welt und damit die Herrschaft über die äusseren
Zwecke wiedergewinnen können. Dazu ist ein Dreifaches
erforderlich: wir müssen die Verbindung mit dem Unbewussten
wieder herstellen, wir müssen lepnen, im Seelischen objektiv
zu denken, und wir müssen die Verantwortlichkeit für unser
Unbewusstes übernehmen.

Wir brauchen die Verbindung mit unserem Unbewussten,
um unsere wirklichen inneren Notwendigkeiten unterzuordnen,

um uns selbst in sachlicher Weise zu lieben, damit
wir auch andere lieben können. Diese Vereinigung des Be-

jfewfegtseins mit dem Unbewussten hat ihrerseits drei Aspekte:
wir haben die Verbindung des Intellekts mit dem Instinkt zu
suchen, um zu einer konkreten Verwurzelung in uns selbst
und zu einem festen Standpunkt in der Welt zu gelangen. Wir
haben ferner Ideal und Wirklichkeit wieder einander
anzunähern, indem wir auf die beschönigende Ideologie verzichten
und unseren Schatten akzeptieren, die praktischen Ideale der

S|H||£lichkeit aufnehmen statt der Phantasie, damit sie Fleisch
werden können. Wir haben schliesslich den Kontakt zwischen
dem Intellekt und den Gemütskräften, nämlich der Empfindung,

dem Gefühl und der Intuition zu finden, um ein
geschlossenes Ganzes zu werden, wobei sich zugleich der
Schwerpunkt unserer Existenz vom bewussten, abgesonderten
Ich zum allesumfassenden Selbst, vom Verstand zum Gemüt)
vom Wissen zum Gewissen und vom Nützlichen zum Wertvollen

verschiebt. Das Ergebnis bildet die Verwurzelung des
Einzelnen in sich selbst, die Entwicklung der eigenen Werte
und ihre Unterscheidung von den kollektiven Begriffen, die
Vereinigung des bewussten mit dem unbewussten Leben und
die Wiedergewinnung des Gewissens.

Damit lernen wir auch erst, sachlich zu denken, richtig
zu werten und sinnvoll zu handeln. Das bedeutet, dass wir
die ganze Wirklichkeit mit ihren Gegensätzen anerkennen:
das Irrationale neben dem Rationalen, das Unwägbare neben
dem Wägbaren, das Unwahrscheinliche neben dem
Wahrscheinlichen, das soziale Prinzip neben dem Leistungsprinzip.
Das bedeutet schliesslich zugleich die Anerkennung der
Wirklichkeit des Bösen und des eigenen Schattens in sich
selbst, als Voraussetzung der inneren Wandlung und der
Ueberwindung des wechselseitigen Misstrauens im sozialen
und politischen Leben. Objektiv denken heisst weiter
Anerkennung der RelaSität des eigenen Standpunktes und der
Zusammengehörigkeit der sozialen Gegensätze von Individualismus

und Sozialismus, von Fortschritt und Beharrung.
Schliesslich gehört zum objektiven Denken die Würdigung
des Transzendenten, Unbeherrschbaren, Numinosen,
Göttlichen.

Die Ueberwindung der Zwangsläufigkeit ist deshalb nur
möglich, wenn wir drittens die Verantwortung für unser
Unbewusstes übernehmen, das für die Ueberwucherung der
technischen und wirtschaftlichen Zwecke sowie für unsere Un-
persönlichkeit und unser kollektives Verhalten verantwortlich

ist. Diese Erweiterung des Verantwortungsbereichs setzt
zunächst die praktische Entdeckung der unbewussten Teile
unseres Wesens im Spiegel der andern voraus und im
Anschluss daran die Rücknahme der nach aussen projizierten
Inhalte in die eigene Seele sowie die Bereitschaft, die Gegensätze

in uns selbst auszutragen. Daraus erwächst der Ver-
|||§|s auf das Ueberwältigen der andern und das Opfern der
eigenen Triebhaftigkeit, der infantilen Ansprüche an die
andern und der Verantwortungslosigkeit.

Die Symbole als Schlüssel

Der Schlüssel zu dieser inneren Welt ist aber vom Schlüssel

zur äusseren Welt der Naturtatsachen sehr verschieden.
Er besteht nicht im Begriff, sondern im Symbol. Der Unterschied

liegt darin, dass der Begriff ein rationales Zeichen ist,
das sich ausschliesslich an den Verstand richtet und deshalb
einen Tatbestand möglichst eindeutig und erschöpfend
erfassen soll, während das Symbol ein Bild oder Gleichnis

darstellt, das ein Verhalten und eine Entscheidung herausfordert
und sich deshalb an den ganzen Menschen richtet. Das Symbol

ist darum einerseits vieldeutig und seinem Gehalt nach
rational nicht erschöpfbar, ermöglicht aber anderseits die
Wiederherstellung der Einheit des ganzen Bewusstseins,
einschliesslich des Gefühls, der Empfindung und der Intuition. Es
bewirkt nicht bloss eine Bereicherung des Intellekts, sondern
des ganzen Menschen. Ein Beispiel bildet etwa der Ouroboros,
die sich selbst in den Schwanz beissende Schlange, die man
heute noch auf italienischen Grabmälern findet. Er vermittelt

zunächst das Bild einer geschlossenen Bewegung, dann
des ewigen Kreislaufs, weiter der ständigen Erneuerung, der
Ewigkeit, der Wiedergeburt u. s. f., ohne dass man seine
Bedeutung im Gegensatz zum linearen Begriff jemals er-
schöpfen könnte.

Die Wirksamkeit dieser Symbole beruht darauf, dass
Urnen in der Seele bestimmte vererbte Möglichkeiten des
Verhaltens oder der Bereitschaft entsprechen, die C. G. Jung

Schweiz. Bauzeitung * 76. Jahrgang Heft 18 - 3. Mal 1958 269



als Archetypen bezeichnet. Die allgemeinste Erfahrung
dieser Art besitzt der Mensch wohl in den Archetypen
der Frau beim Manne und des Mannes bei der Frau
(die beide in sehr verschiedenen Varianten auSreten, z. B.
beim Mann als sog. Anima, als Sphinx, als grosse oder
verschlingende Mutter usw.). Die Anziehungskraft der Frau
(und umgekehrt) beruht deshalb nicht ©erster Linie auf den
realen Eigenschaften der Trägerin, sondern auf dem «numi-
nosen» Charakter dieser Bilder von der Frau. Daher ist von
schicksalhafter Bedentung, dass der Mensch sich selbst von
den Archetypen und damit auch von der Wirklichkeit, die
vom Bild verdeckt wird, zu unterscheiden weiss, weil er sonst
einer kritiklosen Faszinierung oder umgekehrt einer erKj||l||
liehen Desillusionierung verfallen kann. Die selbe Wirkungsweise

gilt grundsätzlich, aber auf höherer Stufe von den
religiösen Symbolen. Bei diesen ist vor allem wichtig zu
erkennen, dass es nicht auf ihre geschichtlichen Verkörperungen
ankommt, sondern auf ihre Verwirklichimg in der eigenen
Seele.

Die Kraft dieser Symbole ist jedoch nicht etwa konstant.
Sie kann wie die Instinkte verkümmern, wie dies beim
modernen, gespaltenen Menschen der Fall ist. Da ihm bewusste
Erfahrungen mit Symbolen im allgemeinen fehlen, »fird er
häufig unerwartet vom Unbewussten her von deren Inhalten
überfallen, erfährt Bewusstsetasvejanderungen und schlle«8||
sich dann plötzlich irgend welch«! Bewegungen an. Der
grösste Teil der SeSamentalität des modernen Menschen
nährt sich aus unkontrollierten Energien, die solchen
Bildern entspringen. Der moderne Mensch muss deshalb den
bewussten Umgang mit den Symbolen erst wieder lernen. Ihre
numinose Kraft muss erst wieder durch «aktive Hmagination»
geweckt werden, in ähnlicher Weise wie er wieder lernen
muss, Gefühle und EmpfSlaungen zu haben und sie zu
differenzieren, wenn er den Reichtum der inneren Welt entwickeln
will.

Die Wege zur neuen Welt
Daher stellt sich die Frage nach dem Weg zum Symbol

als Schlüssel der inneren Welt. Grundsätzlich bestehen
tausend Wege, weil «der Wind weht, wie er will»; deshalb gibt
es auch keine Privilegierten, weil es sich hier nicht auf
Spezialleistungen, sondern auf eine Stellungnahme des ganzen

Menschen ankommt. Die Fachleute brauchen darin keinen
Vorsprung zu haben. Der Theologe braucht keine persönliche

religiöse Erfahrung zu haben; der Psychologe keine
solche von der Seele als lebendiggm Wesen, der Philosoph
braucht keine Lebensweisheit zu besitzen usw. Es kommt
nicht auf die Ideologie, sondern auf die Verfassung des
Unbewussten an.

Es gibt höchstens bestimmte Voraussetzungen für die
Entfaltung des inneren Lebens. Das |gcntigst|||st die
Bedürftigkeit, die Haltung der «Armut im Geiste». De|||3ünder
ist ihr erfahrungsgemäss näher als der Gerechte, als der
Pharisäer theologischer, psychologischer, wissenschaftlicher
oder sozialer Schattierung. Eine zweite Voraussetzung
besteht in einer positiven und produktiven Stellung zur inneren
Not. Das Leiden bleibt «das schnellste Pferd zur
Vollkommenheit». Eine dritte bildet das Annehmen der gestellten
Lebensaufgabe, insbesondere der Reifung, der Selbständigkeit
und des Verzichts auf die infantile Geborgenheit. Als vierte
Bedingung sei das Vertrauen in die eigenen inneren Kräfte
genannt, das die Flucht in die Kollektivität überwindet. Zu
ihm gehört der Mut zur Leere und zum Veraleht auf die
Reize von aussen.

Grundsätzlich bestehen vier grosse Zugänge zum Symbol,

nämlich die Konfessionen, die Natur, die Kunst und die
systematische Individuation im Sinn von C. G. Jung. Die
Konfessionen sind an sich die grossen Hüterinnen der Symbole,

und sie erfüllen diese Aufgabe auch heute noch, trotzdem

unter dem intellektualisierenden Einfluss der Theologie
das Verständnis für die Bedeutung der Symbole und die
Fähigkeit des persönlichen Umgangs mit ihnen weitgehend
verloren gegangen ist. Das zeigt sich in der vielfach vertretenen
Auffassung, dass die «bloss» symbolische Auffassung der
religiösen Wahrheiten diesen ihre Wirksamkeit und ihren
Wahrheitsgehalt nähmen. Denn dies bedeutet, dass man
ihnen aus einem falsch verstandenen Realismus heraus Ihren
transzendenten Gehalt abspricht, wähisnd doch gerade nach

einem Snruch von Silesius das Umgekehrte gilt: «Wird Christus

tausendmal zu Bethlehem geboren und nicht in dir, du
bleibest ewiglich verloren», d. h. sie werden zu lebendigen
Kräften nur, soweit eine persönliche Stellungnahme mit der
ganzen Person stattfindet und sie auch das Bewusstsein
durchdringen.

Auch der Umgang mit der Natur kann zu einer Belebung
der symbolischen Bilderwelt führen, wie vor allem der Magus
des INordens, J.G.Hamann, gezeigt hat, soweit er nicht nur
leibliche Ertüchtigung und Rekordbetrieb ist, sondern
Versenkung und Sammlung bedeutet. Ebenso sind echte Kunst
und Literatur BewaErer von Symbolen, soweit sie nicht
blosse ästhetische Haltung bleiben, sondern die Bilder durch
ein psychologisches Verständnis zu einer Bildung der ganzen
Person führen.

Für den modernen, gespaltenen Menschen hat dagegen die
Jungsche Psychologie einen neuen Zugang in der Form des
umfassenden Prozesses der Individuation geschaffen. Sie geht
auf eine systematische Aneignung von Inhalten des
Unbewussten aus, um auf diese Weise durch eine neue Stufe der

§E|iwusstheit die Herrschaft über die Triebe und damit auch
über die Zwangsläufigkeit der äusseren Mächte anzustreben.
Sie erschliesst auf diese Weise alle Formen und Schichten der
Symbolik. Beginnend mit denjenigen der Träume und der
Mythologie führt sie schliesslich zu einem lebendigen Ver-
ständnis der Symbolik des Christentums. Sie befruchtet auf
diese Weise jede Art von Tätigkeit, indem sie den Menschen

Smiäfseinem schöpferischen Urgrund verbindet, und führt zu
einem unerhörten inneren Reichtum, der vor allem der zweiten
Debenshälfte des Menschen zu einer positiven Erfüllung
verhilft. Wenn auch dieser Weg der Individuation im allgemeinen
nicht ohne fremde Einführung zugänglich ist, so steht er doch
grundsätzlich jedermann offen und erhält insofern eine
fundamentale Bedeutung, als er der Menschheit an Stelle der
verhängnisvollen Relaüvierungs- und Spaltungsprozesse die Hoffnung

auf eine Erneuerung von innen heraus zeigt .und ihr
so ermöglicht, einen festen Wurzelgrund zu finden, wo sie
glaubt, ins Bodenlose zu versinken.

Soll aber diese Neuwerdung nach innen und von innen
heraus von Dauer sein, so drängt sich eine Revision des her-

B||||imlichen Bildungszieles auf. Denn dieses besteht in der
Anpassung des Individuums an das Allgemeine, Logische und
Normale, wie es der Dienst an der Gesellschaft, insbesondere
der. Dienst am Wirtschaftlichen und Nützlichen erfordert.
Gebildet wird ausschliesslich der Intellekt. Die übrigen seelischen
Fähigkeiten werden nur von aussen her im Sinne einer Dressur

beeinflusst. Das Ergebnis ist lediglich das Einhalten von
Verkehrsregeln, die man gewöhnlich als Kollektivethik be-

izeichnet, die aber in Wirklichkeit zu keiner Sublimierung, ja
nicht einmal zu einer Beherrschung der Triebe führt. Im
GegentSM, der dauernde Zwang zur Gleichförmigkeit führt
zu einer Verstärkung der Aggression und zur Ansammlung
revolutionärer Neigungen. Ausserdem ist dieser Dressurpro-
zess mit einer wachsenden Formalisierung des Menschen
verbunden; nämlich mit einem Verlust an Originalität und
Produktivität sowie an Stärke des Charakters, an Bildung, an
Intuition und an Instinkt.

*
Eine wirkliche Menschenbildung, die zugleich eine innere

Befriedigung und eine Herrschaft über die unbewussten Kräfte
äjermpglicht, muss auf die Entwicklung der Persönlichkeit als

Selbstzweck, aber in der Ehrfurcht vor dem Transzendenten
gerichtet sein: alle Fähigkeiten sollen sich entfalten können,
und alle Funktionen der Seele sollen vom Geist durchdrungen
werden. Dazu genügt das blosse Wissen nicht, sondern es
bedarf des Einsatzes der ganzen Person. Nur dadurch ist eine
Wiederverbindung von Geist und Sittlichkeit, von Ideal und
Wirklichkeit, von Verstand und Gemüt, von Wissen und
Gewissen, von Teil und Ganzem, von Endlichkeit und Unendlichkeit,

von Gegenwart und Vergangenheit möglich.
Dann erst entdecken wir wieder unsere eigene Sphäre

und ihre Verbindung mit den kosmischen Kräften. Dann erst
fassen wir wieder Wurzel in unserer Natur, fühlen uns als
Gegenstand der Fürsorge, und das Religiöse wird uns als
persönliche Erfahrung zum täglichen Brot. Dann erst wird die
Person und die innere Welt wiederum gegenüber dem Zweck,
den technischen Mitteln und dem Apparat zur Geltung
kommen.

270 Schweiz, Bauzeitung ¦ 76. Jahrgang Heft 18 ¦ 3. Mai 1958


	Ist die technische Entwicklung zwangsläufig?

