Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung
Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 73 (1955)

Heft: 1

Artikel: Homo faber - Homo divinans: Technik als Schicksal und Chance
Autor: Bidsch, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-61831

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-61831
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

1. Januar 1955

SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

Seite 1

73. JAHRGANG HEFT NR.1

Homo faber — Homo divinans
Technik als Schicksal und Chance

Von Prof. Dr. Hans Biisch, ETH, Zirich

DK 159.9

Erweiterte Fassung eines Vortrages in der Sektion «Mensch und Technik» am Internat. Kongress fiir Philosophie der Wissen-

schaften, Ziirich, August 1954

Die Technik wird uns in zunehmendem Masse fragwiirdig.
Es ist eine Fragwiirdigkeit im zwiefachen Sinne: ein besorg-
tes Fragen nach den allgemeinen Einfliissen der Technik auf
den Menschen und ein philosophisches Fragen nach jenem
Geist der Technik, der den Menschen zugleich befliigelt und
gefihrdet. Jedenfalls empfinden wir alle die Technik als
Schicksal der Menschheit unseres Zeitalters, als ein Fatum,
mit dem jeder sich auf seine Weise, nach seinem Begriff und
Vermogen auseinandersetzt.

Der Psychologe sucht nach den psychischen Voraus-
setzungen fiir das Zustandekommen von technischem Denken
und Handeln. Welcher Art sind die Erwartungen und Ver-
mutungen, die Bediirfnisse und Absichten, die Beflirchtungen
und Aengste usw., die technisches Agieren und Reagieren aus-
16sen? So gefragt stellt sich die Technik als ein Seinsreich
dar, das so alt ist wie der Mensch. Sie ist eine besondere,
ja wesensbestimmende Seite menschlichen Seins.

Technisches Tun entspringt einer Grundhaltung, die wir
alltdglich und unspezifisch «Machen» nennen, etwa im Sinne:
«Was soll ich jetzt machen?», «Wie soll man das machen ?»,
«Man kann da nichts machen» usw. Bei solchen, scheinbar
primitiv anmutenden Sitzen sind wir uns des grossen histo-
rischen Beziehungsreichtums des Wortes «Machen» nicht
mehr bewusst. «Machina» bedeutet nicht nur Maschine, son-
dern auch einfachstes Werkzeug und Handhabe; «Machinator»
ist der Ingenieur, aber auch der Urheber und Anstifter. Zum
selben Stamm gehort auch das Wort «Macht» und wahr-
scheinlich auch das Wort «Magie». Der Mensch als «Macher»
handelt als Urheberwesen, denn «Macheny bedeutet zielbe-
wusst wollendes und konnendes Denken und Tun.

Es soll im folgenden versucht werden, den innern Aspekt
der Technik, die personlichen und intimen Motive jenes
menschlichen Verhaltens, das sich nach aussen als technisches
Denken und Tun manifestiert, darzustellen. Eine solche
Fragestellung geht indessen weit iiber den psychologischen
Bereich hinaus. Sie ist letzten Endes iiberhaupt nicht mehr
ein Problem der Psychologie, sondern der — religio, nédmlich
eine Glaubensfrage, welche Form der actio hier die richtige
sei: verfiigendes Handeln oder geschehenlassendes Erharren;
welches Reich des Willens hier angerufen sei: mein Wille
oder Dein Wille.

Aus dem Problemkreis Mensch und Technik soll hier
jene Grundfrage herausgegriffen werden, die sich mit der
Einstellung des Menschen zum «Verfiigen» befasst. Technik
ist Verfiigen, Gebieten; Verfiigen aus Wissen und Konnen,
aber auch Verfiigen-Wollen, Herrschen, Macht haben und aus-
iiben. Es besteht anderseits ein a-technisches und anti-tech-
nisches Reich, in dem der Mensch nicht verfligen und herr-
schen kann oder will; positiv ausgedriickt: das Reich, worin
nicht sein Wille, sondern ein anderer Wille geschieht, eine
Welt, in der er sich schicksalhaft anheim gegeben oder ver-
strickt fiihlt. Vor der Frage des Verfiigharen oder Machen-
konnens scheiden sich die Geister nicht nur nach Menschen-
typen, sondern je und je in jedes Menschen Kopf und Herz
in den Homo faber, der iiberlegend, voraussehend handelt und
gebietet, und in den Homo divinans '), dem die Kraft seines
Handelns und Seins aus der vertrauenden Zwiesprache mit
den waltenden Michten zustromt. Funktionell betrachtet sind
Homo faber und Homo divinans Antipoden, die sich in jedem
menschlichen Tun sowohl bendtigen als auch ausschliessen,
z. B. als Reflektion und Spontanitit oder Selbermachen und
Geschehenlassen.

Es wire ein Irrtum, die moderne Technik nur als demi-
urgische Schopfung des Homo faber zu betrachten; der Homo
divinans hat ebenfalls das seinige zum Entstehen unserer

Technik beigetragen, indem er wagte, das objektive Den-
ken und Experimentieren zu gestatten und den Denkergeb-
nissen mit Ehrfurcht zu begegnen. Aber auch die Dédmonie
der Technik ist das gemeinsame Werk von Homo faber und
Homo divinans; diese Ddmonie ist die Macht des Verfiigens
iiber die Naturkrifte und die Magie und Ohnmacht des Zau-
berlehrlings. Die Technik ist nicht, wie wir zu sagen pflegen,
weder gut noch bose. Sie ist unser Werk, fiir das wir ver-
antwortlich sind. In jedem Lebens- und Denkakt treffen wir
eine Entscheidung — ob verfiigen oder geschehen lassen —,
ob etwas zu machen oder zu erharren sei. Dies konnen wir
verantwortungshewusst nur tun, wenn wir die guten wie die
hésen Aspekte sowohl unseres Verfiigens als auch unseres
Geschehenlassens kennen und in unserm Handeln und Denken
gewissenhaft beachten. Technik hat auch einen moralischen
Aspekt: Wissen als Gewissen.

Der Homo faber

Mensch sein, heisst auch Techniker sein. Der Mensch ist
Techniker von Urbeginn seiner Existenz an; die klassischen
Artefakte und Beweise seines urzeitlichen Auftretens sind
seine Werkzeuge — zielbewusst, fiir bestimmten Gebrauch
behauene Steine und Knochen. Ein Werkzeuge entwerfendes
und gebrauchendes Lebewesen transzendiert das animale Reich
des sensomotorischen Koénnens, der unbedingten und beding-
ten Reflexe und begriindet ausserhalb des nur Vitalen ein
Reich der Techne, des Wissens, Konnens und Verfiigens,
dessen Grundkategorien die Antizipation (das Vorwegnehmen
und Vorausschauen der Ergebnisse in der Vorstellung) und
die Reflektion (das Nach-Denken, das vorstellungsmaéssige
Nach-Vollziehen unter «vorsichtiger» Beachtung des Zwangs-
laufigen) sind. Antizipation und Reflektion bedeuten gegen-
iiber dem tierischen Verhalten eine Introversion, ein inner-
lich virtuelles Sehen, ein vom direkt Sinnlichen unabhéngiges
Schauen und Einsehen als gezieltes Vorstellen oder als
streuendes Phantasieren.

Wihrend der letzten drei Jahrhunderte beliebte man in
zunehmendem Masse den Menschen als Homo faber, auch als
Homo sapiens oder gar als Animal rationale zu verstehen,
dessen hochste Schopfungen die exakten und empirischen Wis-
senschaften und die Technik sind, die allen Fortschritt und
alle Aufklirung der Menschheit begriinden und gewédhr-
leisten. Diese Homo faber-Anthropologie, nach der sich der
Mensch vom Tier in erster Linie durch seine Intelligenz unter-
scheidet, erscheint uns Heutigen keinesfalls mehr so ein-
leuchtend wie unsern Vitern und Grossvidtern. Wir be-
ginnen zu zweifeln, ob die Intelligenz-Verehrung und damit
der absolute Glaube an beweisende Wissenschaft und ihre Be-
wihrung in der Technik zu Recht bestehe, ob nicht gegeniiber
Wissen und Technik eine philosophische Reserve vonndéten
wiire. Wer heute vor Technikern und Naturwissenschaftern
eine fortschrittsgldubige Anthropologie vom Typus des Homo

1) Die Antithese Homo faber — Homo divinans wurde vom deut-
schen Ethnologen Th. W. Danzel aufgestellte (Kultur und Religion der
Primitiven, Stuttgart 1924). Der Homo faber ist nach Danzel der
technische Mensch, der Homo divinans der magische Mensch. Er sieht
(im Gegensatz zu der hier dargelegten Auffassung) die gesamte kul-
turelle Entwicklung in zahllosen Zwischenformen, an deren Anfang der
Homo divinans und an deren Ende der Homo faber steht. Die Tiefen-
psychologie zeigt indessen, dass im modernen Homo faber ein sehr
aktiver Homo divinans herrscht, sei es, dass er vom verdringt Unbe-
wussten her sein Unwesen treibt oder aber bewusst als personliche
Ehrfurcht und Erschiitterung vor dem Numinosen waltet. Beide Be-
griffe, Homo faber und Homo divinans, werden hier im erweiterten
Sinne tiefenpsychologisch und religionsphilosophisch als allgegenwiir-
tige Polaritiit im menschlichen Wesen verwendet.




2 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

73. Jahrgang Nr. 1

faber vertritt, erntet bei Erfahrenen keine Erfolge, 16st sogar
vielleicht Unwillen aus. So herrlich weit haben wir es ge-
bracht, dass die berufenen Schépfer des grandiosen Fort-
schritts der Wissenschaft und Technik ihrer Werke selbst
nicht mehr recht froh werden kénnen. Es sind die Ingenieure
und Industriefiihrer, die heute immer dringlicher die Frage
Mensch und Technik aufwerfen, und es ist bhemerkenswert,
dass sie das Problem viel unmittelbarer, konkreter, mensch-
licher und phantasievoller, erlebnisgeséittigter — wenn auch
vielleicht unpriziser — stellen als Philosophen, Psychologen,
Soziologen, und damit die Ziinftigen mitunter in Verlegen-
heit bringen. Sie, die Techniker, suchen eine Besinnung auf
die menschlich zutrdglichen Masse in der Industrialisierung,
wobei sie die Frage Mensch und Technik nicht nur praktisch,
sondern auch metaphysisch verstanden haben wollen, ndmlich
nach dem Sinn der Technik und technischen Arbeit innerhalb
des Sinns des menschlichen Daseins, und bekennen, dass keine
Technologie und Naturwissenschaft die Frage nach dem Sinn
stellen und beantworten kann. Die Menschen in der Technik
stellen die Frage eben ganz elementar, weil sie ihnen auf
den Nigeln brennt. So sind die Technokraten — die an der
Herrschaft der Technik mitwirkenden exakten Wissenschafter,
die Ingenieure und Wirtschaftsfiihrer — im Begriff, eine neue,
soziologisch reprisentative Gruppe von Philosophen unseres
Zeitalters zu werden und zwar paradoxerweise eine neue Spiel-
art von Metaphysikern, insoweit ihnen die Technik, das ge-
waltigste Kollektivwerk der Menschheit, das je geschaffen
wurde, die Frage aufdringt, die niemand beantworten kann
und die doch eine echte Frage ist: Wo fiihrt das hin, wozu
der Einsatz? Der Homo faber selbst steht fasziniert und zwie-
spiltig vor seinem Werk, das ihn — den Schopfer — in Be-
sitz genommen hat, tiber ihn verfiigt. Es ist bedeutsam, dass
dem Homo technicus seine Grundlagen fragwiirdig geworden
sind.

Fiir den Wissenden brauchte es nicht erst die Erschaffung
der Atombombe, um die grosse Frage und Fragwiirdigkeit
der Technik aufzuwerfen. Die Explosionen der Bombhen haben
indessen der ganzen Menschheit mit einem Schlage zum Be-
wusstsein gebracht, dass sie nun in der Lage und Gefahr ist,
sich selber zu vernichten. Was vor 1945 eine Beunruhigung
der Eliten war, ist heute eine Erschiitterung der Massen in
ihrem elementaren Sicherheitsgefiihl mit den zusétzlichen Ge-
fahren der Massenhysterie und Massenpsychose. Die {liber
jedem schwebende akute Todesdrohung ldsst sogar die wirt-
schaftlichen und sozialen Probleme als weniger vordringlich
erscheinen. Die Existenz der Atombombe veranlasst die Staa-
ten zu Einsdtzen und Opfern, die jeder Wirtschaftlichkeit
Hohn sprechen, aber die Weltlage im Laufe weniger Jahre
strukturell wesentlich verdndern werden. Es wire indessen
eine brutale und unzulidssige Simplifizierung, das Problem
der Technik vorwiegend von ihrem Grenzfall her — der
Schaffung und Anwendung der Atombombe — betrachten zu
wollen.

Eines ist jedoch sicher und gewiss nicht beruhigend, dass
wir uns iiber die Auswirkungen der Erkenntnisse der Kern-
physik in den ndchsten Jahrzehnten schlechterdings keine zu-
reichenden Vorstellungen machen konnen, und zwar vor allem
deshalb, weil sie die Ueberschreitung aller bisher gewohnten
und bekannten Gréssenordnungen in makro- und mikrokos-
mischer Richtung erméglichen und erzwingen. Diese Entwick-
lung wird den Menschen, den Volkern und Staaten eine In-
flation neuen Wissens und neuer Machtgefiihle bescheren und
zugleich das Ohnmachtsgefiihl progressiv alarmieren, wobei
sich alle bewihrten Masse und alles menschliche Masshalten
als unzureichend erweisen konnten. Wir ahnen nur, dass in
einer kurzen Epoche unsere menschliche Welt und wahr-
scheinlich auch unsere Weltanschauung sich wesentlich ver-
dindern konnen, weil Grenziiberschreitungen in neue Grossen-
ordnungen, die auch neuartige Begriffe, Methoden und Erfin-
dungen erfordern und schaffen werden, auf unabsehbar vielen
Gebieten der Technik, Wissenschaft und Politik Evolutionen
und Revolutionen hervorrufen kénnen. Wir konnen gar nicht
voraussehen, wo und wie noch zu unsern Lebzeiten Quanti-
titen in neue Qualititen umschlagen werden.

Dieses Ausbrechen in andere Gréssenordnungen mensch-
licher Weiten des Erkennens und Erlebens ist mit emotionalen
Stiirmen und Fragen verbunden, denen keine nur rational
reflektierende Philosophie gewachsen ist. Emotionales Fragen

erwartet emotionales Antworten. Es fragt nach einer Sinn-
deutung wmenschlichen Daseins und Tuns und fordert Ant-
worten, die Emotionen ansprechen, Geflihle zum Austrag brin-
gen und differenzieren, die Energien entbinden fiir sinnerfiil-
lendes und sinnstiftendes Handeln, fiir konstruktives Wollen,
fiir mutiges Entscheiden, wagenden Kampf und geduldiges Er-
harren, ja fiir gldubigen Einsatz und charismatische Heilser-
wartung. Der rationale Techniker, der diese Inflation emotio-
nalen Fragens erlebt, will dem Faszinosum, dem Numino-
sum 2) der Technik begegnen.

Fassen wir zusammen: Der moderne Homo faber, der in
Wissenschaft und Technik zwar nach streng rationalen und
empirischen Methoden arbeitet, ist in seiner weltanschau-
lichen Haltung ein grosser metaphysischer Frager nach dem
Daimonium und dem Didmon der Technik geworden: Was ist
der Sinn der Technik? Wohin fiihrt ihre Entwicklung? Von
welchen Méchten und Impulsen wird sie inspiriert, gesteuert,
geformt? Wie kann der Mensch aus einem Knecht der eisern
kalten Forderungen der technischen Wirklichkeit und aus
einem Objekt des Roboters Organisation Herr der Technik
werden? Wie kann die Technik zum Diener der Menschlichkeit
werden ? Wie findet der Techniker im Menschen seine Ergén-
zung und Erfiillung als Mensch in der Technik ?

Der Homo divinans

In dem Masse, als eine Deutung des menschlichen Wesens
und Tuns als Homo faber, als vornehmlich zur Wissenschaft
und Technik befdhigten und berufenen Menschen, als unge-
niigend, ja flach und ignorant erscheint, ergeht der Ruf nach
einer andern Anthropologie. Schon der Urmensch war nicht
nur intelligentes Werkzeug- und Prothesentier, wie dies die Ur-
geschichte lange erwartet hatte und vorgefunden zu haben
vermeinte, und wie es dem Biologismus und Rationalismus ins
Konzept passt. Der Urmensch war wohl ebenfalls urspring-
lich und zugleich auch Homo divinans, ein Wesen, das sich
sichtbaren und unsichtbaren hoheren Mé&chten und Gewalten
ausgesetzt und anheimgegeben empfand. Der Homo divinans
ist nicht nur gegeniiber dem Tier, sondern auch gegeniiber dem
Homo faber eine neue Wendung nach innen, eine innere Wen-
dung in die Vertikale 3), nach oben zur Auf-Richtigkeit und
zugleich ein Erschaudern vor dem Abgrund, aber auch
das Wagen einer stiftenden Griindung. Als intelligenzbe-
gabtes und vom Willen zum Herrschen und Konnen beseeltes
Wesen musste schon der Urmensch die Grenzen und Gefahren
seiner Macht um so deutlicher erleben, je mehr er wusste und
konnte. Es besteht kein Zweifel, dass von Urbeginn an den
Menschen das Numinosum seiner Ohnmacht in seinem Tun und
Trachten, Befiirchten und Hoffen mehr beherrschte als das
Bewusstsein seines Konnens und seiner Macht. Die numinose,
die gottlich-dimonische Welt ist jedoch nur vom Rationalis-
mus aus betrachtet Ohnmacht, ein Negativum; dem gldubig
hoherem Walten sich anheim gebenden Menschen ist diese
numinose Welt das Reich des ewigen Seins, auf das er all
sein irdisches Handeln und Denken ausrichtet.

Fiir den Menschen unseres Zeitalters mit seinen durch
Wissenschaft und Technik gepridgten Kategorien des Verste-
hens ist die Seinsweise des Homo divinans scheinbar kaum
zuginglich, hochstens psychologisch begreifbar und beschreib-
bar, aber vermeintlich nicht von aktueller Bedeutung. Als libe-
raler und toleranter Weltbiirger pflegt er zwischen Wissen und
Glauben zu unterscheiden — und das Glauben anderen zu
iiberlassen. Doch nein, der Homo faber «glaubt» auch: an
Wissenschaft und Technik und an ihre Beweiskraft. Jedoch
auch im modernen Homo faber waltet der Homo divinans
dusserst aktiv und attraktiv, wenn auch hintergriindig und
schwer erkennbar. Seit einem halben Jahrhundert unterschei-
det die Psychologie zwischen bewusstem und unbewusstem
Verhalten und Motiven, und die Tiefenpsychologie ist im Be-
griff, wieder einmal den Kosmos der inwendigen Welt zu ent-
decken. Sie behauptet und beweist, dass das normale und
kranke Unbewusste nach uralten, primitiven, magischen Re-
aktionsmodellen, Anschauungen und Erwartungen funktio-
niere. Das sogenannte Unbewusste ist Homo divinans in ur-

2) Das «Numinosum» wird hier im Sinne von Rudolf Otto ge-
braucht, als das Geheimnisvolle, Uebermichtige, das «Ganz Andere»,
auch das Schauervolle, das Grauen, das Majestitische und schliess-
lich das Heilige und der heilige Auftrag. (Rudolf Otto, Das Heilige,
Miinchen 1936.)

1) 5. Karl Schmid, Vertikalitiit als Denkrichtung, Ziirich 1954.




1. Januar 1955

SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 3

spriinglichster Form. Die Tiefenpsychologie nennt gewisse Re-
aktions- und Vorstellungmodelle des Unbewussten in Anleh-
nung an die Primitiven-Psychologie magisch, animistisch,
tabuistisch, totemistisch, alles besondere Formen des «Rihr-
mich-nicht-an».

Der Neurotiker, der unter der Herrschaft seines verdrdng-
ten Unbewussten steht, ist in seinen Zwiespéltigkeiten, seinem
irritierten Rationalismus, seinem Verlust der Mitte, seinem
Zerfallensein mit Gott und der Welt ein reprisentativer Ty-
pus unserer Zeit. Der einseitige Rationalist, der seine eigenen
und anderer Leute Gefiihle entwertet und vergewaltigt, wird
unfehlbar neurotisch, weil er mit seinen Gefiihlen und Ahnun-
gen nichts anfangen kann. Er wird ein gemiitsméssig unge-
pflegter, innerlich verwahrloster Mensch, wird Homo divinans
in der primitiven, vernachldssigten Weise, ein Mensch, der in
der Ohnmacht seines Verstricktseins mit der Welt und sich
selbst hadert. Er glaubt — und das ist sein grosses, wenn auch
kldgliches Glaubensbekenntnis —, dass die Ursachen nicht nur
der technischen Fehler, sondern auch allen menschlichen Ver-
sagens darin liegen, dass etwas «falsch gemacht» werde. Im
Aerger iiber dieses falsche Tun beliebt er sich als eingebildeter
Held dieses Glaubens aufzureiben und die Verhéltnisse anzu-
klagen. Je mehr der Mensch sich aufgeklidrt wihnt, je stdrker
seine bewusste, verfiigende Aktivitit des Denkens und Beob-
achtens ist, desto mehr wird sein Unbewusstes re-aktiv, d. h.
die nicht gepflegten psychischen Funktionen, namentlich des
Fiihlens und der Intuition bleiben primitiv und infantil, wirken
sich aber intensiv unbewusst aus -als sogenannte minderwertige
Funktion, z. B. als verdringte Bediirfnisse, die wir nicht wahr
haben diirfen und wollen. Diese unbewussten Aktionen befallen
uns dann von hinten und dussern sich in einer heimlichen Be-
sessenheit, die unsere Gedanken, ja sogar unsere Tatsachen-
feststellungen, vor allem aber unsere Gefiihle und Ahnungen
verunstalten als affektierte Meinungen, voreingenommene Be-
obachtungen, aggressive Schlagworte, Empfindlichkeiten,
bonzenhafte Prestigehaltungen, Ressentiments, irrlichternde
Spekulationen usw. Die minderwertige Funktion ist nach
C. G.Jung eine normale Funktion der Orientierung und Be-
diirfnisbefriedigung, die aber aus bewussten oder unbewussten
Griinden als minderwertig abgeschitzt wird und daher der
Regression (Riickentwicklung) verfillt, d. h. sich in Verwahr-
losung oder Zwangsautomatismen der betreffenden Funktion
dussert.

Bs ist das Verdienst von C.G.Jung, die minderwertige
Funktion nicht nur als krank machend, sondern auch als
heilend und heilbringend (als heilige Krankheit) erkannt zu
haben. Psychologisch handelt es sich darum, zu den Mani-
festationen der minderwertigen Funktion eine positive BEr-
kenntnishaltung zu gewinnen, in dem Sinne, dass ihr Boses
«das Gute ist, was man ldssty». Das kiinftig Produktive
schlummert in der minderwertigen Funktion oder — um mit
Goethe zu reden — «das Unzuldngliche macht uns produktiv».
Jung nennt diese psychologische Dialektik, dieses Gegensatz-
spiel nach Heraklit Enantiodromie.

Es ist akkurat der Rationalismus unserer Zeit, der seinen
eigenen Irrationalismus als Gegenstiick zwangsldufig aus-
polarisiert. Fiir den enragierten Homo faber, der in bezug auf
seine Wissenschaft, sein Konnen, seine Technik, seine Ratio,
seinen Realismus mit aggressivem Stolz erfillt ist, bedeutet
das Seinsreich des Homo divinans Romantik, Sentimentalitét,
Frommelei, Schwiche. Er ist sich nicht bewusst, dass er durch
diese eifernde Haltung und Meinung bei sich selbst und bei
andern genau das zilichtet, was er auszurotten vermeinte:
falsche Gefiihle und spekulative Ahnungen. Daher sind soge-
nannte Tatmenschen oft heimliche Abergliubische und senti-
mentale Schwichlinge.

Zusammenfassend ist iiber den Typus des Homo divinans
festzustellen, dass er im Gegensatz zum Homo faber die wis-
senschaftlich wenig anerkannte Seinsform des Menschen ist
und dass seine natiirlichen Lebensbediirfnisse von der Tech-
nik im strengen Sinne wenig befriedigt, ja zu einem grossen
Teil als wertlos oder notwendiges Uebel verkannt werden. In
seiner positiven Form als religioser, ewigen Werten zuge-
wandter Mensch kann der Homo divinans heute den Zeitgeist
nicht beherrschen; um so mehr tyrannisiert er diesen in seiner
negativen Form als Zwiespiltiger, Unbefriedigter, Entwur-
zelter. Anderseits ist es gerade die moderne Technik und ihr
Offenbarwerden als eminent geistiges Problem, welche die

positive Problematik des Homo divinans im Zeitgeist der Be-
sonnenen in den Vordergrund treten lisst und sich im Bestre-
ben ausdriickt, die Technik und ihre Lebens-, Denk- und Ge-
sellschaftsformen tiefgreifend und gewissenhaft zu ver-
menschlichen. Die Frage ist, ob uns Zeitgenossen der Irra-
tionalismus von hinten, vom Unbewussten her in primitiver
Form beherrscht, oder ob wir die Gnade haben, ihn wissend
zu akzeptieren und zu kultivieren. Dies ist hier die Frage des
Homo divinans, die insbesondere jedem in Wissenschaft und
Technik geschulten und dadurch praeformierten Menschen ge-
stellt ist. Wie kénnen wir den Homo divinans, der sowohl ge-
fihrdend als heilbringend ist, anerkennen und schétzen, ohne
anderseits den Homo faber abzuwerten?

Ist eine Losung des Dilemmas moglich?

Das Problem ist dusserst schwer zu ldsen; allgemein und
endgiiltig ist es liberhaupt nicht 18shar. Die Gegensitze kon-
nun nur Mal um Mal geschlichtet werden durch individuelle
Taten und Haltungen. Denn Homo faber und Homo divinans
sind Antipoden, die sich gegenseitig mit einem tyrannischen
Anspruch auf ausschliessliche Herrschaft begegnen und mit
unwiderstehlicher Suggestivkraft jeden veranlassen, leiden-
schaftlich Partei zu ergreifen. In diesem Titanenkampf der
Gegensitze konnen wir nur dann eine klare Stellung beziehen,
wenn wir ihn zunichst besonnen betrachten, dann aber aus
einer personlichen Glaubenshaltung Entscheidungen treffen,
fiir die wir mutig eintreten; also jeden Akt bewusst nach den
echten Kriterien sowohl des Homo faber als auch des Homo
divinans wigen und wagen.

Wir kénnen uns einen annihernden Begriff von der ge-
waltigen Gegensatzspannung und der gefdhrlichen Dyna-
mik der Polaritit Homo faber — Homo divinans verschaffen,
wenn wir auf den erkenntnistheoretischen und den psycholo-
gischen Aspekt dieses Problems kurz hinweisen. Diese Prii-
fung zeigt, dass Homo faber und Homo divinans schon in den
elementaren Kategorien des Denkens und dann in der Denk-
erwartung und Theorienbildung die denkbar grossten Anti-
poden sind, Gegensitze vom Typus sich gegenseitig abstos-
sender Pole und sich wechselseitig abschitzender Gesinnun-
gen, aber auch Gegensitze, die sich sowohl provozieren als
benétigen. Schon die Begriffe «Ich» und «Welt» sind in beiden
Reichen grundverschieden.

Ich und Welt des Homo faber

Der Mensch als Homo faber ist ein denkendes, erproben-
des Wesen, d. h. er stellt sich eine Sache vor oder beobachtet
sie, operiert mit dem Gegebenen nach bestimmten Methoden,
fiir deren Richtigkeit und Grenzen er Uber hestimmte Kri-
terien verfiigt, zieht Schlussfolgerungen, wendet an und ver-
bessert so fortlaufend die Ergebnisse. Dieses Denken, Beob-
achten, Anwenden ist objektbezogen, d. h. es «behandelt»
Gegenstiande. Jede Reflektion setzt, bevor sie liberhaupt sich
vollziehen kann, ein Subjekt-Objekt-Verhdlinis, ein Ich und
sein Objekt voraus. Das Denken versetzt das Beobachtete vor-
weg in den Stand des «Gegenstandes», des wissend und kon-
nend angehbaren «Objektes» (das urspriinglich das von aussen
Entgegengeworfene heisst). Das Ich des Homo faber und
sein Gegenstand des Denkens und Beobachtens sind nicht
Partner wie Ich und Du, sondern Subjekt und Objekt, einer-
seits aktives, untersuchendes, verfiigendes Ich und anderseits
passives, behandeltes Objekt. Das Objekt ist nicht-anwesende
Drittperson, d. h. ein Er, eine Sie, ein Es. Das Ich-Es-Verhilt-
nis 4) ist iiberpriifbar, hat Eigenschaften, hat Dauer, weil es
so lange wihrt, als das Ich sein Objekt visiert. Das Ich des
Homo faber ist jenes wissenschaftliche Ich, das wéahnt, die
Welt sei sein Wille und seine Vorstellung (Schopenhauer),
aber es ist auch das Ich, das durch diesen Objektsetzungsakt
sich selbst entfremdet, sich aus aller Partnerschaft entzogen
hat und mangels einer gegeniiber wartenden Person selbst
unpersonlich wird. Die absolute Kilte dieser Relation, die
sich nur auf Denknotwendigkeit aufbaut, vereinsamt das Ich,
weil hier kein subjektives Pathos, kein Hochgemutsein, kein
Niedergeschlagenseins der Beachtung wert befunden werden
darf, weil Gefiihle des Befindens des Ich hochstens psycholo-
gisch als «Sachverhalty von Interesse sind.

1) Bs ist das epochale Verdienst von Martin Buber, die Unfter-
scheidung der beiden Ich- und Weltaspekte dargelegt zu haben; zum
erstenmal in «Ich und Dus. Leipzig 1923,

S —




4 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

73. Jahrgang Nr.1

Die Welt des Homo faber ist das Insgesamt der bedenk-
baren und beobachtbaren Objekte. Um sich in dieser Welt be-
wegen zu konnen, kommt es darauf an, ihre Gesetze, Regeln
und Verhaltensweisen unter bestimmten Bedingungen zu ken-
nen. Es ist dies eine strenge, ja hoheitsvolle Forderung, deren
positiver Teil heisst: unbeirrte Anwendung der sachlichen
Kriterien wahr — falsch, richtig — unrichtig, Erfolg — Miss-
erfolg; dessen negativer Anspruch bedeutet: Unterdriickung
jeglicher Gefiihle persodnlicher Zustimmung oder Ablehnung,
Verzicht auf jegliche nicht beweisbaren Ahnungen. Daher der
Horror des Homo faber vor Subjektivitdt und Spekulation.
Wer sich in der Welt des Homo faber gegeniiber solchen An-
wandlungen als nicht resistent erweist, verdirbt sich wahr-
scheinlich nicht nur sein Ansehen, sondern auch seine Kar-
riere.

Ich und Welt des Homo divinans

Das Ich und die Welt des Homo divinans sind demgegen-
iiber von vollkommen anderer Wesensart. Das Ich ist ur-
spriinglich nicht sach-, sondern personbezogen; die Sachlich-
keit ist eine Leistung der Kultur. Daher sagt Nietzsche: Der
Mensch wird am Du zum Ich. Das Ich des Homo divinans ist
ein Du-Ich, d. h. ein ansprechendes und angesprochenes, ein
antwortendes und verantwortendes Ich in Gegenwart des an-
dern autonomen Ich, des mir begegnenden Du. Das Du-spre-
chende Ich verweist seinen Gegenpol nicht in die passive Ob-
jektivitédt, sondern begegnet ihm in der vollen Gegenwart der
Partnerschaft. Es ist das andere Ich, das ebenso autonom
sprechend, ansprechend, abwartend, vollziehend ist, wie ich es
bin. Es ist eine Subjekt-Subjekt-Beziehung, iiber der die all-
gegenwirtige Frage schwebt: «Was meinst Du von mir?»,
«Was willst Du von mir?» oder in der ein Anspruch ergeht
«Ich meine Dichy», «Du sollsty. Dieses Du ist alles andere als
ein technisch zu betrachtendes und zu behandelndes Objekt;
es ist das gegeniibertretende Du in seiner ragenden Unmittel-
barkeit, das je und je erst durch den Akt des Ansprechens
in die Begegnung eintritt. Diese Ich-Du-Beziehung hat keine
Dauer; sie wird je und je gestaltet und vollzieht sich nur im
gegenwirtigen Akt der Begegnung. Ich-Du sind nur in actu,
Ich-Es nur in statu. Das Du-sagende Ich kennt keine Eigen-
schaften, keine Sachverhalte; es meint sich selbst und sein Du
nur «ganz», ungeteilt, einmalig, unaspiziert, jetzt und hier.
Es bringt sich «zum Ausdrucky; es gibt sich dar als Sinnbild
in sprechender Sinnfilligkeit, sei es in der leuchtenden Fiille,
in der Diirftigkeit, in der Finsternis oder Verlassenheit seiner
Subjektivitdt. «Gefiihl ist alles, Name ist Schall und Rauch»
(Goethe). Was bedeuten schon Eigenschaften, Aspekte, Bedin-
gungen vor der Grosse des Augenblicks!

Die Welt des Homo divinans ist der Kosmos der Personen
und waltenden Wesenheiten. Wer Du spricht, hat Du schon
vorausgesetzt. Er trifft das Du an oder findet es nicht. Dieses
antwortet oder schweigt. Ein Du, das nicht antwortet, ist keine
Sache, sondern beredtes Schweigen. Ein gesuchtes Du, das
nicht aufgefunden wird, ist ein omindses Verfehlen. In dieser
ganzen Welt ist nichts Sache, nichts Vorstellung, nichts Be-
sitz, nichts Kenntnis, nichts Sicherheit, sondern alles bedeut-
sames, mich personlich angehendes Meinen, das es zu ver-
stehen, zu entridtseln gilt als Sinn, als Idee, als Walten, als
Richten. Diese Welt ist nicht meine Setzung, meine Vorstel-
lung, sondern das an mich Herantreten der Anderen, der
Eigenen und Fremden, der Freunde und Feinde, des guten und
bosen Waltens, des Heils und der Krankheit, des Schonen und
des Haésslichen, des Heiligenden und der Verdammnis. In dieser
Welt ist nichts objektiv, nichts ausgebreitete, qualifizierbare
Zustdndlichkeit; sie ist nur ganz und aktuell in der Punktuali-
tit des Augenblicks und des Seins mir gegeniliber «anwesend».
Diese Welt hat keine Dauer, keine Zeit, sondern nur Gegen-
wart, aber ewige Gegenwart. In dieser Welt finde oder ver-
fehle ich die angesprochenen personalen Wesenheiten; Gott,
Gotter, Ddmonen, Heilige oder Verdammte, geschichtliche
Personen als Gestalter, Sinndeuter und Sinnbilder geschicht-
lichen Waltens, Personen, die zu jeder Zeit fiir mich in neuer
Weise Gesprichspartner werden kénnen.

Homo faber und Homo divinans als Polaritit

Die bisherige Darstellung des Ich und seiner Welt des
Homo faber und des Homo divinans zeigt diese beiden Pole
des Menschseins als isolierte Aspekte, jedoch moch nicht in

ihrer wechselwirkenden Bezogenheit. Das analytische Den-
ken des Homo faber, das Eigenschaften und Konditionen be-
stimmen will und begriffliche Klarheit als Mittel der Ver-
stdndigung anstrebt, notigt uns zunédchst dieses Vorgehen auf,
zwingt uns jetzt aber zur Feststellung, dass es unzureichend
ist. Es gibt das Ich des Homo faber nur auf dem Hintergrund
des Homo divinans und umgekehrt. Das selbe gilt fiir die re-
spektiven Weltaspekte. Die isolierte Darstellung eines Polaspek-
tes ist eine unerlaubte Konzession an die Sprache des Homo
faber. Unsere bisherige Schilderung hatte nur den Zweck, auf-
zuzeigen, dass die analysierende, wissenschaftlich objektivie-
rende Sprache des Homo faber entscheidende Seiten des
Menschseins vergewaltigt. Diese Sprache ist so unzureichend,
wie wenn man zu Blinden iliber Farben spricht, wozu man
unter Umstédnden aber doch gendtigt sein kann.

Unserer Darstellung lag indessen auch eine psycholo-
gische Absicht zu Grunde, nadmlich dem wissenschaftlich
Denkenden zu zeigen, dass gerade das klare und scharfe Den-
ken und die Tatsachenwahrnehmung andere unentbehrliche
und wesentliche Erkenntnisquellen wie das Fiihlen und das
Ahnen verschiitten konnen, insbesondere dann, wenn man diese
als unwissenschaftlich abschitzt und daher als minderwertig
unterdriickt. Durch die einseitige Bevorzugung bestimmter Er-
kenntnisfunktionen des Homo faber wird der Homo divinans
als mnotleidender, vernachldssigter Bruder bzw. als andere
Seele in des Menschen Brust zum dringlichen Problem und
erst liber diesen psychologischen Umweg auch fiir den Homo
faber zu etwas Wissenswiirdigem und Pflegebediirftigem.
Uebersehen wir jedoch nicht, dass auch die Psychologie sich
vorwiegend der Sprache und der Methoden des Homo faber
bedienen muss; sie ist Bedingungsforschung, analysierend,
behandelnd und sammelt objektives Wissen. Der Stoff und
die Thematik, mit denen sich insbesondere die Tiefenpsycho-
logie beschaftigt, gehdren jedoch zum grossten Teil in das
Reich des Homo divinans. Auch die Psychologie ist, sofern
diese gegenstidndlich sachliches Denken ist, grundsétzlich un-
zustidndig filir die Erkenntnis des Homo divinans, respektive
fiir das unmittelbare Verstehen jener Ereignisse, Bewegungen
und Erlebnisse, die schon durch das vergegenstindlichende
Denken wesentlich entstellt werden. Der Psychologe kann
hochstens aus dieser Einsicht deduzieren: Wir miissen und
wollen auch jene Funktionen, die sich den Kriterien des Homo
faber entziehen, wie Fiihlen und Intuition, als vollwertige Er-
kenntnisquellen schitzen und pflegen. Wie man richtig fihlt
und intuiert, kann man zwar fragen aber nie beantworten,
wenigstens nicht den Erwartungen des Homo faber entspre-
chend, der ein Rezept, eine erprobte Anwendungsmoglichkeit
fordert. Es handelt sich hier um spontane Akte, die durch
alles Machen und Anwenden schon vorweg unspontan, reflek-
tiert wiirden. Es gibt aber eine Pflege und ein differenziertes
Kulturbewusstsein fiir die psychischen Funktionen des Homo
divinans, d. h. es gibt giiltige Kriterien dieser Funktionen.
Fiir das Fiihlen ist dieses Kriterium die Echtheit, d. h. die
Uebereinstimmung des spontanen Ausdrucks mit dem Ge-
meinten. Fiir die Intwition ist das Kriterium der Beziehungs-
reichtum, d. h. die Fiille, die verschiedenartigen Perspektiven
und Bezogenheiten, die in der spontanen Eingebung aufleuch-
ten. Wie Echtheit, Beziehungsreichtum gesucht, geschult,
kontrolliert werden kann...? «Wenn ihr's nicht fiihlt, ihr
werdet’s nicht erjagen.» Der Homo divinans ldchelt iiber ein
solches Ansinnen des Homo faber: «Du kannst es nur er-
harren, werden und geschehen lassen; so lange Du etwas
machen willst, verfehlst Du das Gesuchte eben deswegen.»

Nun kann aber anderseits von der Psychologie her dar-
gelegt werden, was meistens «falsch gemacht wird», d. h. zu
welchen Fehlern der Homo faber in seinem widerspruchslosen
rationalen Denken vor dieser Fragestellung von Hause aus
neigt. Er iibersieht die Polaritdt, die grundsétzliche Anders-
Geartetheit der Funktionen, Bediirfnisse, Erwartungen und
Kriterien des Homo divinans. Damit kommen wir auf die
Frage der wechselwirkenden Bezogenheit der beiden Mensch-
seinspole. Homo faber und Homo divinans verhalten sich
gegenseitig wie Figur und Grund, wie Vordergrund und Hin-
tergrund. Jede Gestalt, sei es eine rdumliche Gestalt, eine
Zeitgestalt — z. B. Melodie —, eine Denkgestalt — z. B. Ge-
danke — erleben wir als Abgehobensein oder als Hervor-
treten aus einem Medium oder Hintergrund. Die Gestalt .ist
das Vordergriindige, Vordringliche, Aufdringliche, Ausge-




1. Januar 1955

SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 5

lesene; das Medium ist das Selbstverstédndliche, das Unbe-
achtete, gelegentlich auch das Nicht-Bewusstseinsfahige. Die
Gestalt und ihr Medium sind sein-relativ, d. h. es gibt die
Raumgestalten nur, sofern es Raum gibt, Zeitgestalten nur
in der Zeit.

Der Homo faber mit seinem Selbstbewusstsein (ich weiss,
dass ich weiss) und seinem Gegenstandsbewusstsein (ich weiss,
was ist, was ich weiss und was wahr ist) existiert und wirkt
im Medium des Homo divinans. So ist z. B. die Sachlichkeit,
die hochste Erkenntnishaltung des Homo faber, nicht nur
das Ergebnis der unbeirrt Kkritischen Wahrheitspriifung,
sondern gleichzeitig auch eine Gesinnungstat des Homo divi-
nans, ndmlich Unterwerfung unter die Wahrheit ohne An-
sehen der Person; ein Akt der personlichen Bescheidung, der
Gefiihlsenthaltung von Sympathie und Antipathie gegentiber
den Denkergebnissen, eine intimste Abstinenz von jeglicher
«Ichhaftigkeit». Das Zuriicktreten des Subjektiven ermoglicht
erst das Hervortreten des Sachlichen. Der Homo divinans kann
sich jedoch zu diesem Verzicht auf unangebrachte Subjekti-
vitdt nur bereitfinden, wenn er anderseits die Gewissheit hat,
dass er seine Liebe und Gesinnung nicht verleugnen, nicht den
taktischen Interessen des Homo faber opfern muss. Die per-
sonliche Enthaltung ermdglicht das Sich-Ergeben der Uber-
personlichen Wahrheit. «Das Fragen ist die Frommigkeit des
Denkens» (Heidegger). Die Akzeptierung der Wahrheit ist ein
AKkt, vollzogen im Pathos persénlicher Wahrheitsverpflichtung
und Wahrheitsgesinnung, d. h. der Wahrhaftigkeit. Die Wahr-
heit steht hier im Vordergrund, die Person im Hintergrund,
aber die Hingegebenheit der Person an die Sache ist die Vor-
aussetzung, ja Inspiration der Wahrheitsfindung.

Der Homo divinans lebt in der Bezogenheit; in seinem
Reich ist alles fiir die Person, d. h. fiir mich personlich bedeu-
tungsvoll, und ich bin der Angerufene allen Seins in dieser
personalen Welt. Die Echtheit, die Redlichkeit, die Aufrichtig-
keit kommen je und je nur zustande durch gleichzeitiges, auf-
einander abgestimmtes, vollorchestriertes Zusammenwirken
von Homo divinans und Homo faber. Der Vordergrundsakt
des Homo divinans ist: «Ich meine es voll und ganz so; hier
stehe ich, ich kann nicht anders». Die Mitwirkung des Homo
faber erfordert hierfiir Verzicht auf jegliche Bedingungsstel-
lung, auf reservatio mentalis. Aber der Homo faber kann sich
zu dieser Verzichterklirung nur verstehen, wenn er anderseits
auf den Mut zur Wahrheit des Homo divinans zihlen kann.
Die kluge, ja unerbittlich scharfsinnige Mitwirkung des Homo
faber erméglicht erst, dass die Intentionen der Liebe, der Ge-
fithle und die Inspirationen des Geistes hienieden in Raum und
Zeit verwirklicht werden koénnen.

Diese Hinweise zeigen, wie sehr Liebe und Erkenntnis,
Gefiihle und Inspiration auf der einen und denkendes Priifen
und Realisieren auf der andern Seite in der innigsten Be-
ziehung wechselseitiger Forderung oder Hemmung stehen.
«Jede grosse Liebe ist die Tochter einer grossen Erkenntnis»,
schreibt Leonardo da Vinci. Nach ihm, dem grossen Huma-
nisten, Ingenieur, Denker und wissenden Konner, fundiert die
Erkenntnis die Liebe. Anders Goethe, der musische Genius, der
faustische Philosoph, nach dem die Liebe die Erkenntnis fun-
diert. Er schrieb schon in seinen jungen Jahren: «Man lernt
nichts kennen als was man liebt und je tiefer und vollstdndi-
ger die Kenntnis werden soll, desto stidrker, kriftiger, lebendi-
ger muss die Liebe, ja die Leidenschaft sein». Diese Idee, dass
die Liebe die Mutter alles menschlichen Seins sei, ist auch das
Herzstiick der christlichen Lehre. Nach Augustin ist die Liebe
die urspriinglichste Bewegungskraft des géttlichen und mensch-
lichen Geistes. Max Scheler hat diesem Thema eine geniale
Arbeit gewidmet: «Erkenntnis und Liebe» 5). Es sei, schreibt
er, eine typische Haltung des modernen, instinktunsicheren
Menschen, dass er glaube, dass Liebe eher blind als sehend
mache, dass mithin alle echten Erkenntnisse der Welt nur auf
der #ussersten Zuriickhaltung dieser emotionalen Akte be-
ruhen koénnen. Keineswegs! Alle wirklich grossen Leistungen
und Taten beruhen auf einer wirklich grossen Liebe.

Der Irrtum des Homo faber ist, dass er glaubt, man kénne
und miisse die richtigen Gefiihle, Empfindungen, Einstellungen
«schulen»; man koénne gegen die negativen, gefihrlichen
Manifestationen des Homo divinans etwas «machen». Dieser
Erwartung und Forderung entspricht ein psychotechnisches
Konzept der Psychologie, deren Aufgabe es sein soll, die der

5) Moralia, Leipzig 1923.

Arbeit und richtigen Lebensfithrung zutréglichen oder abtrag-
lichen Neigungen, Wiinsche, Einstellungen zu untersuchen und
optimal anzuwenden. Dieser Irrtum ist schlimmer als es
scheint, er verstosst gegen die Menschenwiirde. Der Mensch
wird in seinen personlichsten Anliegen als Objekt betrachtet
und behandelt und iiber ihn mit der Autoritdt objektiver Not-
wendigkeit und Richtigkeit verfiigt. Der Mensch wird dadurch
zum Faktor oder Fall degradiert; seine persénliche Meinung
wird nicht voll und autonom angenommen. Ausserdem wird der
Mensch dadurch sich selbst entfremdet, indem er glaubt, sich
nurmehr durch die Vermittlung einer objektiven Wissenschaft
selbst verstehen und rechtfertigen zu konnen. So stellt er
schliesslich alle Fragen an sich und die andern «psychotech-
nischy»: «Was soll ich machen ?», «was mache ich falsch?» Er
betrachtet seine Missgeschicke nicht als Schicksalsfligungen,
sondern als Ergebnis fehlerhaften Vorgehens oder — im
psychoanalytischen Sinne — allenfalls als Fehlhandlungen,
d. h. als Sabotage seines Unbewussten.

Der Irrtum des Homo divinans: Der Homo divinans hat
keine Veranlassung, kritisch nach den Ursachen eines Ge-
schehens zu forschen. Fiir ihn ist alles, was geschieht, be-
deutsam, schicksalhaft, Absicht anderer, hoherer, seien es
heilige oder unheilige Michte, gute oder bose Personen.

Ist er fromm im einseitigen Sinn, dann ist er des Glau-
bens, alles, was der Welt und ihm selbst widerfahrt, sei Got-
tes Fiigung, geschehe nach Gottes Ratschluss, dessen Uner-
forschlichkeit zum vorneherein jedes menschliche Fragen und
Eingreifen ausschliesse, ja verbiete. Eine solche demutsbe-
tonte Haltung sucht sich gelegentlich ihre Kompensation in
einer rechthaberischen Wortgldubigkeit, in der man verschie-
dene Machtgeliiste befriedigen kann oder in einer selbstver-
liebten Gottwohlgefélligkeit.

Anders der Irrtum des primitiven Homo divinans (als
minderwertige Funktion) im zeitbeherrschenden Typus des
Homo faber. Dieser geht von einem gereizten und verwirren-
den Glauben an das Machen aus, wobei er sich einredet, er
glaube nur an das Beweisbare. Solche demutlose Haltung ist
der beste Nihrboden fiir die kiihnsten Projektionen, als welche
man in der Psychologie die in die Umwelt projizierten und
dort bekdmpften Ursachen der Unzufriedenheit mit sich selbst
bezeichnet. Ein paranoisches Bewusstsein z. B. projiziert seine
unbewussten Aggressionen auf Andere und erlebt sie daher
als objektives Verfolgtwerden durch Andere, und ist nur an
den Beweisen fiir das eigene Verfolgtsein, nicht aber an den
Gegenbeweisen interessiert. Auf diese Weise entsteht ein
hartnickigster Glaube an das Walten von bosen Michten,
Systemen und «Ismen». Die echte Glaubenshaltung aus Ehr-
furcht und personlicher Bescheidenheit wird als naiver Kinder-
glaube verachtet, aber unbewusst ersetzt durch einen an-
dern Glauben, welcher der schwarzen Magie der Primitiven
und den Schachziigen grosser und kleiner Despoten in vielem
#hnlich ist: ein Glaube an schlaue und gerissene Machinatio-
nen, ein Glaube an die Bosheit der Menschen, der Interessen-
kliingel, der Wirtschafts- und Gesellschaftssysteme. Der
Glaube an die Glaubenslosigkeit hat eine zerstérende Wirkung
auf die Individuen und die menschliche Gesellschaft, weil er
einen mit Nihilismus, Zynismus und Glaubenssurrogaten
kdampfenden wirklichen Religionskrieg aller gegen alle mit
allem Eiferertum und Fanatismus auslost. Es ist gerade kein
Ideologiekrieg, wie vorgetduscht wird, denn es geht bei diesen
erbitterten Kédmpfen nicht um diskutierbare Gedanken, Ideen
und Ideale, sondern um den Austrag dynamisch aktiv gewor-
dener heisser Gefiihle, grosser Missionen und verziickender
Ahnungen und Visionen, die sich jeder verniinftigen Ausein-
andersetzung mit Hohn entziehen. Dieses weit verbreitete
Biferertum der Fanatiker ist um so gefihrlicher, als es sich
bei den modernen technischen Mitteln der Massenbeeinflus-
sung und skrupellosen Ausniitzung der Massenpsychologie fiir
machtpolitische Zwecke im grdssten Ausmass einsetzen ldsst.
Dieses Bifern und besessene Kritisieren entspringt einem
magischen Glauben an die Machination. Es ist die nihi-
listische Religion der vermeintlich Glaubenslosen, der kalten,
harten Techniker der Macht, des wild gewordenen Homo divi-
nans im hochmiitigen Homo faber. Diese Glaubenshaltung des
kalten oder naiven Intellektuellen ist wohl die wichtigste Ur-
sache der im Grunde selbstmorderischen Kommunismusanfél-
ligkeit gewisser westlicher intellektueller Individualisten. Ist
dies nicht eine metaphysische Gliubigkeit an die Machination,




6 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

73. Jahrgang Nr.1

eine Heilserwartung vom faszinierend Diabolischen in der
wissenschaftlichen Aufmachung eines allméchtigen Ismus! In
Russland, schrieb Dostojewskij, wird alles zur Religion, selbst
der Atheismus.

Die zwei Seelen in des Menschen Brust stellen uns vor ein
faustisches Problem. Von den vielen Gegensatzpaaren im Men-
schenwesen haben wir jenes herausgegriffen, das die dialek-
tische Gegeniiberstellung von Technischem und Antitechni-
schem als ein zentrales menschliches Problem erlaubt: die
Enantiodromie von Homo faber und Homo divinans. Dieses
Problem ist deshalb zu einem brennenden geworden, weil seit
zwei Jahrhunderten der gewaltige Versuch immer wieder un-
ternommen wird, den Homo faber zu vergéttern. Helvetius
sprach schon im 18. Jahrhundert vom «homme machiney;
«Der Mensch ist eine Maschine, die durch sinnliche Empfin-
dungen in Bewegung gesetzt, alles tun muss, was sie aus-
fiihrt.» Die franzosische Revolution inthronisierte die Gottin
der Vernunft; in Sowjetrussland behandelt man die erzratio-
nalistischen Begriinder des Bolschewismus mit besonderem
magischem Kult als unfehlbare Kirchenvater. Unser immen-
ses wissenschaftliches Spezialistentum ist in der erdriicken-
den Uebermacht Forschung in der Welt und nach den Me-
thoden des Homo faber. Die Trennung von Leib und Seele
und die getrennte Erforschung dieser Reiche ist schon vor-
weg ein Akt des Homo faber, eine Teilung um zu herrschen
oder wenigstens zu beherrschen und zu wissen. Der Homo
faber ist in uns allen libermé&chtig vorherrschend, vordring-
lich. Durch jahrelange Schulung sind all unser Denken, alle
Methodik, alle Systematik, jegliche Uebersicht und Einteilung
vorweg geprigt und als Denkbarkeit zur Verfiigung gestellt.
Schon das wissenschaftlich «Gegebene» erscheint uns in Kate-
gorien des Homo faber, soweit es eben Denkprobleme sind und
es sich um allgemeine, objektive, {iberpriifbare Wahrheit han-
delt. Im allgemeinen herrscht die Meinung vor, dass der Homo
faber gegeniiber dem Homo divinans den entwickelteren, diffe-
renzierteren, fortschrittlicheren, vernilinftigeren Menschenty-
pus darstelle. Tatséchlich hat der Homo faber seit den letzten
zwei Jahrhunderten in zunehmendem Masse die brillantesten
Erfolge aufzuweisen, so dass seine Ideologien, Methodologien
und Terminologien als die selbstverstédndlich richtigen, weil er-
folgreichen, vorausgesetzt werden. Und da nichts so erfolg-
reich ist wie der Erfolg, hat der Durchschnittstechniker und
wissenschaftliche Spezialist bisher keine Veranlassung, seine
Homo faber-Existenz als fragwiirdig zu empfinden. Die Schuid
am Versagen der Menschen und ihrer Gesellschaft und an den
drohenden Katastrophen kann er vorderhand unbekiimmert
auf die Politiker und Regierungen, auf Erzieher oder irgend-
welche falsche Systeme oder Ismen abschieben.

Der Homo divinans hat seine Beachtung im Zeitgesprich
als verstossener Bruder auf dem Umweg iiber die Psychologie
gefunden. Eine Wissenschaft muss es natiirlich sein, damit
ein Problem ernst genommen wird. Wenn der Homo divinans
heute schon keine Erfolge aufzuweisen hat, die sich mit den
augenfilligen technischen messen koénnten, so bekennt er
sich doch iiber die Psychologie am grossen Misshehagen und
an den grossen Menschheitskatastrophen schuldig als Anstif-
ter von Hass und Zwietracht, als Ddmon der Aggression und
des Verfolgungswahns, als Urheber aller Art von Unruhe; er
grinst in die Leere und das Nichts. So wird uns der Homo
divinans als Storefried wichtig. Diesen Zwillingsbruder des
Homo faber anzunehmen und in Hochachtung und Wert-
schédtzung aufzunehmen, fillt uns indessen unendlich schwer.
Er ist zu sehr als pathologischer Fall stigmatisiert und wird,
wie es heute nicht anders mdoglich ist, von entsprechenden
Spezialisten betreut, von Psychotherapeuten, Fiirsorgern, Be-
triebspsychologen, der Justiz usw., denen die Aufgabe ge-
stellt ist, ihn zur Raison zu bringen. Es handelt sich indessen
ja nicht um eine Krankheit im iiblichen Sinne, sondern um
eine Reaktion des Homo divinans auf das Verkanntsein, Ver-
lassensein, Nicht-ernst-genommen-Werden, auf die ihn ver-
achtende wissenschaftliche Attitude, mit der man ihm be-
gegnet, auf den gonnerhaften Zuspruch, mit dem man ihn
besdnftigen will, auf das Nichtanerkennen seiner eigenen
Sprache, Werte und Kriterien.

Der Hybris der verwegenen Selbstiiberhebung des Homo
faber entspricht die Ddmonie des Homo divinans. Damit ist
das Problem der Technik als ein intim menschliches und zu-
gleich philosophisch-religitses gekennzeichnet. Wo ich mich

in einer menschlichen Angelegenheit als kalt Wissender
zu hochmiitig benehme, reagiert mein schlechtes Gewissen
entweder in der bewussten Form als Mahnung oder in der
unbewussten Form als Fehlhandlung. In jedem Fall, wo
der Roboter einer Organisation elementar menschliche Be-
diirfnisse vergewaltigt, reagiert der Mensch mit hilfloser Un-
zufriedenheit, mit passiver Resistenz und gerit in einen Ne-
gativismus, der seine Befriedigung nur in der Zerstorung
suchen und finden kann.

Der echte Austrag der Gegensitze zwischen Homo faber und
Homo divinans

Dieser Austrag kann nur gelingen im Geiste gegensei-
tiger tief liberzeugter Wertschitzung, ja Ehrfurcht vor der
ganz andern Art des Seins des Antipoden. Das erfordert
einerseits radikalen Verzicht auf intellektuellen Hochmut,
radikal bis zum erschiitternden sokratischen Nichtwissen
und bis zur Selbstironie, jedoch ohne jegliche Schwiche des
Denkens, und erfordert anderseits den tdglichen Mut, das
Wissen zum Gewissen zu erheben, d. h. aus der sachlichen
Ebene in die Sphére bejahter Verantwortlichkeit und persén-
licher Stellungnahme zu verlegen. Soweit handelt es sich um
verniinftige Einsichten in Notwendigkeiten, die zwar von nie-
mand bestritten, aber auch von niemand voll verwirklicht
werden.

Unvergleichlich schwieriger zu verstehen und zu ver-
wirklichen ist jedoch der Austrag der Gegensitze dort, wo
es sich doch um die tduschende Hintergriindigkeit der beiden
Menschheitsaspekte handelt, wie sie in den letzten Abschnit-
ten dargestellt wurden. Wir alle haben eine unwiderstehliche
Neigung, die Vernunft und damit das Rechthaben irgendwie
zu verahsolutieren oder gar zu vergdttern und anderseits das
Gottliche und die Gotteskindschaft des Menschen irgendwie
mit Wissenschaften oder mit Neugier oder mit magischen
Praktiken zu entgeheimnissen. «Irgendwie» schleicht sich die
Unechtheit immer wieder ein, nicht nur als Hybris, sondern
auch als falsche Bescheidenheit, nicht nur als Ehrfurchtslosig-
keit, sondern auch als frommlerische Heuchelei. Wieviel
wache Einsichtsbereitschaft, wieviel Klarsinn, Mut und De-
mut braucht es doch, sich vom Hochmut und der Gemiitstrag-
heit der Routine, der Arriviertheit, der Gesittigtheit und der
viel berufenen untriiglichen Lebenserfahrung frei zu halten
und ansprechbar zu bleiben. Die vielen moglichen Tiefen und
Aspekte dieser Hintergriindigkeiten sind niemals zu ermes-
sen. Es konnen Selbsttiuschungen im Sinne deutlicher Ver-
dringung der Wahrheit sein. Es konnen Ueber- oder Unter-
belichtungen bestimmter Regionen sein. Es konnen Gewohn-
heiten sein, die das eine oder andere echte Lebensbediirfnis
vernachlissigen. Oder es kann, wie dargelegt, die fundamen-
tale Unzulidnglichkeit unserer Denkorgane sein, die gewisse
Seiten unseres Menschseins vergewaltigt, «weil nicht sein
kann, was nicht sein darf». Und es kann schliesslich und vor
allem die Begrenztheit der Orchestrierung unseres Filihlens
und Ahnungsvermogens uns unbemerkt zu Tausenden von
Spielarten der Borniertheit verleiten.

Jede Art von Fiihlen bestrahlt als Vorliebe oder Abnei-
gung einen eigenen Bereich des Erkennens. Welch immenses
Reich ist der Kosmos des Fiihlens, beispielsweise das Wohl-
oder Unbehagen, das Sich-Kraftig- oder Schwach-Fiihlen, die
Heiterkeit oder Verstimmung, das Gesund- oder Kranksein,
die sinnliche Lust oder Unlust bis zum Schmerz, das sich
Freudig- oder Betriibt-Fiihlen, die Personengefiihle: die Liebe
und der Hass, die Giite und die Bosheit, die Gefiihle fiir das
Schone und das Héssliche, das Heil und das Unheil, das Hei-
lige und das Satanische, die Gefiihle der Seeligkeit und der
Verzweiflung. — Alle diese verschiedenartigen Gefiihle konnen
sich in unendlichen Varianten gegenseitig nuancieren. Sie er-
fahren zudem jedes Mal eine tiefe Verdnderung, wenn sie
reflektiert, d.h. zum Gegenstand der Beobachtung und der
Manipulation im Sinne von Dosierung, Unterdriickung, Ver-
stdrkung oder Demonstration werden.

So gross und so bedeutsam alles Tun und Lassen des
Menschen im Reich der Emotionen, so vielfiltig ist unsere
Aufgabe der Pflege, der Erziehung und Selbsterziehung der
Gefiihle. Was wir dariiber zu wissen glauben, ist unzuldng-
lich, wenn auch notwendig zur Einsicht, was zu tun und zu
lassen sei, damit echtes, starkes, spontanes Fiihlen Ereignis
werde und damit die Energien mobilisiere zu konstruktivem




1. Januar 1955

SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 7

Wollen, zu gliubigem Einsatz und zentralem Sinnerlebnis
menschlichen Daseins.

Fiir die Schulung der Funktionen des Homo faber be-
nétigen wir Jahrzehnte; fiir die Entfaltung der Funktionen
des Homo divinans bendtigen wir das ganze Leben, denn jedes
Lebensstadium des Menschen ist unmittelbar zu Gott, hat
seinen eigenen Sinn, seine eigene Problematik, seine eigene
wesentliche Aufgabe. Die Kulturaufgaben des Homo divinans
erscheinen den meisten Menschen weniger wichtig als die
Lernaufgaben des Homo faber, weil diese fiir den beruflichen
und gesellschaftlichen Erfolg entscheidender zu sein scheinen
als sie tatsichlich sind. Es besteht kein Zweifel, dass wir im
Zeitalter der Gefiahrdung des Menschen und der Menschlich-
keit durch die Technik dringlich aufgerufen sind, die Kultur-
aufgaben des Homo divinans ebenso ernst zu nehmen, wenn
schon sie etwas anderes als Zeit und Geld bendtigen: Ge-
duld und Toleranz, Mut und Wagnis, Glaube, Hoffnung, Liebe
— «am grossten aber unter diesen ist die Liebe» (1. Kor. 13).

Das Zuriickgreifen auf die Quellen der Kultur, des Gei-
stes und der Religion ist angesichts der zu erwartenden Fol-

Strassenverkehrsplanung Bern
Von Prof. Dr.-Ing. habil. K. Leibbrand, ETH, Ziirich

Die schwierigen und unbefriedigenden Verkehrsverhélt-
nisse auf dem Bahnhof- und Bubenbergplatz in Bern beschéf-
tigen die stddtischen Behdrden schon seit Jahren.

Nachdem in den Jahren 1946-—48 durch das Gutachten
Boutet-Walther-Miescher 1) die Standortfrage fiir das neue
Aufnahmegebiude des Hauptbahnhofs abgekldrt wurde,
brachte 1950 ein Schweizerischer Wettbewerb 2) wertvolle
Anregungen fiir seine Gestaltung sowie flir die lédngst not-
wendige Verkehrssanierung in der ndheren und weiteren Um-
gebung. Im Anschluss an den Wettbewerb wurden die Studien
fiir die Verkehrssanierung fortgesetzt. Im Mai 1952 beauf-
tragte der Gemeinderat der Stadt Bern im Einvernehmen mit
SBB, PTT und kantonalem Hochbauamt Professor Dr. h. c.
A. Walther, o. Prof. der Betriebswirtschaftslehre an der Uni-
versitit Bern, und den Verfasser mit der Ausarbeitung eines
Gutachtens. Als Mitarbeiter wurde ihnen Dipl. Arch. W. Jaussi,
Bern, der Triger des zweiten Preises beim Wettbewerb, bei-
gegeben. Der Inhalt des Gutachtens, welches in gekiirzter
Form im Druck erschienen ist 3), wird hier nochmals gekiirzt
wiedergegeben.

1. Planungsgebiet

Es zeigte sich bald, dass sich die Untersuchungen nicht
bloss auf das engste Bahnhofgebiet beschrinken konnten,
sondern dass auch die Verkehrsfragen der iibrigen Stadt in
grossen Ziigen bearbeitet werden mussten. Das Kernstiick
Bubenbergplatz-Bahnhofplatz kann nicht losgeldst fiir sich
allein betrachtet werden, sondern es bildet ein Glied des in-
nerstiddtischen Verkehrsnetzes, das sich vom Hirschengraben
im Westen und der Schiitzenmatte im Norden bis zum Zeit-
glockenturm im Osten erstreckt.

2. Planungszeitraum

Das wirtschaftliche Leben einer Stadt hdngt von so vielen
Voraussetzungen und Einfliissen ab und die Entwicklung der
Verkehrsmittel ist derart in Fluss, dass es unméglich ist, liber
den Zeitraum einer Generation hinaus auch nur einigermassen
sichere Voraussagen beziiglich Bevdlkerungszunahme und
Verkehrstechnik zu machen. Anderseits muss ein moglichst
langer Zeitraum gewdidhlt werden, weil die Verwirklichung
stiadtebaulicher Gedanken nur in vielen Jahren durchgefiihrt
werden kann. Es muss auf weite Sicht geplant werden. Nach
sorgfiltigem Abwigen wurde ein Planungszeitraum von 25
bis 30 Jahren als zweckmissig angesehen. Die Planung geht
also von den Verhiltnissen aus, die voraussichtlich bis zum
Jahr 1980 eintreten werden.

1) Siehe Protokoll der S.I.A.-Sektion Bern, SBZ 1948, S. 315.

2y Darstellung des Brgebnisses s. SBZ 1950, S. 276, 399, 417, 436, und
Bemerkungen von 0. Senn. S. 668.

3) Erhiltlich bei der Stadtkanzlei Bern, Preis 12 Fr.

gen der progressiven Entwicklung der Technik nicht schwich-
liches Zuriickweichen in das seelige Land des Kinderglaubens,
sondern es ist ein Schritt des Geistes, der Not tut, ein Ueber-
tritt der Pioniere in ein ungeheures Neuland. Dieser Schritt
nach vorne verspricht zundchst gewiss nicht Ruhe, Friede
und Geborgenheit, denn er fiihrt zur direkten Begegnung mit
der Zwiespiltigkeit des menschlichen Wesens. Die Hybris des
Homo faber und die Damonie des Homo divinans sind reli-
giose Fakten im abgriindigen und geféhrlichen Sinne, aber
sie koénnen auch das Heil bringen, denn sie riihren an das
Reich der Miitter. Die im Faszinosum und Numinosum drén-
genden Krifte kdnnen als Urquellen neu zum Springen kom-
men, wenn Homo faber und Homo divinans sich die Hand
reichen, wenn der Techniker zu seinem Daimonium, das ihn
befliigelt und gefdhrdet, steht, wenn er wagt, ein hoheren Ord-
nungen sich fiigender Mensch zu werden und dadurch sein
Wissen zum Gewissen ldutert. 2

Adresse des Verfassers: Prof. Dr. H. Bidsch, Direktor des Instituts
filr Angewandte Psychologie, Merkurstrasse 20, Ziirich 32.

Hierzu Tafel 1/2

DK 656.21

3. Verkehrsumfang

Das Verkehrsvolumen hingt ab von der Einwohnerzahl
des Einzugsgebietes und dem spezifischen Verkehrsbhediirfnis,
das heisst von der Verkehrsleistung je Einwohner und Jahr.
Zahlreiche statistische Unterlagen wurden herangezogen, um
diese Werte moglichst genau zu bestimmen.

Fiir den 6ffentlichen Verkehr ergeben sich: fiir das Jahr
1950 155 800 Einwohner je 282 Fahrten zu 2,3 km = rd. 100
Mio Personenkilometer, fiir das Jahr 1980 hingegen: 230 000
Einwohner je 320 Fahrten zu 2,7 km = rd. 200 Mio Personen-
kilometer. Bis zum Jahr 1980 ist also bei den stédtischen
Verkehrsbetrieben (Strassenbahn und Bus) eine Zunahme um
etwa 100 % zu erwarten.

Der private Verkehr wird voraussichtlich erheblich stér-
ker zunehmen als der offentliche. Im September 1952 gab es
in der Agglomeration Bern 11222 Wagen und 3713 Motor-
rider und Roller, im ganzen rd. 15000 Motorfahrzeuge. Es
traf also ein Kraftfahrzeug auf 13,4 Einwohner. Fiir 1980
kann, bei etwa 250000 Einwohnern und einem Motorisie-
rungsgrad von einem Fahrzeug auf sechs Einwohner mit
mindestens 40 000 Motorfahrzeugen gerechnet werden. Bis
dahin wird auch die durchschnittliche jidhrliche Fahr-
leistung der Motorfahrzeuge im Stadtbereich um etwa 25 %
zunehmen. Der private Verkehr in der Stadt wird also wahr-
scheinlich um 230 % zunehmen.

Fiir diese Verkehrsmengen, eine Verdoppelung des offent-
lichen Verkehrs und mindestens eine Verdreifachung des pri-
vaten Kraftverkehrs, sind das offentliche Verkehrsnetz und
das Strassennetz in der Innenstadt auszubauen.

4. Zahlungen

Die Stiddtischen Verkehrsbetriebe (SVB) und die Stadt-
polizei wurden gebeten, eingehende Verkehrszdhlungen durch-
zufiihren.

Die SVB beforderten im Jahre 1951 rund 48 Millionen
Fahrgiiste oder durchschnittlich 131 600 Personen/Tag. Die
Bewegungen dieser grossen Zahl von Fahrgiisten mussten mit
ausreichender Genauigkeit verfolgt werden. Hierflir wurde
ein geeignetes Zihlverfahren festgelegt und bis ins einzelne
ausgearbeitet. Die Z#éhlungen zeigten die iiberragende Bedeu-
tung der Haltestelle Hauptbahnhof fiir das bestehende SVB-
Netz (Bild 1). Die stidtische Polizeidirektion fiihrte in den
Monaten Mai und Juni 1952 sorgfiltige Zidhlungen des flies-
senden und ruhenden Fahrzeugverkehrs durch. Die Z&hlungen
des ruhenden Verkehrs, das heisst der parkenden Fahrzeuge,
wurden zu Vergleichszwecken in Januar 1953 wiederholt.

5. Oeffentliches Verkehrsnetz

In Bern fallen Schwerpunkt der Geschiftsstadt und Ver-
kehrszentrum nicht zusammen. Die Geschédftsstadt reicht vom
Zeitglocken bis kaum iiber den Bubenbergplatz hinaus. Das
Verkehrszentrum liegt an ihrem westlichen Ende.




	Homo faber - Homo divinans: Technik als Schicksal und Chance

