
Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 73 (1955)

Heft: 1

Artikel: Homo faber - Homo divinans: Technik als Schicksal und Chance

Autor: Biäsch, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-61831

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-61831
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1. Januar 1955 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG
73. JAHRGANG HEFTER. 1

Seite 1

Homi faber — Homo füvinans

Technik als Schicksal und Chance

Von Prof. Dr. Hans Biäscb, ETH, Zürich DK 159.9

Erweiterte Passung eines Vortrages in der Sektion «Mensch und Technik» am Internat. Kongress für Philosophie der

Wissenschaften, fflinch, August 1954

Die Technä&wird uns in zunehmendem Masse fragwürdig.
Es ist eine Fragwürdigkeit im zwiefachen Sinne: ein besorgtes

Fragen nach den allgemeinen Einflüssen der Technik auf
den Menschen und ein philosophisches Fragen nach jenem
Geist der Technik, der den Menschen zugleich beflügelt und

iSaährdet. Jedenfalls empfinden wir alle die Technik als
Schicksal der Menschheit unseres Zeitalters, als ein Fatum,
mit dem jeder sich auf seine Weise, nach seinem Begriff und
Vermögen auseinandersetzt.

Der Psychologe sucht nach den psychischen
Voraussetzungen für das Zustandekommen von technischem Denken
und Handeln. Welcher Art sind die Erwartungen und
Vermutungen, die Bedürfnisse und Absichten, die Befürchtungen
und Aengste usw., die technisches Agieren und Reagieren aus-
lösen? So gefragt stellt sich die Technik als ein Seinsreich
dar, das so alt ist wie der Mensch. Sie ist eine besondere,

ja wesensbestimmende Seite menschlichen Seins.
TeclBisches Tun entspringt einer Grundhaltimg, die wir

alltäglich und unspezifisch «Machen» nennen, etwa im Sinne:
«Was Soll ich jetzt machen?», «Wie soll man das machen?»,
«Man kann da nichts machen» usw. Bei solchen, scheinbar

primitiv anmutenden Sätzen sind wir uns des grossen histo-
rischen Beziehungsreichtums des Wortes «Machen» nicht
mehr bewusst. «Machina» bedeutet nicht nur Maschine,
sondern auch einfachstes Werkzeug und Handhabe; «Machinator»
ist der Ingenieur, aber auch der Urheber und Anstifter. Zum
selben Stamm gehönl auch das Wort «Macht» und
wahrscheinlich auch das Wort «Magie». Der Mensch als «Macher»
handelt als Urheberwesen, denn ©lachen» bedeutet zielbe-
wusst wollendes und könnendes Denken und Tun.

Es «o_U im folgenden versucht werden, den innern Aspekt
der Technik, die persönlichen und intimen Motive jenes
menschlichen Verhaltens, das sich nach aussen als technisches
Denken und Tun manifestiert, darzustellen. Eine solche

Fragestellung geht indessen weit über den psychologischen
Bereich hinaus. Sie ist letzten Endes überhaupt nicht mehr
ein Problem der Psychologie, sondern der — religio, nämlich
eine Glaubensfrage, welche Form der actio hier die richtige

IseUBverfügendes Handeln oder geschehenlassendes Erharren;
welches Reich des Willens hier angerufen sei: mein Wille
oder Dein Wille.

Aus dem Problemkreis Mensch und Technik soll hier
jene Grundfrage herausgegriffen werden, die sich mit der

Einstellung des Menschen zum «Verfügen» befasst. Technik
ist Verfügen, Gebieten; Verfügen aus Wissen und Können,
aber auch Verfügen-Wollen, Herrschen, Macht hatten und
ausüben. Es besteht anderseits ein a-technisches und anti-technisches

Reich, in dem der Mensch nicht verfügen und herr-
schen kann oder will; positiv ausgedrückt: das Reich, worin
nicht sein Wille, sondern ein anderer Wille geschieht, eine

Welt, in der er sich schicksalhaft anheim gegeben oder ver-
fstriBKt fühlt. Vor der Frage des Verfügbaren oder Machenkönnens

scheiden sich die Geister nicht nur nach Menschentypen,

sondern je und je in jedes Menschen Kopf und Herz
in den Bomo faber, der überlegend, voraussehend handelt und

gebietet, und in den Homo divinans1), dem die Kraft seines

Handelns und Seins aus der vertrauenden Zwiesprache mit
den waltenden Mächten zuströmt. Funktionell betrachtet sind
Homo faber und Homo divinans Antipoden, die sich in jedem
menschlichen Tun sowohl benötigen als auch ausschliessen,
z. B. als Reflektion und Spontanität oder Selbermachen und
Geschehenlassen.

Es wäre ein Irrtum, die moderne Technik nur als demi-

urgis che Schöpfung des Homo faber zu betrachten; der Homo
divinans hat ebenfalls das seinige zum Entstehen unserer

Technik beigetragen, indem er wagte, das objektive Denken

und Experimentieren zu gestatten und den Denkergebnissen

mit Ehrfurcht zu begegnen. Aber auch die Dämonie
der Technik ist das gemeinsame Werk von Homo faber und
Homo divinans; diesejDämonie ist die Macht des Verfügens
über die Naturkräftlfund die Magie und Ohnmacht des

Zauberlehrlings. Die Technik ist nicht, wie wir zu sagen pflegen,
weder gut noch böse. Sie ist unser Werk, für das wir
verantwortlich sind. In jedem Lebens- und Denkakt treffen wir
eine Entscheidung — ob verfügen oder geschehen lassen —,
ob etwas zu machen oder zu erharren sei. Dies können wir
verantwortungsbewusst nur tun, wenn wir die guten wie die
bösen Aspekte sowohl unseres Verfügens als auch unseres
Geschehenlassens kennen und in unserm Handeln und Denken
gewissenhaft beachten. Technik hat auch einen moralischen
Aspekt: Wissen als Gewissen.

Der Homo faber
Mensch sein, heisst auch Techniker sein. Der Mensch ist

Techniker von Urbeginn seiner Existenz an; die klassischen
Artefakte und BewMge seines urzeitlichen Auftretens sind
seine Werkzeuge — zielbewusst, für bestimmten Gebrauch
behauene Steine und Knochen. Ein Werkzeuge entwerfendes
und gebrauchendes Lebewesen transzendiert das animale Reich
des sensomotorischen Könnens, der unbedingten und bedingten

Reflexe und begründet ausserhalb des nur Vitalen ein
Reich der Techne, des Wissens, Könnens und Verfügens,
dessen Grundkategorien die Antizipation (das Vorwegnehmen
und Vorausschauen der Ergebnisse in der Vorstellung) und
die Reflektion (das Nach-Denken, das vorstellungsmässige
Nach-Vollziehen unter «vÄSichtiger» Beachtung des

Zwangsläufigen) sind. Antizipation und Reflektion bedeuten gegenüber

dem tierischen Verhalten eine Introversion, ein innerlich

virtuelles Sehen, ein vom direkt Sinnlichen unabhängiges
Schauen und Einsehen als gezieltes Vorstellen oder als
streuendes Phantasieren.

Während der letzten drei Jahrhunderte beliebte man in
zunehmendem Masse den Menschen als Homo faber, auch als
Homo sapiens oder gar als Animal rationale zu verstehen,
dessen höchste Schöpfungen die exakten und empirischen
Wissenschaften und die Technik sind, die allen Fortschritt und
alle Aufklärung der Menschheit begründen und gewährleisten.

Diese Homo faber-Anthropologie, nach der sich der
Mensch vom Tier in erster Linie durch seine Intelligenz
unterscheidet, erscheint uns Heutigen keinesfalls mehr so
einleuchtend wie unsern Vjysern und Grossvätern. Wir
beginnen zu zweifehl, ob die Intelligenz-Verehrung und damit
der absolute Glaube an beweisende Wissenschaft und ihre
Bewährung in der Technik zu Recht bestehe, ob nicht gegenüber
Wissen und Technik eine philosophische Reserve vonnöten
wäre. Wer heute vor Technikern und Naturwissenschaftern
eine fortschrittsgläubige Anthropologie vom Typus des Homo

J) Die Antithese Homo faber — Homo divinans wurde vom
deutschen Ethnologen Th. W. Danzel aufgestellte (Kultur und Religion der
Primitiven. Stuttgart 1924). Der Homo faber ist nach Danzel der
technische Mensch, der Homo divinans der magische Mensch. Er sieht
(im Gegensatz zu der hier dargelegten Auffassung) die gesamte
kulturelle Entwicklung in zahllosen Zwischenformen, an deren Anfang der
Homo divinans und an deren Ende der Homo faber steht. Die
Tiefenpsychologie zeigt indessen, dass im modernen Homo faber ein sehr
aktiver Homo divinans herrscht, sei es, dass er vom verdrängt XJnbe-
wussten her sein Unwesen treibt oder aber bewusst als persönliche
Ehrfurcht und Erschütterung vor dem Numinosen waltet. Beide
Begriffe, Homo fabarund Homo divinans, werden hier im erweiterten
Sinne tiefenpsychologisch und religionsphilosophisch als allgegenwärtige

Polarität im menschlichen Wesen verwendet.



SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 73. Jahrgang Nr. 1

faber KJffllHÊi erntet bei Erfahrenen keine Erfolge, löst sogar
vielleicht Unwillen aus. So herrlich weit haben wir es
gebracht, dass die berufenen Schöpfer des grandiosen
Fortschritt der Wissenschaft und Technik ihrer Werke selbst
nicht mehr recht froh werden können. Es sind die Ingenieure
und Industrieführer, die heute immer dringlicher die Frage
Mensch und Technik aufwerfen, und es ist bemerkenswert,
dass sie das Problem viel unmittelbarer, konkreter, menschlicher

und phantasievoller, erlebnisgesättigter — wenn auch
vielleicht unpräziser — stellen als Philosophen, Psychologen,
Soziologen, und damit die Zünftigen mitunter in Verlegenheit

bringen. Sie, die Techniker, suchen eine Besinnung auf
die menschlich zuträglichen Masse in der Industrialisierung,
wobei sie die Frage Mensch und Technik nicht nur praktisch,
sondern auch metaphysisch verstanden haben wollen, nämlich
nach dem Sinn der Technik und technischen Arbelt innerhalb
des Sinns des menschlichen Daseins, und bekennen, dass keine
Technologie und Naturwissenschaft die Frage nach dem Sinn
stellen und beantworten kann. Die Menschen in der Technik
stellen die Frage eben ganz elementar, weil sie ihnen auf
den Nägeln brennt. So sind die Technokraten — die an der
Herrschaft der Technik mitwirkenden exakten Wissenschafter,
die Ingenieure und Wirtschaftsführer — im Begriff, eine neue,
soziologisch repräsentative Gruppe von Philosophen unseres
Zeitalters zu werden und zwar paradoxerweise eine neue Spielart

von Metaphysikern, insoweit ihnen die Technik, das
gewaltigste Kollektivwerk der Menschheit, das je geschaffen
wurde, die Frage aufdrängt, die niemand beantworten kann
und die doch eine echte Frage ist: Wo führt das hin, wozu
der Einsatz Der Homo faber selbst steht fasziniert und
zwiespältig vor seinem Werk, das ihn — den Schöpfer — in Be-

jSjjjjii|§ genommen hat, über ihn verfügt. Es ist bedeutsam, dass
dem Homo technicus seine Grundlagen fragwürdig geworden
sind.

Für den Wissenden brauchte es nicht erst die Erschaffung
der Atombombe, um die grosse Frage und Fragwürdigkeit
der Technik aufzuwerfen. Die Explosionen der Bomben haben
indessen der ganzen Menschheit mit einem Schlage zum Be-

MBMflBtsein gebracht, dass sie nun in der Lage und Gefahr ist,
sich selber zu vernichten. Was vor 1945 eine Beunruhigung
der EltUn war,ffit heute eine Erschütterung der Massen in
ihrem elementaren Sicherheitsgefühl mit den zusätzlichen
Gefahren der Massenhysterie und Massenpsychose. Die über
jedem schwebende akute Todesdrohung lässt sogar die
wirtschaftlichen und sozialen Probleme als weniger vordringlich
erscheinen. Die Existenz der Atombombe veranlasst die Staaten

zu Einsätzen und Opfern» die jeder Wirtschaftlichkeit
Hohn sprechen, aber die Weltlage im Laufe weniger Jahre

ggj^Kturgll wesentlich verändern werden. Es wäre indessen
eine brutale und unzulässige Simplifizierung, das Problem
der Technik vorwiegend von ihrem Grenzfall her — der
Schaffung und Anwendung der Atombombe — betrachten zu

«wollen.
Eines ist jedoch sicher und gewiss nicht beruhigend, dass

wir uns über die Auswirkungen der Erkenntnisse der
Kernphysik in den nächsten Jahrzehnten schlechterdings keine zu-
reichenllin Vorstellungen machen können, und zwar vor allem
deshalb, weil sie die Ueberschreitung aller bisher gewohnten
und bekannten Grössenordnungen in makro- und mikrokosmischer

Richtung ermöglichen und erzwingen. Diese Entwicklung

wird den Menschen, den Völkern und Staaten eine
Inflation neuen Wissens und neuer Machtgefühle bescheren und
zugleich das Ohnmachtsgefühl progressiv alarmieren, wobei
sich alle bewährten Masse und alles menschliche Masshalten
als unzureichend erweisen könnten. Wir ahnen nur, dass in
einer kurzen Epoche unsere menschliche Welt und walHgS
scheinlich auch unsere Weltanschauung sich wesentlich
verändern können, weil Grenzüberschreitungen in neue
Grössenordnungen, die auch neuartige Begriffe, Methoden und
Erfindungen erfordern und schaffen werden, auf unabsehbar vielen
Gebieten der Technik, Wissenschaft und Politik Evolutionen
und Revolutionen hervorrufen können. Wir können gar nicht
voraussehen, wo und wie noch zu unsern Lebzeiten Quantitäten

in neue Qualitäten umschlagen werden.
Dieses Ausbrechen in andere Grössenordnungen menschlicher

Weiten des Erkennens und Erlebens 1st mit emotionalen
Stürmen und Fragen verbunden, denen keine nur rational
reflektierende Philosophie gewachsen ist. Emotionales Fragen

erwartet emotionales Antworten. Es fragt nach einer
Sinndeutung menschlichen Daseins und Tuns und fordert Ant-
worte^Kie Emotionen ansprechen, Gefühle zum Austrag bringen

und differenzieren, mË Energien entbinden für sinnerfül-
lendes und sinnstiftendes Handeln, für konstruktives Wollen,
für mutiges Entscheiden, wagenden Kampf und geduldiges
Erharren, ja für gläubigen Einsatz und charismatische
Heilserwartung. Der rationale Techniker, der diese Inflation emotionalen

Fragens erlebt, will dem Faszinosum, dem Numino-
sum2) der Technik begegnen.

Fassen wir zusammen: Der moderne Homo faber, der in
Wissenschaft und Technik zwar nach streng rationalen und
empirischen Methoden arbeite, ist in seiner weltanschaulichen

Haltung ein grosser metaphysischer Frager nach dem
Daimonium und dem Dämon der Technik geworden: Was ist
der Sinn der Technik? Wohin führt ihre Entwicklung? Von
welchen Mächten und Impulsen wird sie inspiriert, gesteuert,
geformt? Wie kann der Mensch aus einem Knecht der eisern
kalten Forderungen der technischen Wirklichkeit und aus
einem Objekt des Roboters Organisation Herr der Technik
werden Wie kann die Technik zum Diener der Menscöichkeit
werden? Wie findet der Techniker im Menschen seine Ergänzung

und Erfüllung als Mensch in der Technik?

Der Homo divinans

In dem Masse, als eine Deutung des menschlichen Wesens
und Tuns als Homo faber, als vornehmlich zur Wissenschaft
und Technik befähigten und berufenen Menschen, als
ungenügend, ja flach und ignorant erscheint, ergeht der Ruf nach
einer andern Anthropologie. Schon der Urmensch war nicht
nur intelligentes Werkzeug- und Prothesentier, wie dies die
Urgeschichte lange erwartet hatte und vorgefunden zu haben
vermeinte, und wie es dem Biologismus und Rationalismus ins
Konzept passt. Der Urmensch war wohl ebenfalls ursprüng-

|||g|j|und zugleich auch Homo divinans, ein Wesen, das sich
sichtbaren und unsichtbaren höheren Mächten und Gewalten
ausgesetzt und anheimgegeben empfand. Der Homo divinans
ist nicht nur gegenüber dem Tier, sondern auch gegenüber dem
Homo faber eine neue Wendung nach innen, eine innere Wendung

in die Vertikale s), nach oben zur Auf-Richtigkeit und
zugleich ein Erschaudern vor dem Abgrund, aber auch
das Wagen einer stiftenden Gründung. Als intelligenzbegabtes

und IffigslFillen zum Herrschen und Können beseeltes
Wesen musste schon der Urmensch die Grenzen und Gefahren
seiner Macht um so deutlSter erleben, je mehr er wusste und
konnte. Es besteht kein Zweifel, dass von Urbeginn an den
Menschen das Numinosum seiner Ohnmacht in seinem Tun und
Trachten, Befürchten und Hoffen mehr beherrschte als das
Bewusstsein seines Könnens und seiner Macht. Die numinose,
die göttlich-dämonische Welt ist jedoch nur vom Rationalismus

aus betrachtet Ohnmacht, ein Negativum; dem gläubig
höherem Walten sich anheim gebenden Menschen ist diese
numinose Welt das Reich des ewigen Seins, auf das er all
sein irdisches Handeln und Denken ausrichtet.

Für den Menschen unseres Zeitalters mit seinen durch
Wissenschaft und Techni^Eeprägten Kategorien des Verste-
hens ist die Seinsweise des Homo divinans scheinbar kaum
zugänglich, höchslens psychologisch begreifbar und beschreibbar,

aber vermeintlich nicht von aktueller Bedeutung. Als
liberaler und toleranter Weltbürger pflegt er zwischen Wissen und
Glauben zu unterscheiden — und das Glauben anderen zu
überlassen. Doch nein, der Homo faber «glaubt» auch: an
Wissenschaft und Technik und an ihre Beweiskraft. Jedoch
auch im modernen Homo faber waltet der Homo divinans
äusserst aktiv und attraktiv, wenn auch hintergründig und
schwer lljrkennbar. Seit einem halben Jahrhundert unterscheidet

die Psychologie zwischen bewusstem und unbewusstem
Verhalten und Motiven, und die Tiefenpsychologie ist im
Begriff, wieder einmal den Kosmos der inwendigen Welt zu
entdecken. Sie behauptet und beweist, dass das normale und
kranke Unbewusste nach uralten, primitiven, magischen Re-

täkHonsmodellen, Anschauungen und Erwartungen funktioniere.

Das sogenannte Unbewusste ist Homo divinans in ur-
2) Das «Numinosum» wird hier Im Sinne von Rudolf Otto

gebraucht, als das Geheimnisvolle. Uebermfichtige, das «Ganz Andere»,
auch das Schauervolle, das Grauen, das Majestätische und schliesslich

das Heilige und der heilige Auftrag. (Rudolf Otto, Das Heilige,
München 1936.)

*) s. Karl Sgftmid, Vertikalität als Denkrichtung, Zürich 1954.



1. Januar 1955 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

sprünglichster Form. Die Tiefenpsychologie nennt gewisse Re-

aktions- und Vorstellungmodelle des Unbewussten in Anlehnung

an die KJrimitiven-Psychologie magisch, animistisch,
tabuisäsch, totemistisch, alles besondere Formen des «Rühr-
mich-nicht-anSSjJI

Der Neurotiker, der unter der Herrschaft seines verdrängten

Unbewussten steht, ist in seinen Zwiespältigkeiten, seinem

irritierten Rationalismus, seinem Verlust der Mitte, seinem

Zerfallensein mit Gott und der Welt ein repräsentativer Typus

unserer Zeit. Der einseitige Rationalist, der seine eigenen
und anderer Leute Gefühle entwertet und vergewaltigt, wird
unfehlbar neurotisch, weil er mit seinen Gefühlen und Ahnungen

nichts anfangen kann. Er wird ein gemütsmässig
ungepflegter, innerlich verwahrloster Mensch, wird Homo divinans
in der primitiven, vernachlässigten Weise, ein Mensch, der in
der Ohnmacht seines Verstricktseins mit der Welt und sien

selbst hadert. Er glaubt — und das ist sein grosses, wenn auch

klägliches Glaubensbekenntnis —, dass die Ursachen nicht nur
der technischen Fehler, sondern auch allen menschlichen
Versagens darin liegen, dass etwas «falsch gemacht» werde. Im
Aerger über dieses falsche Tun beliebt er sich als eingebildeter
Held dieses Glaubens aufzureiben und die Verhältnisse
anzuklagen. Je mehr der Mensch sich aufgeklärt wähnt, je stärker
seine bewusste, verfügende Aktivität des Denkens und Beob-
achtens ist, desto mehr wird sein Unbewusstes re-aktiv, d. h.
die nicht gepflegten psychischen Funktionen, namentlich des

KSfiMens und der Intuition bleiben primitiv und infantil, wirken
JUgaa] aber intensiv unbewusst aus -als sogenannte minderwertige

Funktion, z. B. als verdrängte Bedürfnisse, die wir nicht wahr
haben dürfen und wollen. Diese unbewussten Aktionen befallen
uns dann von hinten und äussern sich in einer heimlichen Be-

Hgglwänheit, die unsere Gedanken, ja sogar unsere
Tatsachenfeststellungen, vor allem aber unsere Gefühle und Ahnungen
verunstalten als affektierte Meinungen, voreingenommene
Beobachtungen, aggressive Schlagworte, Empfindlichkeiten,
bonzenhafte Prestigehaltungen, Ressentiments, irrlichternde
Spekulationen usw. Die minderwertige Funktion ist. nach
C. G. Jung eine normale Funktion der Orientierung und Bë-

Kfefnisbefriedigung, die aber aus bewussten oder unbewussten
Gründen als minderwertig abgeschätzt wird und daher der
Regression (Rückentwicklung) verfällt, d. h. sich in Verwahrlosung

oder Zwangsautomatismen der betreffenden Funktion
äussert.

Es ist das Verdienst von C. G. Jung, die minderwertige
Funktion nicht nur als krank machend, sondern auch als
heilend und heilbringend (als heilige Krankheit) erkannt zu
haben. Psychologisch handelt es sich darum, zu den
Manifestationen der minderwertigen Funktion eine positive
Erkenntnishaltung zu gewinnen, in dem Sinne, dass ihr Böses

«das Gute ist, was man lässt». Das künftig Produktive
schlummertwn der minderwertigen Funktion oder — um mit
Goethe zu reden — «das Unzulängliche macht uns produktiv».
Jung nennt diesefpsychologische Dialektik, dieses Gegensatzspiel

nach Heraklit Enantiodromie.
Es ist akkurat der Rationalismus unserer Zeit, der seinen

eigenen Irrationalismus als Gegenstück zwangsläufig
auspolarisiert. Für den enragierten Homo faber, der in bezug auf
seine Wissenschaft, sein Können, seine Technik, seine Ratio,
seinen Realismus mit aggressivem Stolz erfüllt ist, bedeutet
das Seinsreich des Homo divinans Romantik, Sentimentalität,
Frömmelei, Schwäche. Er ist sich nicht bewusst, dass er durch
diese eifernde Haltung und Meinung bei sich selbst und bei
andern genau das züchtet, was er auszurotten vermeinte:
falsche Gefühle und spekulative Ahnungen. Daher sind
sogenannte Tatmenschen oft heimliche Abergläubische und
sentimentale Schwächlinge.

Zusammenfassend ist über den Typus des Homo divinans
festzustellen, dass er im Gegensatz zum Homo faber die
wissenschaftlich wenig anerkannte Seinsform des Menschen ist
und dass seine natürlichen Lebensbedürfnisse von der Technik

im strengen Sinne wenig befriedigt, ja zu einem grossen
Teil als wertlos oder notwendiges Uebel verkannt werden. In
seiner positiven Form als religiöser, ewigen Werten
zugewandter MenschKann der Homo divinans heute den Zeitgeist
nicht beherrschen; um so mehr tyrannisiert er diesen in seiner
negativen Form als Zwiespältiger, Unbefriedigter, Entwurzelter.

Anderseits ist es gerade die moderne Technik und ihr
Offenbarwerden als eminent geistiges Problem, welche die

positive Problematik des Homo divinans im Zeitgeist der
Besonnenen in den Vordergrund treten lässt und sich im Bestreben

ausdrückt, die Technik und ihre Lebens-, Denk- und
Gesellschaftsformen tiefgreifend und gewissenhaft zu
vermenschlichen. Die Frage ist, ob uns Zeitgenossen der
Irrationalismus von hinten, vom Unbewussten her in primitiver
Form beherrscht, oder ob wir die Gnade haben, ihn wissend

zu akzeptieren und zu kultivieren. Dies ist hier die Frage des

Homo divinans, die insbesondere jedem in Wissenschaft und
Technik geschulten und dadurch praeformierten Menschen
gestellt ist. Wie können wir den Homo divinans, der sowohl
gefährdend als heilbringend ist, anerkennen und schätzen, ohne

anderseits den Homo faber abzuwerten?

Ist eine Lösung des Dilemmas möglich?

Das Problem ist äusserst schwer zu lösen; allgemein und

endgültig ist es überhaupt nicht lösbar. Diettîegensatze kön-

nun nur Mal um Mal geschlichtet werden durch individuelle
Taten und Haitungera Denn Homo faber und Homo divinans
sind Antipoden, die sich jjgegenseiäg mit einem tyrannischen
Anspruch auf ausschliessliche Herrschaft begegnen und mit
unwiderstehlicher Suggestivkraft jeden veranlagen,
leidenschaftlich Partei zu ergreifen. In diesem Titanenkampf der

Gegensätze können wir nur dann eine klare Stellung beziehen,

wenn wir ihn zunächst besonnen betrachten, dran aber aus

einer persönlichen GlaubenshaÜung Entscheidungen treffen,
für die wir mutig eintreten; also jeden Akt bewusst nach den

echten Kriterien sowohl des Homo faber als auch des Homo

divinans wägen und wagen.
Wir können uns einen annähernden Begriff von der

gewaltigen Gegensatzspannung und der gegttirlichen Dynamik

der Polarität Homo faber — Homo divinans verschaffen,

wenn wir auf den erkenntnistheoretischen und den psychologischen

Aspekt dieses Problems kurz hinweisen. Diese

Prüfung zeigt, dass Homo faber und Homo divinans schon in den

elementaren Kategorien des Denkens und dann in der
Denkerwartung und Theorienbildung die denkbar grössten
Antipoden sind, Gegensätze vom Typus sich gegenseitig abstos-

sender Pole und sich wechselseitig abschätzender Gesinnungen,

aber auch Gegensätze, die sich sowohl provozieren als

benötigen. Schon die Begriffe «Ich» undJEjggB» sind in beiden

Reichen grundverschieden.

Ich und Welt des Homo faber

Der Mensch als Homo faber ist ein denkendes, erprobendes

Wesen, d. h. er stellt sich eine Sache vor oder beobachtet

sie, operiert mit dem Gegebenen nach bestimmten Methoden,

für deren Richtigkeit und Grenzen er über bestimmte
Kriterien verfügt, zieht Schlussfolgerungen, wendet an und
verbessert so fortlaufend die Ergebnisse. Dieses Denken,
Beobachten, Anwenden ist objektbezogen, d. h. es «behandelt»

Gegenstände. Jede Reflektion setzt, bevor sie überhaupt sich

vollziehen kann, ein Subjekt-Objekt-Verhältnis, ein Ich und
sein Objekt voraus. Das Denken versetzt das Beobachtete vorweg

in den Stand des «Gegenstandes», des wissend und
könnend angehbaren «Objektes» (das ursprünglich das von aussen

Entgegengeworfene heisst). Das Ich des Homo faber und
sein Gegenstand des Denkens und Beobachtens sind nicht
Partner wie Ich und Du, sondern Subjekt und Objekt, einerseits

aktives, untersuchendes, verfügendes Ich und anderseits

passives, behandeltes Objekt. Das Objekt ist nicht-anwesende

Drittperson, d. h. ein Er, eine Sie, ein Es. Das Ich-Es-Verhält-
nis 4) ist überprüfbar, hat Eigenschaften, hat Dauer, weil es

so lange währt, als das IcE'sein Objekt visiert. Das Ich des

Homo faber ist jenes wissenschaftliche Ich, das wähnt, die

Welt sei sein Wille und seine Vorstellung (Schopenhauer),
aber es ist auch das Ich, das durch diesen Objektsetzungsakt
sich selbst entfremdet, sich aus aller Partnerschaft entzogen

hat und mangels einer gegenüber wartenden Person selbst

unpersönlich wird. Die absolute Kälte dieser Relation, die

sich nur auf Denknotwendigkeit aufbaut, vereinsamt das Ich,
weil hier kein subjektives Pathos, kein Hochgemutsein, kein
Niedergeschlagenseins der Beachtung wert befunden werden

darf, weil Gefühle des Befindens des Ich höchstens psychologisch

als «Sachverhalt» von Interesse sind.

4) Es ist das epochale Verdienst von Martin Buber, die
Unterscheidung der beiden Ich- und Weltaspekte dargelegt zu haben; zum
erstenmal in «Ich und Du». Leipzig 1923.



SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 73. Jahrgang Nr. 1

Die Welt des Homo faber ist das Insgesamt isr bedenkbaren

und beobachtbaren Objekte. Um sich in dieser Welt
bewegen zu können, kommt es darauf an, ihre Gesetze, Regeln
und Verhaltensweisen unter bestimmten Bedingungen zu kennen.

Es ist dies eine strenge, ja hoheitsvolle Forderung, deren
positiver Teil heisstmunbeirrte .Anwendung der sachlichen
Kriterien wahr — falsch, richtig — unrichtig, Erfolg —
Misserfolg; dessen negativer Anspruch bedeutet: Unterdrückung
jeglicher Gefühle persönlicher Zustimmung oder Ablehnung,
Verzicht auf jegliche nicht beweisbaren Ahnungen. Daher der
Horror des Homo faber vor Subjektivität und Spekulation.
Wer sich in derSWelt des Homo faber gegenüber solchen
Anwandlungen als nicht resistent erweist, verdirbt sich
wahrscheinlich nicht nur sein Ansehen, sondern auch seine
Karriere.

Ich und Welt des Homo divinans

Das Ich und die Welt des Homo divinans sind demgegenüber

von vollkommen anderer Wesensart. Das Ich ist
ursprünglich nicht sach-, sondern personbezogen; die Sachlichkeit

ist eine Leistung der Kultur. Daher sagt Nietzsche: Der
Mensch wird am Du zum Ich. Das Ich des Homo divinans ist
ein Du-Ich, d. h. ein ansprechendes und angesprochenes, ein
antwortendes und verantwortendesalch in Gegenwart des
andern autonomenSÈéh, des mir begegnenden Du. Das Du-spre-
chende Ich verweist seinen Gegenpol nicht in die passive
Objektivität, sondern begegnet ihm in der vollen Gegenwart der
Partnerschaft. Es ist das andere Ich, das ebenso autonom
sprechend, ansprechend, abwartend, vollziehend ist, wie ich es
bin. Es ist eine Subjekt-Subjekt-Beziehung, über der die auge

genwarögej Frage schwebKglsWas meinst Du von mir?»,
«Was willst Du von mirl|| oder in der ein Anspruch ergeht
«Ich meine Dich», «Du soUsçwgDieses Du ist alles andere||pi|
ein tecnnisch zu betrachtendes und zu behandelndes Objekt;
es ist das gegenübertretende Du in seiner ragenden Unmittelbarkeit,

das je und je erst durch den Akt des Ansprechens
in die Begegnung eintritt. Diese Ich-Du-Beziehung hat keine
Dauer; sie wird je und je gestaltet und vollzieht sich nur im
gegenwärtigen Akt der Begegnung. Ich-Du sind nurHn actu,
Ich-Es nur in statu. Das Du-sagende Ich kennt keine
Eigenschaften, keine Sachverhalte; es meint sich selbst und sein Du
nur «ganz», ungeteilt, einmalig, unaspiziewlpplit und hier.
Es bringt sich «zum Ausdruck»; es gibt sich dar als Sinnbfld
in sprechender Sinnfälligkeit, sei es in der leuchtenden Fülle,
in der Dürftigkeit, in der Finsternis oder Verlassenheffi seiner
SubjekB&ität. «GefühAst alle|||Name ist Schall und Rauch»
(Goethe». Was bedeuten schon Eigenschaften, Aspekte,
Bedingungen vor der Grösse des Augenblickgffy

Die Welt des Homo divinans ist der Kosmos der Personen
und waltenden Wesenheiten. Wer Du spricht, hat Du schon
vorausgesetzt. Er trifft das Du an oder findet es nichtöjDieses

Hggsrortet oder schweigt. Ein Du, das nicht antwortet, ist keine
Sache, sondern beredtes Schweigen. Ein gesuchtes Du, das
nicht aufgefunden wird, ist ein ominöses Verfehlen. In dieser
ganzen Welt ist nichts Sache, nichts Vorstellung, nichts
Besitz, nichts Kenntnis, nichts Sicherheit, sondern alles bedeutsames,

mich persönlich angehendes Meinen, das es zu
verstehen, zu enträtseln gilt als Sinn, als Idee, als Walten, als
Richten. Diese Welt ist nicht meine Setzung, meine Vorstellung,

sondern das an mich Herantreten der Anderen, der
Eigenen und Fremden, der Freunde und Feinde, des guten und
bösen Waltens, des Heils und der Krankheit, des Schönen und
des Hässlichen, des Heiligenden und der Verdammnis. In dieser
Welt ist nichts objektiv, nichts ausgebreitete, qualiftdßrbare
Zuständlichkeit; sie ist nur ganz und aktuell in der Punktuali-
tät des Augenblicks und des Seins mir gegenüber «anwesend».
Diese Welt hat keine Dauer, keine Zeit, sondern nur Gegenwart,

aber ewige Gegenwart. In dieser Welt finde oder
verfehle ich die angesprochenen personalen Wesenheiten; Gott,
Götter, Dämonen, Heilige oder Verdanimte, geschichtliche
Personen als Gestalter, Sinndeuter und Sinnbilder geschichtlichen

Waltens, Personen, die zu jeder Zeit für mich hk neuer
Weise Gesprächspartner werden können.

Homo faber und Homo divinans als Polarität
Die bisherige Darstellung des Ich und seiner Welt des

Homo faber und des Homo divinans zeigt diese beiden Pole
des Menschseins als isolierte Aspekte, jedoch noch nicht in

ihrer wechselwirkenden Bezogenheit. Das analytische Denken

des Homo faber, das Eigenschaften und Konditionen
bestimmen will und begriffliche Klarheit als Mittel der
Verständigung anstrebt, nötigt uns zunächst dieses Vorgehen auf,
zwingt uns jetzt aber zur Feststellung, dass es unzureichend
ist. Es gibt das Ich des Homo faber nur auf dem Hintergrund
des Homo divinans und umgekehrt. Das selbe gilt für die re-
spektivenWeltaspekte. DM&olierte Darstellungeines Polaspektes

ist eine unerlaubte Konzession an die Sprache des Homo
faber. Unsere bisherige Schilderung hatte nur den Zweck,
aufzuzeigen, dass die analysierende, wissenschaftlich objektivierende

Sprache des Homo faber entscheidende Seiten des
Menschseins vergewaltigt. Diese Sprache ist so unzureichend,
wie wenn man zu Blinden über Farben spricht, wozu man
unter Umständen aber doch genötigt sein kann.

Unserer Darstellung lag indesseh- auch eine psychologische

Absicht zu Grunde, nämlich dem wissenschaftlich
Denkenden zu zeigen, dass gerade das klare und scharfe Denken

und die Tatsachenwahrnehmung andere unentbehrliche
und wesentliche Erkenntnisquellen wie das Fühlen und das
Ahnen verschütten können, insbesondere dann, wenn man diese
als unwissenschaftlich abschätzt und daher als minderwertig
unterdrückt. Durch die eiSSeitige Bevorzugung bestimmter
Erkenntnisfunktionen des Homo faber wird der Homo divinans
als notleidender, vernachlässigter Bruder bzw. als andere
Seele in des Menschen Brust zum dringlichen Problem und
erst über diesen psychologischen Umweg auch für den Homo
faber zu etwas Wissenswürdigem und Pflegebedürftigem.
Uebersehen wir jedoch nicht, dass auch die Psychologie sich
vorwiegend der Sprache und der Methoden des Homo faber
bedienen muss;l^e ist Bedingungsforschung, analysierend,
behandelnd und sammelt objektives Wissen. Der Stoff und
die Thematik, mit denen sich insbesondere die Tiefenpsychologie

beschäftigt, gehören jedoch zum grössten Teil in das
Reich des Homo divinans. Auch die Psychologie ist, sofern
diese gegenständlich sachliches Denken ist, grundsätzlich
unzuständig für die Erkenntnis des Homo divinans, respektive
für das unmittelbare Verswhen jener Ereignisse, Bewegungen
und Erlebnisse, die schon durch das vergegenständlichende
Denken wesentlÜp" entstellt werden. Der Psychologe kann
höchstens aus dieser Einsicht deduzieren: Wir müssen und
wollen auch jene Funktionen, die sich den Kriterien des Homo
faber entziehen, wie Fühlen und Intuition, als vollwertige Er-
kenntn$sgiiellen ¦ schätzen und pflegen. Wie man richtig fühlt
und intuierHkann man [zwar fragen aber nie beantworten,
wenigstens nicht den Erwartungen des Homo faber entspre-
chend, der ein Rezept, eine erprobte Anwendungsmöglichkeit
fordert. Es handelt sich hier um spontane Akte, die durch
alles Machen und Anwenden schon vorweg unspontan, reflektiert

würden. Es gibt aber eine Pflege und ein differenziertes
Kulturbewusstsein für die psychischen Funktionen des Homo
divinans, d. h. es gibt gültige Kriterien dieser Funktionen.
Für das Fühlen ist dieses Kriterium die Echtheit, d. h. die
Uebereinstimmung des spontanen Ausdrucks mit dem
Gemeinten. Für die Intuition ist das Kriterium der Beziehungsreichtum,

d. h. die Fülle, die verschiedenartigen Perspektiven
und Bezogenheiten, die in der spontanen Eingebung aufleuchten.

Wie Echtheit, Beziehungsreichtum gesucht, geschult,
kontrollierl^werden kann... «Wenn ihr's nicht fühlt, ihr
werdet's nicht erjagen.» Der Homo divinans lächelt über ein
solches Ansinnen des Homo faber: «Du kannst es nur
erharren, werden und geschehen lassen; so lange Du etwas
machen willst, verfehlst Du das Gesuchte eben deswegen.»

Nun kann aber anderseits von der Psychologie her
dargelegt werden, was meistens «falsch gemacht wird», d. h. zu
welchen Fehlern der Homo faber in seinem widerspruchslosen
rationalen Denken vor dieser Fragestellung von Hause aus
neigt. Er übersieht die Polarität, die grundsätzliche Anders-
Geartetheit der Funktionen, Bedürfnisse, Erwartungen und
Kriterien des Homo divinans. Damit kommen wir auf die
Frage der wechselwirkenden Bezogenheit der beiden
Menschseinspole. Homo faber und Homo divinans verhalten sich
gegenseitig wie Figur und Grund, wie Vordergrund und
Hintergrund. Jede Gestalt, sei es eine räumliche Gestalt, eine

Zeitgestalt — z. B, Melodie —, eine Denkgestalt — z. B.
Gedanke — erleben wir als Abgehobensein oder als Hervortreten

aus einem Medium oder Hintergrund. Die Gestalt ist
das Vordergründige, Vordringliche, Aufdringliche, Ausge-



1. Januar 1955 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

lesene; das Medium ist das Selbstverständliche, das
Unbeachtete, gelegentlich auch das Nicht-Bewusstseinsfähige. Die
Gestalt und ihr Medium sind sein-relativ, foi h. es gibt die

Raumgestalten nur, sofern es Raum gibt, Zeitgestalten nur
in der Zeit.

Der Homo faber mit seinem Selbstbewüsstsein (ich weiss,
dass ich weiss) und seinem Gegenstandsbewusstsein (ich weiss,
was ist, was ich weSlund was wahr ist) existiert und wirkt
im Medium des Homo divinar® So ist z. B. die Sachlichkeit,
die höchste Erkenntnishaltung des Homo faber, nicht nur
das Ergebnis der unbeirrt kritischen Wahrheitsprüfung,
sondern gleichzeitig auch eine Gesinnungstat des Homo
divinans, nämlich Unterwerfung unter die Wahrheit ohne
Ansehen der Person; ein Akt der persönlichen Bescheidung, der
Gefühlsentfistung von Sympathie und Antipathie gegenüber
den Denkergebnissen, eine intimste Abstinenz von jeglicher
«Ichhaftigkeit». Das Zurücktreten des Subjektiven ermöglicht
erst das Hervortreten des Sachlichen. Der Homo divinans kann
sich jedoch zu diesem Verzicht auf unangebrachte Subjektivität

nur bereitfinden, wenn er anderseits die Gewissheit hat,
dass er seine Liebe und Gesinnung nicht verleugnen, nicht den
taktischen Interessen des Homo faber opfern muss. Die per-
sönliche Enthaltung ermöglicht das Sich-Ergeben der über-
persönHehen Wahrheit. «Das Fragen ist die Frömmigkeit des

Denkens» (Heidegger). Die Akzeptierung der Wahrheit ist ein
Akt, vollzogen im Pathos persönlicher Wahrheitsverpflichtung
und Wahrb||fsgesinnung, d. hager Wahrhaftigkeit. Die Wahr-

tepffll steht hier im Vordergrund, die Person im Hintergrund,
aber die Hingegebenheit der Person an die Sache ist die Vor-

¦Bssetzung, ja Inspiration der Wahrheitsfindung.
Der Homo divinans lebt in der Bezogenheit; in seinem

Reich ist alles fra die Person, d. h. für mich persönlich bedeu-
tungs'TOgS, und ich bin der Angerufene allen Seins in dieser

personalen Welt. DieJEchtheit, die Redlichkeit, die Aufrichtig-
keit kommen je und je nur zustande durch gleichzeitiges,
aufeinander abgestimmtes, vollorchestriertes Zusammenwirken
von Homo divinans und Homo faber. Der Vordergrundsakt
des Homo cBvinans ist: «Ich meine es voll und ganz so; hier
stehe ich, ich kann nicht anders». Die Mitwirkung des Homo
faber erfordert hierfür Verzicht auf jegliche Bedingungsstellung,

auf reservatio mentalis. Aber der Homo faber kann sich
zu dieser Verzienterklärung nur verstehen, wenn er anderseits
auf den Mut zur Wahrheit des Homo divinans zählen kann.
Die kluge, ja unerbittlich scharfsinnige Mitwirkung des Homo
faber ermöglicht erst, dass die Intentionen der Diebe, der
Gefühle und die Inspirationen des Geistes hienieden in Raum und
Zeit verwirklicht werden können.

Diese Hinweise zeigen, wie sehr Liebe und Erkenntnis,
Gefühle und Inspiration auf der einen und denkendes Prüfen
und Realisieren auflaer andern Seite in der innigsten
Beziehung wechselseitiger EEjprderung oder Hemmung stehen.
«Jede grosse Liebe ist die Tochter einer grossen Erkenntnis»,
schreibt Leonardo da Vinci. Nach ihm, dem grossen Humanisten,

Ingenieur, Denker und wissenden Könner, fundiert die
Erkenntnis die Liebe. Anders Goethe, der musische Genius, der

jfaustische Philosoph, nach dem die Liebe die Erkenntnis
fundiert. Er schrieb schon in seinen jungen Jahren: «Man lernt
nichts kennen als was man liebt und je tiefer und vollständiger

die Kenntnis werden soll, destolsptrker, kräftiger, lebendiger

muss die Liebe, ja die Leidenschaft sein». Diese Idee, dass

die Liebe die Mutter alles menschlichen Seins sei, ist auch das

Herzstück der christlichen Lehre. Nach Augustin ist die Liebe
taietursprünglichste Bewegungskraft des göttlichen und menschlichen

Geistes. Max Scheler hat diesem Thema eine geniale
Arbeit gewidmet: «Erkenntnis und Liebe» 6). Es sei, schreibt
er, eine typische Haltung des modernen, instinktunsicheren
Menschen, dass er glaube, dass Liebe eher blind als sehend

mache, dass mithin alle echten Erkenntnisse der Welt nur auf
der äussersten Zurückhaltung dieser emotionalen Akte
beruhen können. Keineswegs! Alle wirklich grossen Leistungen
und Taten beruhen auf einer wirklich grossen Liebe.

Der Irrtum des Homo faber ist, dass er glaubt, man könne
und müsse die richtigen Gefühle, Empfindungen, Einstellungen
«schulen»; man könne gegen die negativen, gefährlichen
Manifestationen des Homo divinans etwas «machen». Dieser
Erwartung und Forderung entspricht ein psychotechnlsches
Konzept der Psychologie, deren Aufgabe es sein soll, die der

S) Moralia, Leipzig 1923.

Arbeit und richtigen Lebensführung zuträglichen oder abträglichen

Neigungen, Wünsche, Einstellungen zu untersuchen und

optimal anzuwenden. Dieser Irrtum ist schlimmer als es

scheint, er verstösst gegen die Menschenwürde. Der Mensch

wird in seinen persönlichsten Anliegen als Objekt betrachtet
und behandelt und über ihn mit der AutoritM obiektiSr
Notwendigkeit und Richtigkeit!verfügt. Der Mensch wird dadurch
zum Faktor oder Fall degradiert :^eine persönliche Meinimg
wird nicht voll und autonom angenommen. Ausserdem wird der

Mensch dadurch sich selbst entfremdel^Bidem er glaubt, sich
nurmehr durch die Vermittlung einer objektiven Wissenschaft
selbst verstehen und rechtfertigen zu können. So stellt er
schliesslich alle Fragen an sich und die andern «psychotech-
nisch»: «Was soll ich machen?», «was mache ich falsch?» Er
betrachtet seine Missgeschicke nicS.als Schicksalsfügungen,
sondern als Ergebni|| fehlerhaften Vorgehens oder — im
psychoanalytischen Sinne — alleSlalls als Fehlhandlungen,
d. h. als Sabotage seinessïUnbewussten.

Der Irrtum des Homo divinans: Der Homo divinans hat
keine Veranlassung, kriögEh nach den Ursachen eines
Geschehens zu forschen. Für ihn ist alles, was geschieht,
bedeutsam! schicksalhaft, Absicht anderer, höherer, seien es

heilige oder unheilige Mächte, gute oder böse Personen.
Ist er fromm im einseitigen Sinn, dann ist er des Glaubens,

alles, was der Welt und ihm selbst widerfährt, sei Gottes

Fügung, geschehe nach Gottes Ratschluss, dessen Uner-
forschliehkeit zum vorneherein jedes menschliche Fragen und

Eingreifen ausschliesse, ja verbiete. Eine solche demutsbetonte

Haltung suchtääch gelegentlich ihre Kompensation in
einer rechthabeHgehen Wortgläubigkeit, in der man verschiedene

Machtgelüste befriedigen kann oder in einer selbstverliebten

GottwohlgefalligkeEKg
Anders der Irrtum des primitiven Homo divinans (als

minderwertige Funktion) im zeitbeherrschenden Typus des

Homo faber. Dieser geht von einem gereizten und verwirrenden

Glauben an das Machen aus, wobei er sich einredet, er

glaube nur an das Beweisbare. Solche demutlose Haltung ist
der beste Nährboden für die kühnsten Projektionen, als welche

man in der Psychologie die in die Umwelt projizierten und

dort bekämpften Ursachen der Unzufriedenheit mit sich selbst
bezeichnet. Ein paranoisches Bewusstsein z. B. projiziert seine

unbewussten Aggresffimen auf Andere und erlebt sie daher

als objektives Verfolgtwerden durch Andere, und ist nur an

den Beweisen für das eigene Verfolgtsein, nicht aber an den

Gegenbeweisen interessiert. Auf diese Weise entsteht ein

hartnäckigster Glaube an das Walten von bösen Mächten,

Systemen und «Ismen». Die echte Glaubenshaltung aus
Ehrfurcht und persönlicher Bescheidenheit wird als naiver Kinderglaube

verachtet, aber unbewusst ersetzt durch einen
andern Glauben, welcher der schwarzen Magie der Primitiven
und den Schachzügen grosser und kleiner Despoten in vielem
ähnlich istäpin Glaube an schlaue und gerissene Machinationen,

ein Glaube an die Bosheit der Menschen, der Interessenklüngel,

der Wirtschafts- und Gesellschaftssysteme. Der
Glaube an die Glaubenslosigkeit hat eine zerstörende Wirkung
auf die Individuen und die menschliche Gesellschaft, weil er
einen mit Nihilismus, Zynismus und Glaubenssurrogaten
kämpfenden wirklichen Religionskrieg aller gegen alle mit
allem Eiferertum und Fanatismus auslöst. Es ist gerade kein
Ideologiekr^^pwie vorgetäuscht wird, denn es geht bei diesen

erbitterten Kämpfen nicht um diskutierbare Gedanken, Ideen
und Ideale, sondern um den Austrag dynamisch aktiv gewordener

heisser Gefühle, grosser Missionen und verzückender

Ahnungen und Visionen, die sich jeder vernünftigen
Auseinandersetzung mit Hohn entziehen. Dieses weit verbreitete
Eiferertum der Fanatiker ist um so gefährlicher, als es sich
bei den modernen technischen Mitteln der Massenbeeinflussung

und skrupellosen Ausnützung der Massenpsychologie für
machtpolitische Zwecke im grössten Ausmass einsetzen lässt.
Dieses Eifern und besessene Kritisieren entspringt einem

magischen Glauben an die Machination. Es ist die
nihilistische Religion der vermeinlBch Glaubenslosen, der kalten,
harten Techniker der Macht, des wild gewordenen Homo
divinans im hochmütigen Homo faber. Diese Glaubenshaltung des

kalten oder naiven Intellektuellen ist wohl die wichtigste
Ursache der im Grunde selbstmörderischen Kommunismusanfälligkeit

gewisser westlicher intellektueller Individualisten. Ist
dies nicht eine metaphysische Gläubigkeit an die Machination,



SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 73. Jahrgang Nr. 1

eine Heilserwartung vom faszinierend Diabolischen in der
wissenschaftlichen Aufmachung eines allmächtigen Ismus! In
Russland, schrieb Dostojewskij, wird alles zur Religion, selbst
der Atheismus.

Die zwei Seelen in des Menschen Brust stellen uns vor ein
faustisches Problem. Von den vielen Gegensatzpaaren im
Menschenwesen haben wir jenes herausgegriffen, das die dialektische

Gegenüberstellung von Technischem und Antitechnischem

als ein zentrales menschliches Problem erlaubt: die
Enantiodromie von Homo faber und Homo divinans. Dieses
Proble||| 's' deshalb zu einem brennenden geworden, weil seit
zwei Jahrhunderten der gewaltige Versuch immer wieder
unternommen wird, den Homo faber zu vergöttern. Helvetius

gäpiäfach schon im 18. Jahrhundert vom «homme machine»;
«Der Mensch ist eine Maschine, die durch sinnliche Empfindungen

in Bewegung gesetzt, alles tun muss, was sie
ausführt.» Die französische Revolution inthronisierte die Göttin
der Vernunft; in Sowjetrussland behandelt man die
erzrationalistischen Begründer des Bolschewismus mit besonderem
magischem Kult als unfehlbare Kirchenväter. Unser immenses

wissenschaftliches Spezialistentum ist in der erdrückenden

UebermacI^wForschung in der Welt und nach den
Methoden des Homo faber. Die Trennung von Leib und Seele
und die geflennte Erforschung dieser Reiche ist schon
vorweg ein Akt des Homo faber, eine Teilung um zu herrschen
oder wenigstens zu beherrschen und zu wissen. Der Homo
faber ist in uns allen übermächtig vorherrschend, vordringlich.

Durch jahrelange Schulung sind all unser Denken, alle
Methodik, alle Systematik, jegliche Uebersicht und Einteilung
vorweg geprägt und als Denkbarkeit zur Verfügung gestellt.
Schon das wissenschaftlich «Gegebene» erscheint uns in Kate-
gorien des Homo faber, soweit es eben Denkprobleme sind und
es sich um allgemeine, objektive, überprüfbare Wahrheit handelt.

Im allgemeinen herrscht die Meinung vor, dass der Homo
faber gegenüber dem Homo divinans den entwickelteren,
differenzierteren, fortschrittlicheren, vernünftigeren Menschentypus

darstelle. Tatsächlich hat der Homo faber seit den letzten
zwei Jahrhunderten in zunehmendem Masse die brillantesten
Erfolge aufzuweisen, so dass seine Ideologien, Methodologien
und Terminologien als die selbstverständlich richtigen, weil er-
folgreicnen, vorausgesetzt werden. Und da nichts so erfolgreich

ist wie der Erfolg, hat der Durchschnittstechniker und
wissenschaftliche Spezialist bisher keine Veranlassung, seine
Homo faber-Existenzpals fragwürdig zu empfinden. Die Schuld
am Versagen der Menschen und ihrer Gesellschaft und an den
drohenden Katastrophen kann er vorderhand unbekümmert
auf die PoliSker und Regierungen, auf Erzieher oder irgendwelche

falsche Systeme oder Ismen abschieben.
Der Homo divinans hat seine Beachtung im Zeitgespräch

als verstossener Bruder auf dem Umweg über die Psychologie
gefunden. Eine Wissenschaft muss es natürUch sein, damit
ein Problem ernst genommen wird. Wenn der Homo divinans
heute schon keine Erfolge aufzuweisen hat, die sich mit den
augenfälligen technischen messen könnten, so bekennt er
sich doch über die Psychologie am grossen Missbehagen und
an den grossen Menschheitskatastrophen schuldig als Anstifter

von Hass und Zwietracht, als Dämon der Aggression und
des Verfolgungswahns, als Urheber aller Art von Unruhe; er
grinst in die Leere und das Nichts. So wird uns der Homo
divinans als Störefried wichtig. Diesen Zwillingsbruder des
Homo faber anzunehmen und in Hochachtung und
Wertschätzung aufzunehmen, fällt uns indessen unendlich schwer.
Er ist zu sehr als pathologischer Fall stigmatisiert und wird,
wie es heute nicht anders möglich ist, von entsprechenden
Spezialisten betreut, von Psychotherapeuten, Fürsorgern,
Betriebspsychologen, der Justiz usw., denen die Aufgabe
gestellt ist, ihn zur Raison zu bringen. Es handelt sich indessen
ja nicht um eine Krankheit im üblichen Sinne, sondern um
eine Reaktion des Homo divinans auf das Verkanntsein,
Verlassensein, Nicht-ernst-genommen-Werden, auf die ihn
verachtende wissenschaftliche Attitude, mit der man ihm
begegnet, auf den gönnerhaften Zuspruch, mit dem man ihn
besänftigen will, auf das Nichtanerkennen seiner eigenen
Sprache, Werte und Kriterien.

Der Hybris der verwegenen Selbstüberhebung des Homo
faber entspricht die Dämonie des Homo divinans. Damit ist
das Problem der Technik als ein intim menschliches und
zugleich philosophisch-religiöses gekennzeichnet. Wo ich mich

in einer menschlichen Angelegenheit als kalt Wissender
zu hochmütig benehme, reagiert mein schlechtes Gewissen
entweder in der bewussten Form als Mahnung oder in der
unbewussten Form als Fehlhandlung. In jedem Fall, wo
der Roboter einer Organisation elementar menschliche
Bedürfnisse vergewaltigt, reagiert der Mensch mit hilfloser
Unzufriedenheit, mit passiver Resistenz und gerät in einen
Negativismus, der seine Befriedigung nur in der Zerstörung
suchen und finden kann.

Der echte Austrag der Gegensätze zwischen Homo faber und
Homo divinans

Dieser Austrag kann nur gelingen im Geiste gegenseitiger

tief überzeugter Wertschätzung, ja Ehrfurcht vor der
ganz andern Art des Seins des Antipoden. Das erfordert
einerseits radikalen Verzicht auf intellektuellen Hochmut,
radikal bis zum erschütternden sokratischen Nichtwissen
und bis zur Selbstironie, jedoch ohne jegliche Schwäche des
Denkens, und erfordert anderseits den täglichen Mut, das
Wissen zum Gewissen zu erheben, d. h. aus der sachlichen
Ebene in die Sphäre bejahter Verantwortlichkeit und persönlicher

Stellungnahme zu verlegen. Soweit handelt es sich um
vernünftige Einsichten in Notwendigkeiten, die zwar von
niemand bestraften, aber auch von niemand voll verwirklicht
werden.

Unvergleichlich schwieriger zu verstehen und zu
verwirklichen ist jedoch der Austrag der Gegensätze dort, wo
es sich doch um die täuschende Hintergründigkeit der beiden
Menschheitsaspekte handelt, wie sie in den letzten Abschnitten

dargestellt wurden. Wir alle haben eine unwiderstehliche
Neigung, die Vesannft und damit das Rechthaben irgendwie
zu verabsolutieren oder gar zu vergöttern und anderseits das
Göttliche und die Gotteskindschaft des Menschen irgendwie
mit Wissenschaften oder mit Neugier oder mit magischen
Praktiken zu entgeheimnissen. «Irgendwie» schleicht sich die
Unechtheit immer wieder ein, nicht nur als Hybris, sondern
auch als falsche Bescheidenheit, nicht nur als Ehrfurchtslosig-
keit, sondern auch als frömmlerische Heuchelei. Wieviel
wache Einsichtsbereitscbaft, wieviel Klarsinn, Mut und
Demut braucht es doch, sich vom Hochmut und der Gemütsträgheit

der Routine, der Arriviertheit, der Gesättigtheit und der
viel berufenen untrüglichen Lebenserfahrung frei zu halten
und ansprechbar zu bleiben. Die vielen möglichen Tiefen und
Aspekte dieser Hintergründigkeiten sind niemals zu ermessen.

Es können Selbsttäuschungen im Sinne deutlicher
Verdrängung der Wahrheit sein. Es können Ueber- oder
Unterbelichtungen bestimmter Regionen sein. Es können Gewohnheiten

sein, die das eine oder andere echte Lebensbedürfnis
vernachlässigen. Oder es kann, wie dargelegt, die fundamentale

Unzulänglichkeit unserer Denkorgane sein, die gewisse
Seiten unseres Menschseins vergewaltigt, «weil nicht sein
kann, was nicht sein darf». Und es kann schliesslich und vor
allem die Begrenztheit der Orchestrierung unseres Fünlens
und Ahnungsveranögens uns unbemerkt zu Tausenden von
Spielarten der Borniertheit verleiten.

Jede Art von Fühlen bestrahlt als Vorliebe oder Abneigung

einen eigenen Bereich des Erkennens. Welch immenses
Reich ist der Kosmos des Fünlens, beispielsweise das Wohloder

Unbehagen, das Sich-Kräftig- oder Schwach-Fühlen, die
Heiterkeit oder Verstimmimg, das Gesund- oder Kranksein,
die sinnliche Lust oder Unlust bis zum Schmerz, das sich
Freudig- oder Betrübt-Fühlen, die Personengefühle: die Liebe
und der Hass, die Güte und die Bosheit, die Gefühle für das
Schöne und das Hässliche, das Heil und das Unheil, das Heilige

und das Satanische, die Gefühle der Seeligkeit und der
Verzweiflung. — Alle diese verschiedenartigen Gefühle können
sich in unendlichen Varianten gegenseitig nuancieren. Sie
erfahren zudem jedes Mal eine tiefe Veränderung, wenn sie
reflektiert, d. h. zum Gegenstand der Beobachtung und der
Manipulation im Sinne von Dosierung, Unterdrückung,
Verstärkung oder Demonstration werden.

So gross und so bedeutsam alles Tun und Lassen des
Menschen im Reich der Emotionen, so vielfältig ist unsere
Aufgabe der Pflege, der Erziehung und Selbsterziehung der
Gefühle. Was wir darüber zu wissen glauben, ist unzulänglich,

wenn auch notwendig zur Einsicht, was zu tun und zu
lassen sei, damit echtes, starkes, spontanes Fühlen Ereignis
werde und damit die Energien mobilisiere zu konstruktivem



1. Januar 1955 SCHWEIZERISCHE BAUZETTUNG

Wollen, zu gläubigem Einsatz und zentralem Sinnerlebnis
menschlichen Daseins.

Für die Schulung der Funktionen des Homo faber
benötigen wir Jahrzehnte; für die Entfaltung der Funktionen
des Homo divinans benötigen wir das ganze Leben, denn jedes
Lebensstadium des Menschen ist unmittelbar zu Gott, hat
seinen eigenen Sinn, seine eigene Problematik, seine eigene
wesentliche Aufgabe. Die Kulturaufgaben des Homo divinans
erscheinen den meisten Menschen weniger wichtig als die

Lernaufgaben des Homo faber, weil diese für den beruflichen
und gesellschaftlichen Erfolg entscheidender zu sein scheinen
als sie tatsächlich sind. Es besteht kein Zweifel, dass wir im
Zeitalter der Gefährdung des Menschen und der Menschlichkeit

durch die Technik dringlich aufgerufen sind, die
Kulturaufgaben des Homo divinans ebenso ernst zu nehmen, wenn
schon sie etwas anderes als Zeit und Geld benötigen:
Geduld und Toleranz, Mut und Wagnis, Glaube, Hoffnung, Liebe
— «am grössten aber unter diesen ist die Liebe» (1. Kor. 13).

Das Zurückgreifen auf die Quellen der Kultur, de« Geistes

und der Religion ist angesichts der zu erwartenden Fol¬

gen der progressiven Entwicklung der Technik nicht schwächliches

Zurückweichen in das seelige Land des Küulerglaubens,
sondern es ist ein Schritt des Geistes, der Not tut, ein Ueber-
tritt der Pioniere in ein ungeheures Neuland. Dieser Schritt
nach vorne verspricht zunächst gewiss nicht Ruhe, Friede
und Geborgenheit, denn er führt zur direkten Begegnung mit
der Zwiespältigkeit des menschlichen Wesens. Die Hybris des

Homo faber und die Dämonie des Homo divinans sind
religiöse Fakten im abgründigen und gefährlichen Sinne, aber
sie können auch das Heil bringen, denn sie rühren an das

Reich der Mütter. Die im Faszinosum und Numinosum
drängenden Kräfte können als Urquellen neu zum Springen kommen,

wenn Homo faber und Homo divinans sich die Hand
reichen, wenn der Techniker zu seinem Daimonium, das ihn
beflügelt und gefährdet, steht, wenn er wagt, ein höheren
Ordnungen sich fügender Mensch zu werden und dadurch sein
Wissen zum Gewissen läutert.

Adresse des Verfassers : Prof. Dr. H. Biäsch, Direktor des Instituts
für Angewandte Psychologie, Merkurstrasse 20, Zürich 32.

Strassenverkehrsplanung Bern

Von Prof. Dr.-Ing. habil. K. Leibbranll ETH, Zürich

Die schwierigen und unbefriedigenden Verkehrsverhältnisse

auf dem Bahnhof- und Bubenbergplatz in Bern beschäftigen

die städtischen Behörden schon seit Jahren.
Nachdem in den Jahren 1946—48 durcnfläas Gutachten

Boutet-Walther-Miescherx) die Standortfrage für das neue
Aufnahmegebäude des Hauptbahnhofs abgeklärt wurde,
brachte 1950 ein Schweizerischer Wettbewerb2) wertvolle
Anregungen für seine Gestaltung sowie für die längst
notwendige Verkehrssanierung in der näheren und weiteren Um-
gebung. Im Anschluss an den Wettbewerb wurden die Studien
für die Verkehrssanierung fortgesetzt. Im Mai 1952
beauftragte der Gemeinderat der Stadt Bern im Emvemehmea^miy
SBB, PTT und kantonalem Hochbauamt Professor Dr. h. c.

A. Walther, o. Prof. der Betriebswirtschaftslehre an der
Universität Bern, und den Verfasser mit der Ausarbeitung eines
Gutachtens. Als MitarbeiteKWurde ihnen Dipl. Arch. W. Jaussi,
Bern, der Träger des zweiten Preises beim Wettbewerb,
beigegeben. Der Inhalt des Gutachtens, welches in gekürzter
Form im Druck erschienen ist3), wird hier nochmals gekürzt
wiedergegeben.

1. Planungsgebiet

Es zeigte sich bald, dass sich die Untersuchungen nicht
bloss auf das engste Bahnhofgebiet beschränken konnten,
sondern dass auch die Verkeßrsfragen der Übrigen Stadt in
grossen Zügen bearbeitet weipen mussten. Das Kernstück
Bubenbergplatz-Bahnhofplatz kann nicht losgelöst für sich
allein betrachtet werden, sondern es bildet ein Glied des

innerstädtischen Verkehrsnetzes, das sicHvom Hirschengraben
im Westen und der Schützenmatte im Norden bis zum
Zeitglockenturm im Osten erstreckt.

2. Planungszeitraum

Das wirtschaftliche Leben einer Stadt hängt von so vielen
Voraussetzungen und Einflüssen ab und die Entwicklung der
Verkehrsmittel ist derart in Fluss, dass es unmöglich ist, über
den Zeitraum einer Generation hinaus auch nur einigermassen
sichere Voraussagen bezüglich Bevölkerungszunahme und
Verkehrstechnik zu machen. Anderseits muss ein möglichst
langer Zeitraum gewahrt werden, weil die Verwirklichung
städtebaulicher Gedanken nur in vielen Jahren durchgeführt
werden kann. Es muss auf weite Sicht geplant werden. Nach
sorgfältigem Abwägen wurde ein. Planungszeitraum von 25

bis 30 Jahren als zweckmässig angesehen. Die Planung geht
also von den Verhältnissen aus, die voraussichtlich bis zum
Jahr 1980 eintreten werden.

i) Siehe Protokoll der S.I.A.-Sektion Bern. SBZ 1948, S. 315.

2) Darstellung des Ergebnisses s. SBZ 1950. S. 276, 899. 417, 436. und
Bemerkungen von O. Senn. S. 668.

8) Erhältlich bei der Stadtkanzlei Bern, Preis 12 Fr.

Hierzu Tafel 1/2

DK 656.21

3. Verkehrsumfang
Das Verkehrsvolumen hängt ab von der Einwohnerzahl

des Einzugsgebietes und dem spezifischen Verkehrsbedürfnis,
das heisst von der Verkehrsleistung je Einwohner und Jahr.
Zahlreiche statistische Unterlagen wurden herangezogen, um
diese Werte möglichst genau zu bestimmen.

Für den öffentlichen Verkehr ergeben sich: für das Jahr
1950 155 800 Einwohner je 282 Fahrten zu 2,3 km rd. 100

Mio Personenkilometer, für das Jahr 1980 hingegen: 230 000

Einwohner je 320 Fahrten zu 2,7 kS rd. 200 Mio Personen-
kUometer. Bis zum Jahr 1980 ist also bei den städtischen
Verkehrsbetrieben (Strassenbahn und Bus) eine Zunahme um
etwa 100 % zu erwarten.

Der private Verkehr wird voraussichtlich erheblich stärker

zunehmen als der öffentliche. Im September 1952 gab es

in der Agglomeration Bern 11222 Wagen und 3713 Motorräder

und Roller, im ganzen rd. 15 000 Motorfahrzeuge. Es
traf also ein Kraftfahrzeug auf 13,4 Einwohner. Für 1980

kann, bei etwa 250 000 Einwohnern und einem
Motorisierungsgrad von einem Fahrzeug auf sechs Einwohner mit
mindestens 40 000 Motorfahrzeugen gerechnet werden. Bis
dahin wird auch die durchschnittliche jährliche Fahr-

SSÜ§un£ der Motorfahrzeuge im Stadtbereich um etwa 25 %

zunehmen. Der private Verkehr in der Stadt wird also
wahrscheinlich um 230 % zunehmen.

Für diese Verkehrsmengen, eine Verdoppelung des öffentlichen

Verkehrs und mindestens eine Verdreifachung des

privaten Kraftverkehrs, sind das öffentliche Verkehrsnetz und
das Strassennetz in der Innenstadt auszubauen.

4. Zählungen
Die Städtischen Verkehrsbetriebe (SVB) und die

Stadtpolizei wurden gebeten, eingehende Verkehrszählungen
durchzuführen.

Die SVB beförderten im Jahre 1951 rund 48 Millionen
Fahrgäste oder durchschnittlich 131600 Personen/Tag. Die
Bewegungen dieser grossen Zahl von Fahrgästen mussten mit
ausreichender Genauigkeit verfolgt werden. Hierfür wurde
ein geeignetes Zählverfahren festgelegt und bis ins einzelne
ausgearbeitet. Die Zählungen zeigten die überragende Bedeutung

der Haltestelle Hauptbahnhof für das bestehende SVB-
Netz (Bild 1). Die städtische Polizeidirektion führte in den
Monaten Mai und Juni 1952 sorgfältige Zählungen des
fliessenden und ruhenden Fahrzeugverkehrs durch. Die Zählungen
des ruhenden Verkehrs, das heisst der parkenden Fahrzeuge,
wurden zu Vergleichszwecken in Januar 1953 wiederholt.

5. Oeffentliches Verkehrsnetz

In Bern fallen Schwerpunkt der Geschäftsstadt und
Verkehrszentrum nicht zusammen. Die Geschäftsstadt reicht vom
Zeitglocken bis kaum über den Bubenbergplatz hinaus. Das
Verkehrszentrum liegt an ihrem westlichen Ende.


	Homo faber - Homo divinans: Technik als Schicksal und Chance

