
Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 73 (1955)

Heft: 42: 100 Jahre Eidg. Technische Hochschule

Artikel: Prima di essere ingenieri voi siete uomini

Autor: Ostertag, Ad.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-61996

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-61996
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


602 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 73. Jahrgang Nr. 42

— denn es geht ja nicht nur um «Kunstformen» im engeren
Sinn — ist schon schief, soweit sie die Vergangenheit
betrifft, was hier nicht weiter zu verfolgen ist. Aber selbst
wenn sie dort richtig wäre: was kann das historische Argument,

jede vergangene Epoche habe ihren eigenen Stil
gehabt, und aus diesem Grunde müsse auch die Gegenwart
den ihrigen haben, schon beweisen? Verglichen mit dem
Raisonnement des Historismus ist dies ein reaktionäres
Raisonnement: man möchte zu einer Gebundenheit an
ästhetische Konventionen zurückkehren, die der Historismus
im Namen der neuen Freiheit überwunden hatte. Wer heute
aus historischen Analogieschlüssen die Einheit des Stils
fordert, der hat die Modernität, die völlige Neuartigkeit und
Unvergleichbarkeit des technischen Zeitalters noch nicht
begriffen. Für unsere technische Entwicklung gibt es keine
historischen Parallelen, und so neu wie die Welt der Technik
ist unser Verhältnis zur Vergangenheit. Es könnte sein, dass
die Jahrzehnte des Historismus — gewissermassen in archaischer

Naivität — hierin tiefer gesehen haben als manche

Wortführer der Modernität der letztvergangenen Jahrzehnte.
Nachdem die Illusionen einer hundertprozentigen Technizität

der Architektur und einer erzwungenen Stileinheit von
Technik und Architektur heute offensichtlich gescheitert sind,
tauchen die jahrzehntelang verfemten ästhetischen und
kulturellen Probleme von neuem auf: das Verhältnis zu den
Stilformen der Vergangenheit, und das Zentralproblem aller
Architektur: das Problem der Monumentalität — Fragen,
deren mögliche Lösungen, wie immer sie ausfallen werden,
grundsätzlich ausserhalb des technischen Bereiches liegen.

Es sind die Grundprobleme, die sich schon zu Sempers
Zeiten gestellt haben, als die technische Welt eben erst ihre
Herrschaft antrat, und seine Lösungen •— oder Lösungsversuche

— können nicht die unsrigen sein. In diesen Jubiläumstagen

kann aber Sempers Polytechnikum dem einen oder
andern Festbesucher Anlass geben, über die so undurchsichtigen
hundert Jahre Architekturgeschichte nachzudenken, die
zwischen der Gründung unserer Hochschule und unserer Gegenwart

liegen.

Prima di essere ingegnieri voi siete uomini

Unter diese Worte Francesco de Sanctis', des grossen
italienischen Kulturhistorikers, Kritikers und liberalen
Politikers, der von 1856 bis 1860 am Eidgenössischen Polytechnikum

italienische Literatur lehrte und später die berühmte
«Storia della letteratura italiana» schrieb1), stellt die
Schweizerische Bauzeitung die Glücks- und Segenswünsche, die sie

der Eidgenössischen Technischen Hochschule zur Feier ihres
hundertjährigen Bestehens darbringt, und an sie knüpfen wir
einige Gedanken, die die Uebereinstimmung wesentlicher
Ziele und Bestrebungen der Jubilarin mit den unsrigen
hervorheben sollen.

Die Herausgeber der Schweiz. Bauzeitung

1. Die gemeinsamen Aufgaben
Zunächst die Hauptaufgabe: Technische Hochschule und

Bauzeitung wurden geschaffen, um Naturwissenschaftern,
Ingenieuren und Architekten das fachtechnische Rüstzeug an
die Hand zu geben, das sie für die Lösung ihrer
verantwortungsvollen Aufgaben benötigen. Wir beide wollen die
wissenschaftliche Erkenntnis und ihre Verbreitung fördern; wir
wollen Lösungsmöglichkeiten für konkrete Aufgaben sowie
praktische Verwirklichungen zeigen, beurteilen und die dazu
erforderlichen Kriterien in freier Meinungsäusserung
herausarbeiten. Im Hinblick auf diese Hauptaufgabe hat die ETH
gemeinsam mit der G. E. P. den Anlass ihrer Hundertjahrfeier

zur Durchführung von Fortbildungskursen an den
einzelnen Fachschulen benützt, und die Bauzeitung überreicht
mit dieser Festnummer ihren Lesern eine kleine Sammlung
von Facharbeiten aus verschiedenen Gebieten des Arbeitsfeldes

schweizerischer Ingenieure und Architekten. Diese
Sammlung dient allerdings nicht in erster Linie der Vertiefung

des fachtechnischen Wissens. Vielmehr steht sie
hauptsächlich unter dem allgemeinen Thema der historischen Schau.
Und zwar versuchten wir vor allem jene Phasen des
geschichtlichen Werdens von konstruktiven Ideen und
praktischen Verwirklichungen zur Darstellung zu bringen, die mit
unserem Lande im allgemeinen und mit der ETH im besondern

in irgend einer Weise zusammenhängen. Mit diesem
Plan bezweckten wir die Denkrichtung von ihrer Gebundenheit

an den wissenschaftlichen und technischen Fortschritt zu
lösen, sie auf die Tiefe des historischen Raumes hinzulenken
und so die grell beleuchtete, vordergründige Interessensphäre,
der wir durch unsere Berufsarbeit so sehr verhaftet sind,
nach der Seite ihres allgemeineren menschlichen Gehaltes zu
erweitern.

ETH und Bauzeitung zählen aber neben der Pflege
wissenschaftlicher Forschung und fachtechnischer Information
noch ein weiteres zu ihrem Aufgabenkreis. Uns beiden geht
es um den Menschen. Damit meinen wir nicht nur die
Erweiterung des Horizontes des in wissenschaftlichem Arbeiten
geschulten Spezialisten über sein engeres Fachgebiet hinaus,
auch nicht nur die Pflege jener besonderen Disziplinen, die
sich mit Menschenführung, Problemen der Zusammenarbeit,

i) Vgl. die Vorträge, die anlässlich der Enthüllung einer Gedenktafel

im Treppenhaus des Hauptgebäudes der ETH am 23. Mai 1948
gehalten und unter dem Titel Omaggio a Francesco de Sanctis veröffentlicht

worden sind in der Reihe «Kultur- und Staatswissenschaftliche
Schriften der ETH», Nr. 63, Zürich 1948, Polygraphischer Verlag.

Verbesserung menschlicher Beziehungen, Betriebspsychologie
und industrieller Soziologie befassen, ja es geht uns nicht
einmal um die Förderung einer umfassenden akademischen
Bildung, also um jene Bestrebungen, die andernorts unter
dem Namen Studium generale im Gange sind. Vielmehr sehen
wir unsere Aufgabe schlicht und einfach darin, jene
Atmosphäre zu schaffen, in der der Mensch seinem wahren Wesen
gemäss sich entfalten kann, wir sehen sie in der Erfüllung
des Auftrages, den wir alle in uns tragen, nämüch des
Auftrages, Menschen zu werden. Es ist also kein konstruiertes
hohes Bildungsideal, das wir verwirklichen, keine geistige
oder künstlerische oder ethische Höhe, auf die wir hinaufsteigen

wollen, sondern es ist ein Sehen, Aufnehmen und In-
sich-wirksam-werden-Lassen jenes unausschöpfbaren Wunders
und ewigen Geheimnisses, das uns an jenen Begnadeten
immer wieder begegnet und zutiefst bewegt, bei denen
Gesinnung, Haltung und Werk mit dem übereinstimmen, was
sie im Grunde sind, bei denen alles schlicht, einfach, klar,
selbstverständlich, überzeugend erscheint, weil es ausgereift,
echt, wahr, ganz ist, weil der Mensch nach dem Worte Gottfried

Kellers «In seinen eigenen Angeln ruht». Dieses Ruhen
in sich selbst ist es, worauf es vor allem ankommt, was de
Sanctis uns zuruft, was echte Menschlichkeit ausmacht,
welchem wir aus innerer Notwendigkeit entgegenreifen müssen.

2. Menschlichkeit und Hochschule

Braucht es dazu Hochschulen? Gewiss nicht! Denn
Menschlichkeit lässt sich weder lehren noch lernen. Sie wird
gelebt, oder sie ist nicht; sie ist in allem Leben des Menschen
das Zentrum, oder es ist kein menschliches Leben. So ist sie
auch das Zentrum unserer Hochschulen, oder es sind keine
Hochschulen. Menschlichkeit ist der unsichtbare Träger alles
Sichtbaren, die wirkende Substanz, deren Erscheinungsformen
die Wissenschaft festzuhalten sucht, um deren Gestaltung
sich die Künste mühen, und die all unserer Aktivität in Technik,

Wirtschaft und Politik zugrunde liegt. Sie ist ein
ungeschriebenes Privilegium, das als reiches Erbe auf uns
gekommen ist, nämlich das Privilegium der vollen und
rechtmässigen Zugehörigkeit zum Adelsgeschlecht der Menschen.

Dieses hohe Erbe steht allen Menschen zu, und es gibt da
kein Ansehen der Person. Nichtsdestoweniger Ist es weder eine
SelbstverständUchkelt, noch eine Gegebenheit der Natur, wie
die Erdrinde oder die Sonnenwärme, sondern es ist ein Auftrag,
nämlich der Auftrag, das Ererbte sich zu eigen zu machen, die



15. Oktober 1955 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 603

Menschwerdung an der eigenen Person zu vollziehen, derjenige
zu werden, der man seinem wahren Wesen gemäss ist. Im
Gegensatz zu äusserer Aktivität, zu Streben und Kampf auf
äusseren Fronten ist bei der Erfüllung dieses Auftrages der
Blick nach innen gewendet, hinab in die Tiefen der eigenen
Seele und hinauf in die Höhen des Ewigen und Absoluten.
Wir fragen nicht nach dem Fortschreiten in der Horizontalen,
sondern nach dem Grund, auf dem wir stehen, auf dem alles
Leben aufruht, sowie nach
seiner und unserer
Entsprechung im Bereiche des
Göttlichen. Dieses Fragen
wird zu einem Suchen, Finden

und Pflegen des Gefundenen,

zum Erbauen eines
Lebensraumes, da der
innere Mensch wohnen kann,
eines Hauses, das in eigenartige

und tiefgreifende
Entsprechungen zu unseren
äusseren technischen Bauwerken

tritt und diesen erst
ihren wahren Sinn gibt. Ja
man könnte in gewissem
Sinne sagen, Menschwerdung

bestehe im Dialog
zwischen den vom Menschen
künstlich geschaffenen Werken

im Bereiche einer
äusseren, sichtbaren Welt und
den im Menschen reifenden
Werten im Bereiche einer
inneren, unsichtbaren
Wirklichkeit, und es sei unsere
eigentliche Aufgabe, diesen
Dialog zu führen. Und
dafür ist nun die Hochschule
ein besonders geeigneter
und bevorzugter Gesprächsort!

Hinter der schlichten,
einfachen, überzeugenden
Erscheinung steht also eine
gewaltige, oft leidvoUe und
mühsame innere Arbeit.

Das Wort de Sanctis'
richtet sich an die
Studierenden, an die alma mater
auch, die diesen dient, und
an das Volk, das diese
trägt. War der Boden
damals zu seiner Aufnahme
bereit Ich glaube, wir dürfen

diese Frage bejahen.
In der Tat wussten die Gründer unseres Polytechnikums um
die unabdingbare Notwendigkeit einer gewissenhaften Pflege
wahrer Menschlichkeit. Wohl schufen sie vor allem eine
Fachschule, die einer schulfreudigen Grundeinstellung des

Landes Pestalozzis' entsprach und die der schweizerischen
Volkswirtschaft die Fachleute zur Verfügung zu stellen hatte,
deren sie zu ihrem Dienst am Lande bedurfte. Aber zugleich
schufen sie einen Lebensbereich, darin die Studierenden im
Zusammensein mit ihren Professoren erfahren sollten, was
Menschsein heisst. Das zeigt sich in der Schaffung einer
Abteilung für allgemein bildende Fächer, in der Berufung von
Männern wie Francesco de Sanctis, Jacob Burckhardt, Theodor

Vischer u. a., also von allerersten Autoritäten für diese

Abteilung; das zeigt sich aber auch im Aufbau der
Fachschulen, in denen von Anfang an das Grundsätzliche,
Wesentliche gelehrt und das Augenmerk auf die Entfaltung jener
Anlagen gelegt wurde, die im späteren Leben als tragende und
führende Kräfte der Gesellschaft wirken sollten. Wenn man
an Männer wie Gottfried Semper, Karl Culmann, Johannes

Wild, Gustav Zeuner, Franz Releaux, Wilhelm August Ritter,
Pompejus Alexander Bolley, Rudolf Clausius und viele andere
mehr denkt, so wird klar, wie sehr auch hier neben
fachtechnischer Tüchtigkeit menschliche Werte als zum Lehramt
gehörend betrachtet wurden.

Die besondere Haltung, die unsere technische Hochschule
gegenüber ähnlichen Institutionen des Auslandes von Anfang

3»-

JOHANN KONRAD KERN
Der erste Schulratspräsident

Nach einem Oelbild von Ch. Gleyre, 1872, im Rathaus zu Frauenfeld

an auszeichnet, ergab sich folgerichtig aus der Sonderstellung

unseres Kleinstaates im Rahmen der europäischen
Völkerfamilie. Das Bewusstsein der Verantwortung gegenüber
einer grösseren Allgemeinheit als sinngemässe Antwort auf
die historisch gewachsene Freiheit sowie das Wissen um ein
Berufensein zum Schaffen und In-Gang-Halten der Verbindungen

zwischen Nord und Süd, Ost und West — nicht nur
in verkehrstechnischem und handelspolitischem Sinne, son¬

dern grundsätzlich auch in
allen andern menschlichen
Bereichen •— hatte sich
durch viele Jahrhunderte
hindurch zu einem starken
Lebensgefühl entwickelt, das
in sich nicht nur die
Verpflichtung trug, mit dem
Eidgenössischen Polytechnikum

etwas Entsprechendes
zu verwirklichen, sondern
zugleich auch die hierfür
nötigen realen
Voraussetzungen bot. Das gab es
sonst wohl nirgends in der
Welt, zumal in dieser Eigenart,

wo das Eigenständige
und Eigenwillige so selbst-
bewusst und stark im Ganzen

lebt.

3. Vom Leitgedanken
Die Verwirklichung des

Menschlichen wurde je und
je auf die verschiedenste
Weise versucht. Die sich
Humanisten nennen, glauben,

sie durch «Bildung» zu
erreichen, und sie halten
hierfür die Pflege gewisser
«allgemeinbildender»
Disziplinen für geeignet. Der
Gedanke, durch Schulung
eine kulturtragende Elite
von Gebüdeten heranzuziehen,

entspricht ohne Zweifel

einem Wesenszug der
Menschennatur, und es ist
sicher auch richtig, aus dem
weiten Feld menschlichen
Wissens und Erkennens die
für eine solche humanistische

Bildung geeigneten
Stücke zu bevorzugen,
besonders da, wo ihre

Betreuung in der Alltagsarbeit vernachlässigt werden muss.
Hierbei besteht aber die ernste Gefahr, dass Bildungspflege

und alltägliche Pflichterfüllung zu unversöhnlichen
Gegensätzen werden, die die Ganzheit des Lebens auseinandersprengen,

dass einerseits Gebildete und Ungebildete als feindliche

Gruppen sich gegeneinander absondern und sich gegenseitig

bekämpfen, und dass anderseits der einzelne unter der
innern Spaltung leidet, die zwischen seiner Tagesarbeit im
Erwerbsleben und seiner Freizeitbeschäftigung als
«humanistisch Gebildeter» klafft.

Am Polytechnikum hat man einen grundsätzlich andern
Weg eingeschlagen: Die Elite, zu der die Studierenden
herangebildet werden sollten, war nicht als Gegenpol zu den in
Industrie, Gewerbe, Handel und Verkehr tätigen Volksschichten

und Interessengruppen gedacht, sondern als die sie
führenden Männer. Dazu musste sie in erster Linie über eine
solide und gegenüber dem Bisherigen überlegene fachtechnische

Bildung verfügen. Diese beschränkte sich nun aber
nicht auf die Kenntnis der Theorien und der einschlägigen
Disziplinen, noch weniger auf eine Meinungsbildung durch
Logik und Rhetorik, sondern sie bestand in wesentlichen
Teilen im Erarbeiten experimenteller Erkenntnisse und im
Heranbilden der Fähigkeit, technische Aufgaben, die ja auch
immer Lebensaufgaben elnschliessen, durch freies, schöpferisches

Gestalten von naturhaft Gegebenem zu lösen.



604 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 73. Jahrgang Nr. 42

In diesen Grundlinien des Lehrplanes tritt ein neues,
eigenständiges, eminent praktisches und wirklichkeitsverbun-
denes Element als bildendes Prinzip auf, das mit Geschick
und grosser Konsequenz verfolgt wurde und sich überaus gut
bewährt hat. Es ist hier mit Nachdruck hervorzuheben, dass
das Bildungsziel eines auf die praktische Brauchbarkeit
ausgerichteten technischen Schaffens, wie es der Polytechnischen
Schule zugrunde lag, keineswegs als etwas Abgeleitetes,
Zweitrangiges (weil Zweckgebundenes), einem anderen,
höheren Untergeordnetes betrachtet werden darf. Vielmehr
entspricht solches Schaffen einer tief im Wesen des Menschen
begründeten Notwendigkeit. Man könnte hier von einem
Humanismus der Tat reden, der sich im Schaffen technischer
Werke ausspricht und der dem klassischen Humanismus, wie
er z. B. an den Universitäten gepflegt wird, also dem
Humanismus des Wortes, der im künstlerisch Gestalteten
dauernde Form findet, als notwendiger Gegenpol gegenübertritt.

Der Dialog zwischen diesen Polen, durch den sich
die Integration beider Erscheinungsformen und der ihnen
zugrunde liegenden Wesenskomponenten zu einer übergeordneten

Ganzheit vollzieht, war, wie mir scheint, recht eigentlich
der konstruktive Leitgedanke, auf den sich die

Polytechnische Schule aufbaute, den sie durch alle Stürme und
Wandlungen der Zeiten zu verwirklichen suchte und mit dem
sie auch als Hundertjährige aktiv, lebensvoll und wandlungsfähig

geblieben ist.
Die Herstellung einer solchen Ganzheit, die dem

Polytechnikum als einer eidgenössischen Anstalt im Gegensatz
zu den kantonalen Universitäten in besonderer Weise als
Aufgabe zukommt, ist an Voraussetzungen gebunden und stellt
Anforderungen, die nicht immer und nicht von selber erfüllt
sind. Hier sei nur auf zwei Momente hingewiesen, die diese
FeststeUung belegen sollen, ein inneres und ein äusseres. Das
Wesen dieser Ganzheit, ihr Sinn und die Notwendigkeit
ihres Vollzuges werden nur selten und stets nur von wenigen
erkannt. Denn dazu muss man sich vorerst daran gemacht
haben, sie an der eigenen Person in der dieser gemässen Weise
zu vollziehen. Dieser Prozess ist aber demütigend, schmerzhaft,

ungewiss; wenige stellen sich ihm, und diese wenigen
tun es nur in der äussersten Not. Daher ist das Verständnis
für Ganzheit selten; daher ist alles, was in dieser Kategorie
lebt, also alles Menschliche, von Gefahren bedroht, durch
Enttäuschungen geschwächt, mit Fehlern behaftet; es ist
stets nur stückweise, notdürftig, als Provisorium zu verwirklichen.

In diesen innern und doch so sehr entscheidenden
Dingen sind wir Menschen arm, trotz allem äussern Reichtum
unserer technischen Zeit, und niemals darf die monumentale
Grösse und verführerische Vollkommenheit des Aeussern, etwa
der der Hochschulgebäude, der Ausrüstung ihrer Institute
und ihres organisatorischen Aufbaues, über diese Armut
hinweg täuschen. Das wissen ihre massgebenden Männer. Sie
wissen aber auch, dass zur Armut die Klugheit gehört2).
Aber mancher Aussenstehende weiss weder um Armut noch
um Klugheit. Es war von jeher der besondere Vorzug unserer
Schule, dass sie dank der engen Verbundenheit mit dem
praktischen Leben und der Einsicht von Schulrat und Lehrerschaft

Täuschungen über die Fragwürdigkeit alles Menschlichen

immer wieder rechtzeitig erkannte und sich auf den
ihr durch die grundlegenden Leitgedanken vorgezeichneten
Weg zurückfand.

Damit wechseln wir vom innern zum äusseren Moment
hinüber. Der Ort für die Verwirklichung der Ganzheit konnte
für die Polytechnische Schule nicht ein archimedischer Punkt
ausserhalb oder oberhalb des Geschehens in Wirtschaft,
Politik und Gesellschaft sein, von dem aus die Dinge in objektiver

Distanz hätten betrachtet, kritisiert und in ihren
Zusammenhängen beschrieben werden können und wozu die
wissenschaftliche Benehmensweise so gerne verführt.
Vielmehr musste sie sie in diesem Geschehen selber vollziehen,
in der aktiven, verantwortlichen Zusammenarbeit mit Industrie,

Gewerbe, Land- und Forstwirtschaft, und sie musste
sie vollziehen vor allem durch Heranbilden von praktisch
brauchbaren, zur Leitung von Unternehmungen, technischen
Arbeiten und Menschen geeigneter Männer. Damit war

2) Vgl. die Rektoratsrede, gehalten am ETH-Tag vom 13. November
1954 von Prof. Dr. Karl Schmid als Gedanken am Beginn des hundertsten

Jahres der ETH, erschienen in den «Kultur- und Staatswissenschaftlichen

Schriften der ETH», Nr. 89, Zürich 1954, Polygraphischer
Verlag.

zwangläufig ihre konkrete Wirksamkeit weitgehend durch die
Lebensgestalt bestimmt, die die Kulturvölker Europas in den
letzten hundert Jahren verwirklichten und zu der unser Land
trotz seiner Kleinheit und Armut wesentliche Beiträge leisten
wollte.

Denn hier, mit dem Export von Erzeugnissen seiner
hochqualifizierten Arbeit und dem Ausbau der dazu nötigen
Handelsbeziehungen, setzte unser Land auf den internationalen
Märkten einen hohen Masstab fest, nach dem sich die
andern zum Teil richten mussten. Zugleich schuf es weltweite
Verbindungen, die durch die zahlreichen, in aller Welt an
führenden Posten stehenden Landsleute gefestigt und belebt
wurden, und dehnte so seinen Lebensraum weit über die
politischen Grenzen hinaus aus; schliesslich verbreitete es durch
diese Verbindungen und durch die Dienste, die es mit ihrer
Hilfe leistete, das Verständnis für seine freiheitlichen
Ordnungen im Innern und seine völkerverbindende Mission und
erwarb sich so immer wieder neu die Anerkennung der
Grossmächte als selbständiges Staatswesen. So erweist sich die
Exportindustrie und die Auswanderung hochqualifizierter
technischer Fachleute neben anderem als ein notwendiges und
wirksames Mittel, Armut und Kleinheit zu kompensieren und
die politische Unabhängigkeit zu erhalten.

4. Die konkreten Aufgaben
Im Hinblick auf diese Zusammenhänge mussten Volk und

Hochschule dynamisch, weltoffen, fortschrittlich denken,
vertrauensvoll in die Zukunft blicken, das angeborene Festhalten
am Guten, Genügenden, Bewährten als vorherrschende
Landestugend aufgeben und das Misstrauen gegen das Fremde,
Neue, Gewagte überwinden. Beide mussten sich mit der
werdenden Lebensgestalt auseinandersetzen, die sich die
umgebenden Kulturvölker zu geben im Begriffe standen und sie
beim Festlegen ihrer Ziele und Verhaltensweisen
berücksichtigen.

Im Vordergrund dieser Gestalt steht unverkennbar der
alles bisherige Mass sprengende Fortschritt auf allen
Gebieten wissenschaftlicher Forschung; dann, im Zusammenhang
damit, der Fortschritt in der Medizin, in der Technik, in der
Erschliessung der Welt und ihrer Schätze sowie schliesslich
in der Hebung der Daseinsbedingungen, der Bildung und des
Lebensgefühls breitester Volksschichten. Als Bürger eines
kleinen, an Rohstoffen armen Berg- und Binnenlandes inmitten

starker, von der Natur begünstigter, in vehementem Aufbau

stehender Grossmächte mit zum TeU gewaltigem
Kolonialbesitz, war der Schweizer von jeher darauf angewiesen,
an der Spitze dieser Entwicklung voranzuschreiten, wollte er
sein Vaterland erhalten, die diesem zukommende Mission
nicht verraten und nicht wie früher unter fremden Herren
Kriegsdienst leisten.

Aus dieser harten Gesamtlage ergaben sich für unser
Volk und seine Hochschule sehr konkrete, vordringliche
Aufgaben. Nun galt es nicht in erster Linie, um Erkenntnis
abstrakter Wahrheiten zu ringen, hochgeistigen Kulturidealen
um ihrer selbst willen nachzugehen, an Traditionen festzuhalten,

die nicht mehr massiven Notwendigkeiten entsprachen,
und sich in eine Eigenwelt zurückzuziehen, um dort mit
Gleichgesinnten das Schöne, Edle und Gute zu pflegen.
Vielmehr kam es nun darauf an, wachsam die Vorgänge in der
ganzen Weit zu verfolgen, mit Weitblick die Möglichkeiten
unseres Mitwirkens und Dienens vorauszusehen, sie nüchtern
und im Hinblick auf unsere realen Gegebenheiten zu
beurteilen und daraus in gewissenhafter Kleinarbeit das für morgen

Notwendige zu tun. Man trat damit zu traditionellen
Vorstellungen über Wesen und Aufgabe einer Hochschule in
Gegensatz und sah sich veranlasst, diese Vorstellungen
wesentlich zu erweitern, um die neuen Aufgaben lösen zu können,

ohne den Charakter der Hochschule zu verleugnen.

5. Die Lebensgestalt der westlichen Welt
Die Grösse und Komplexität dieser Aufgaben sowie die

ausserordentlichen Anforderungen, die ihre Durchführung
stellten, können aus den Entwicklungen ermessen werden,
die sich In den Kulturvölkern des Abendlandes in den letzten
hundert Jahren vollzogen haben und die man sich immer wieder

vor Augen halten muss. Hier sind zu nennen: die
Vermehrung der Bevölkerung auf das Dreifache seit etwa 1800,
verbunden mit einer weitgehenden Verstädterung bei gleich-



15. Oktober 1955 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 605

zeitiger massiver Hebung des Lebensstandards, insbesondere
in den breiten Schichten der Völker. Diese Umstellung
vervielfachte den Güterumsatz und machte die Versorgungswirtschaft

zur alles andere weit überwiegenden Potenz im Leben
der Völker. Neu ist ferner das Auftreten des Standes der in
technischen Berufen Arbeitenden, dem heute gut die Hälfte
der Berufstätigen angehört und zu dem sich hauptsächlich
die wagemutigen, weltoffenen, aktiven und arbeitsamen
Elemente hingezogen fühlen. Dieser Stand hat den der Landwirte,

aus dem er Sich ursprünglich hauptsächlich rekrutierte,
zu einer kleinen Minderheit werden
lassen. Zu ihm gehören fast alle
AbsolventenunsererHochschule. Es
hat also eine völlige soziologische
Umschichtung stattgefunden,
verbunden mit tiefgehenden politischen

und sozialen Konflikten und
mit jener eigenartigen Erscheinung,

die Ortega y Gasset la re-
belliön de la masas nannte. Neu
ist schliesslich die fortschreitende
Durchsetzung aller Lebensgebiete
mit den Erzeugnissen technischen
Schaffens, und zwar nicht nur mit
materiellen Hilfsmitteln,
Dienstleistungen und technischen
Möglichkeiten, die sich jedermann
verführerisch anbieten, sondern
auch mit Denkvorstellungen wie
Polaritäten, Mechanismen, Regelkreise,

Kraftfelder, Energieladungen

usw., auf die heute Elite und
Masse Geistiges, Seelisches,
spezifisch Menschliches reduzieren.

In Verbindung mit diesen
tiefgreifenden Veränderungen steht
eine völlige Umstellung der Art
des Arbeitens und der Beziehungen

des Arbeltenden zu seinem
Tun. Lebensstandard und Produktivität

bedingen und steigern sich
gegenseitig zu einer alles Leben
beherrschenden Gewalt. In ihrem
Machtbereich, dem sich niemand
entziehen kann, vollzog sich
eine weitgehende Arbeitsteilung,
die die Arbeitenden aller Stufen
zu ebenso weitgehender Spezialisierung zwang, ferner
eine Mechanisierung und Automatisierung der Operationen,
nicht nur in- der industriellen Fertigung, sondern schlechthin
in allen Bereichen des Erwerbslebens, und schliesslich jene
zentrifugale Schwerpunktsverlagerung des Arbeitserlebnisses
vom Mittelpunkt des Lebens, wo es Mühsal und Freude, Leid
und Befriedigung, Kampf und Erfüllung und in allem Selbst-
werdung ist, an seine Peripherie, wo sich das Interesse auf
den Erfolg, auf den Gewinn an Geld, Macht, Ehre, Sicherheit
und Genuss, auf den Fortschritt in der Richtung auf einen
utopischen Idealzustand hin konzentriert. Schliesslich ist hier
der Zerfall durch Jahrhunderte gültiger Ordnungen politischer,
wirtschaftlicher, soziologischer, sittlicher und religiöser Art
zu nennen, während die Ideologien und Systeme, die an ihre
Stelle traten, den Menschen eher zerstören als aufbauen.

Wir wollen die gewaltigen Vorteile keineswegs verkennen,

die diese Entwicklungen im ganzen uns allen gebracht
haben. Sie sind genügend bekannt, und brauchen hier nicht
aufgezählt zu werden. Wir wollen aber auch nicht blind sein
für Ihre Nachteile. Auch sie kennt man, wenn man auch
vieles aus den Klageliedern der Romantiker und Kulturkonservatoren

als übertrieben und unsachlich ausscheiden muss.
Immerhin ist auf eine Erscheinung hinzuweisen, deren
Betrachtung hier nicht wohl fehlen darf.

Der in die Produktionsketten eingegliederte Arbeiter
wird durch die einseitige, höchst konzentrierte, nur auf den

Erfolg hin ausgerichtete Arbeitsleistung derart hoch und
einseitig beansprucht, dass er in seiner Freizeit eines Ausgleichs
bedarf. Dieses Bedürfnis befriedigt er weitgehend durch
Umsetzen von Gütern und Beanspruchen von Dienstleistungen,
z. B. der Leistungen von Transport- und Unterhaltungs-Insti-

JOSEPH WOLFGANG VON DESCHWANDEN

Der erste Direktor des Eidg. Polytechnikums

tuten, die ihm die daran interessierten Kaufleute in der
verführerischsten Weise und in reicher Auswahl anbieten. So

lässt er sich in eine Schraube ohne Ende hineinverwickeln,
die ihn, ohne dass er es weiss, geschweige denn, dass- er es

will, an das Materielle bindet und ihn trotz wesentlich
verkürzter Arbeitszeit nicht zu fruchtbarer Müsse und damit zu
sich selber kommen lässt. Diese Inflation des Materiellen
bleibt keineswegs auf den Industrie-Arbeiter beschränkt.
Vielmehr hat sie alle Schichten bis hinauf zu den freien
akademischen Berufen und zu den führenden Männern in Wirt¬

schaft, Politik und Verwaltung,
sowie in Erziehung, Bildung und
Fürsorge erfasst und auch vor den
Türen unserer Hochschulen nicht
Halt gemacht. Wir aUe sind am
sichtbaren Erfolg unseres Arbeitens

interessierte Spezialisten, wir
alle haben teil am hohen Standard,
der die abendländische
Kulturgemeinschaft so sehr von allen
andern und allem Bisherigen
auszeichnet, wir alle leiden unter dem
Gegensatz zwischen dem, was uns
Stellung, Erwerb und eingegangene

Verpflichtungen zu tun zwingen,

und dem, was wir als ganze
Menschen tun sollten, und wir alle
haben keine Zeit zu innerer
Verarbeitung des Erlebten, sowie zu
ernsthafter Besinnung über das,
was wir in Wirklichkeit sind.

Wir müssen also feststellen,
dass sich die Lebensgestalt der
westlichen Welt in den letzten 150

Jahren sehr einseitig und mit
grösster, stets noch zunehmender
Geschwindigkeit in der Richtung
auf einen Zustand allgemeiner,
hauptsächlich materieller Prosperität

hin entwickelt hat. Der
Mensch will gut, glücklich und in
Frieden leben; er hält sich für
fähig, mit Hilfe von Wissenschaft,
Medizin, Recht und vor allem mit
Hilfe grossindustrieller Technik
dieses Ziel zu erreichen; er feiert
mit Stolz jeden Fortschritt in dieser

Richtung; und er lebt in der Vorstellung, durch die Arbeit
an diesem Fortschritt erfülle sich der Sinn seines Lebens, ja
er lebt so stark in dieser Welt des Fortschritts, dass er gar
nicht daran denkt, auch andere LebensmögUchkeiten zu
erwägen, sondern, dass er alles ausserhalb seiner Fortschrittswelt

Liegende als unwirklich verwirft. Man hat in Extrapolation
der durch die Philosophen der Aufklärung festgelegten

Linien den Menschen auf die zwei Gleichungen reduziert

Prosperität
Produktivitätssteigerung

(1) Leben
(2) Weg zur Prosperität

und man betrachtet alles, was ausserdem noch im Menschen
lebt, als lästige Störungen, die man mit rationalen Mitteln
bekämpft.

In unserem Lande ist man dieser Entwicklung zögernd,
mit eidgenössischer Bedächtigkeit und nur mit ernsten
Vorbehalten gefolgt. Ein natürliches Gefühl für das dem
Menschen Angemessene und eine gewisse Lebenserfahrung haben
dem Fortschrittsglauben von jeher Schranken gesetzt. Man
weiss, dass nicht Prosperität und hoher Standard, ja nicht
einmal Kunst und Wissenschaft letzte Werte sind. In der Pflege
dieses Wissens hat die ETH Grosses geleistet. Dennoch
erleben wir das Schicksal der Kulturvölker des Westens als
deren Glied innig mit: Auch wir sind vor allem tüchtige
Spezialisten geworden und haben vieles von unserem Menschsein

preisgegeben; auch wir haben das Fachtechnische,
Besondere, Individualistische in den Vordergrund gestellt und
das Menschliche, Gemeinsame, Verbindende, zusehends mehr
verdrängt. Auch wir verstehen unsere Freiheit mehr nur
negativ als ein Freisein von Not, Leid, Härte und Verpflichtung

und verlieren den Sinn für die positive Seite, nämlich
für das Freisein zu schöpferischer Tat, zu innerer Reifung,



606 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 73. Jahrgang Nr. 42

zum Vollzug der Menschwerdung. So ist auch bei uns die
Ganzheit des Lebens weitgehend auseinandergebrochen, und
die Bruchstücke stehen sich auf den Ebenen des familiären,
kulturellen, wirtschaftlichen, politischen und soziologischen
Geschehens, ja auch in der Tiefe der Seele des einzelnen
Menschen oft genug als feindliche Blöcke gegenüber. Wir
müssen auch feststellen, dass weder die Pflege humanistischer
Bildungsideale noch die eines reichlich weltfremden
kirchlichen Lebens diesen Zerfall aufzuhalten vermochten. Diese
Feststellungen sind heute, am Tage der Feier unserer
Hochschule, doppelt schmerzlich. Wie viel lieber würde man von
Erfolgen reden! Sie zwingen uns, die Problematik der Lebensgestalt

zu revidieren, die das Antlitz der Völker Europas so
einseitig und nach gleichen Schablonen geprägt hat und der
sich auch unsere Hochschule weitgehend hat anpassen müssen.

Sie zwingt uns aber auch zu grundsätzlichen Betrachtungen

über unser technisches Schaffen und über die
Aufgaben, die uns da als Menschen gesetzt sind.

6. Der Techniker als Hersteller des Menschen

Zu solcher Betrachtung mag uns der Mahnruf de Sanctis'
helfen. Es ist das Eigenartige dieses Wortes, dass es, um
in seiner tieferen Bedeutung verstanden zu werden, umgekehrt

werden muss: Um nämlich Menschen werden zu können,
müssen wir zuerst Techniker sein. Dass uns diese
grundlegende Einsicht endlich wieder aufgehe und wir sie als
gestaltendes Prinzip in uns wirksam werden lassen, ist, wie
mir scheint, die Lehre, die die aus dem eben geschilderten
Zerfall der Ganzheit entstandene Notlage uns erteilt. Ich
möchte hier nur mit wenigen Linien ihre Grundgedanken um-
reissen und verweise im übrigen auf den grundlegenden Aufsatz

von Jos6 Ortega y Gasset: «Betrachtungen über die
Technik»3), sowie auf meine Ausführungen, die in Ergänzung

dazu unter dem selben Titel in SBZ 1954, Nr. 16, 23
und 24 erschienen sind.

Schon wiederholt verwendete ich den Ausdruck
«Menschwerdung». Damit wird ausgesagt, dass der Mensch nicht ist,
was er ist, sondern, dass er es vielmehr erst werden muss.
Er ist unterwegs, er ist Programm, Projekt, Plan, Experiment;

er ist nicht fertig, nicht am Ziel, nicht am Ende. Er
befindet sich Im Prozess der Selbstwerdung, das ist sein
Leben. Der abgeschlossene Idealzustand, den der moderne
Mensch als den «normalen» sich vorstellt und den er zu
verwirklichen sucht, ist sein Tod.

Zum Prozess der Selbstwerdung gehört das Wissen um
diesen Prozess, das Bewusstsein, dass ich bin, das Erlebnis
der Begegnung mit mir selbst, mit mir als einem Werdenden,
mit meinem wahren Wesen. Ich muss zu mir selber kommen.

Ich kann nicht immer ausser mir sein, nicht in der
Auseinandersetzung mit der Aussenwelt aufgehen. Vielmehr
hat diese Auseinandersetzung nur den Sinn, mir die
Möglichkeit zu verschaffen, zu mir selber zu kommen und durch
diese Bewegung meine Menschwerdung zu vollziehen.

Der allgemein vorherrschenden statischen Auffassung
vom Menschsein, die griechischem Denken entspricht, tritt
hier eine völlig gegensätzliche, dynamische Auffassung gegenüber.

Nach der statischen ist Menschsein ein Zustand, da
menschenwürdige Verhältnisse herrschen, eine ideale Ordnung,
die historisch geworden ist, die sich bewährt hat, an der man
festhält, die man verehrt, feiert, sichert und verteidigt. Die
Herstellung dieses Zustandes ist Vorbereitung, untergeordnetes

Mittel zu höherem Zweck, Technik, nicht Menschsein.
Nach der hier vertretenen dynamischen Auffassung wird das
Leben verstanden als Herstellungsprozess des Menschen, als
Grossexperiment, als Herausarbeiten des menschlichen Profils,
das dem Profil der Umwelt entgegengestellt wird, als
Wanderung auf dornenvollem Weg zum eigenen Wesen. Bei ihr
liegt die Erfüllung in der Handlung, in der Auseinandersetzung,

im Umgestalten von Nichtmenschlichem zu Menschlichem.

Sie liegt nicht in einem Zustand, den man als ideal
empfindet, nicht im Am-Ziel-Seln. Denn dieses wird als
Utopie erkannt. Das wahre Ziel, das einzige, das wirklich
ist, ist transzendent; es ist nicht innerweltlich zu verwirklichen,

sondern es ist uns vor allem andern gesetzt, und die
Verwirklichung besteht im Reifwerden zur Bejahung des Ge-

8) Meditaciön de la täcnica, Buenos Aires 1939. Autorisierte
Uebersetzung von Professor Dr. Fritz Schalte, Stuttgart 1949, Deutsche

Verlagsanstalt

setzten. Daher ist auch der Plan, nach dem vorgegangen
wird, nicht eine rational konstruierte Ideologie, sondern man
lebt in der uns gesetzten und in uns wirksamen Ordnung.

Mit der Gegenüberstellung dieser beiden Auffassungen
soll nicht gesagt sein, dass nur die zweite richtig und die
erste falsch ist. Falsch ist jedoch, nur die eine gelten zu
lassen und sie als «die Lösung» zu vertreten.

Das erste, was nun der Mensch tun muss, um Mensch
zu werden, ist das Aufbauen eines künstUchen Raumes, in
welchem er frei ist von der Not seines In-der-Welt-Seins und
damit frei wird, wenigstens für kurze Zeit und in engstem
Bereich zu sich selber zu kommen und der zu werden, der er
im Grunde ist. Dieser Raum ist zunächst ganz konkret die
Wohnhöhle, die Pfahlbaute, die Wohnstube im Sinne Pestalozzis,

oder schliesslich irgend ein wohnlicher Raum. In
kulturell weiter entwickelten Verhältnissen muss die Vorstellung
vom Aufbau dieses Raumes erweitert werden, z. B. als Aufbau
jener Existenzgrundlage, die es dem jungen Mann ermöglicht,
das Elternhaus zu verlassen, eine eigene Wohnung zu mieten,
einen eigenen Hausstand zu gründen, oder als Aufbau von
Institutionen, Ordnungen, Städten, Verkehrswegen, Industrien,
Handelsbeziehungen und Armeen, die es einem Volke ermöglichen,

seine Eigenständigkeit und Freiheit zu behaupten.
Auch der Aufbau von Schulen, Spitälern, Fürsorgeinstitutionen

ist hier zu nennen. Das alles ist Aufbau von menschlichem

Lebensraum, Umwandlung von naturhaft Gegebenem
in menschliche Werte, Technik.

Mit solchem konstruktivem Verhalten setzt sich der
Mensch in Gegensatz zur Umwelt, so z. B. zu andern
Interessengruppen, andern Völkern usw., und er fordert ihre
Gegenreaktion heraus. Er begibt sich also in Gefahr. Ueber-
dies stellt sein Vorhaben hohe Anforderungen an sein
technisches Können, seinen politischen Weitblick, seine
psychologische Einsicht usw. und dessen Gelingen ist fragwürdig.
Es bereitet ihm Not. Aber auch der Umstand, dass er in
einer harten, gefahrdrohenden, ungewissen Umwelt leben
muss, z. B. in der Spannung Ost-West, bereitet ihm Not.
Diese Nöte muss er konkret erleiden, denn nur so werden
sie ihm bewusst, und nur solches Bewusst-geworden-Sein
veranlasst ihn, einen Plan zu entwerfen und ausreifen zu lassen,
nach welchem er seine existentielle Not wenden kann; ich
meine den Plan des künstlichen Raumes, von dem eben die
Rede war. Kommt es nicht zum Leiden solcher Not, so kommt
es auch nicht zum Planen, Konstruieren, Bauen, Wohnen, Sich-
Selber-Werden, Mensch-Werden, sondern das Leben bleibt an
den unbewussten Reaktionskreis des Tiers gebunden,
wogegen dann der innere Mensch rebelüert und das bewusste
Ich zu unmenschlichem Verhalten verführt. So entstehen
Ehekonflikte, Arbeitskonflikte, Wirtschaftskrisen, kalte und
heisse Kriege. Der Anfang der Menschwerdung ist somit das
Aufhalten des unbewussten Reaktionstriebes, das bewusste
Auf-sich-Nehmen des Notleidens, worauf dann das Verhalten
als Umwelt-Umgestalter, d. h. als Techniker einsetzt, der SSwl
dem Herstellen des die Not Wendenden das herstellt, was es
nirgends in der Natur gibt, nämlich sich, den Menschen.

In unserer leidensscheuen Zeit ist es notwendig
hervorzuheben, dass wir die Not nicht um jeden Preis aus der Welt
schaffen dürfen, sondern, dass wir uns ihr immer wieder mit
offenen Sinnen stellen müssen, damit der Prozess der
Menschwerdung in Gang kommt und der Mensch nicht spiess-
bürgerlich erstarre. Der beschriebene technische Prozess,
durch den die Not gewendet wird, darf also nicht in einem
Zuschliessen der Quellen der Not bestehen, wie das meist
angenommen, gewünscht und getan wird. Es geht, wie ich
eben ausführte, nicht darum, dass die Not verschwinde,
sondern, dass die sie bedingenden Momente umgestaltet,
geläutert, als konstruktive Elemente in den Prozess der
Menschwerdung hineinbezogen werden.

Der skizzierte Vorgang des Erieidens und Wendens der
Not durch technisches Gestalten ist auch nicht einmalig wie
Geburt und Tod, sondern wiederholt sich immer wieder aus
neuen Notlagen heraus, auf neuartige Weise und führt zu
stets neuen Gestaltungen. Der Mensch wird nie fertig. Noch
ist alles Stückwerk, Provisorium, Versuch, noch ist er immer
ein seine Umwelt Umgestaltender, wenn er stirbt, auch noch
im hohen Alter ist er es (Faust). Aber aus der Vielzahl
der neuen Lagen, Weisen, Werke, die er alle mit Händen,
Kopf und Herz inniglich erlebt, reift in ihm ein sich stets



erweiterndes Bewusstsein von der Fülle des Lebens. Zwei
Seiten sind es vor allem, die ihm dabei immer klarer werden,
nämlich einerseits die Umwelt, in die er hineingeboren worden

ist und von der er sich auf Grund der erlebten Fülle
eine eigene Anschauung aufbaut. Diese Weltanschauung ist
die notwendige Entsprechung zum materieUen, künstlichen
Lebensraum im Bereiche des Geistigen, Künstlerischen,
Intuitiven. Erst jetzt, aus dem polaren Gegensatz zwischen
geschauter Umwelt und geschaffenem Werk, begreift er, wo
er steht, was er tut, was Umwelt ist und wer er ist. Anderseits

wird ihm die ihm gemässe Verhaltensweise gegenüber
seiner Umwelt immer mehr bewusst; mit Staunen, ja innerer
Erschütterung, erlebt er sich als ein die Umwelt-Umgestal-
tender, als Techniker, und aus diesem Erlebnis baut er sich
eine Anschauung seines eigenen Wesens auf. Diese
Anschauung ist die ebenso notwendige Verinnerlichung und
Begründung seines Selbstbewusstseins in der Tiefe seiner Seele.
Er bedarf ihrer, um sich gegenüber seiner Umwelt zu
behaupten und nicht unter ihrem Druck zu kapitulieren.
Weltanschauung und Selbstbewusstsein sind also nicht Luxus,
Ergänzungen, Bereicherungen, Verschönerungen, ohne die man
auch leben könnte; sondern sie sind ebenso unabdingbare
Notwendigkeiten zur Menschwerdung, wie die biologischen. Ja der
Mensch würde die Not seiner Existenz gar nicht ertragen
und nicht weiterleben wollen, sähe er nicht die Möglichkeit
vor sich, zugleich auch die geistigen und seelischen Nöte zu
wenden, die mit dem Wenden der äusseren, physischen und
biologischen in ihm aufsteigen.

Hier ist eine Zwischenbemerkung einzuschalten. Ich
erwähnte den biologischen Prozess des Leidens und Wendens
der existentiellen Not, und sagte, dass ihm der geistige Aufbau

einer Weltanschauung und der psychologische Prozess der
Bildung eines Selbstbewusstseins nachfolgt. Ich verwendete
ferner die Ausdrücke biologische, geistige und seelische Nöte.
Derartige Unterscheidungen gehören nicht zum Wesen des
Menschen. Der Mensch ist nicht eine Addition von Leib, Geist
und Seele, sondern eine Ganzheit. Wir müssen uns zwar
solcher Unterscheidungen bedienen, wie wir einen Maschinenteil
in Grundriss, Aufriss und Seitenriss darstellen. Sie sind
darstellungstechnische Hilfsmittel; sie sind das späte,
abgeleitete Ergebnis unserer rationalen Denkweise, die in
Begriffen, das heisst in Projektionen auf fassbare Ebenen
operieren muss, weil das Wesen der Dinge, die diese Projektionen
abbilden, unserem Denken nicht fassbar ist. Dementsprechend
ist es wesenswidrig, leibliche, geistige und seelische Nöte als
für sich allein bestehende Erscheinungen zu betrachten, sie
z. B. einzeln durch Spezialisten (Arzt, Philosoph, Seelsorger)
behandeln zu lassen, oder sie wertmässig gegeneinander
abzustufen. Wohl aber ist es notwendig, sie als verschiedene
Projektionen der einen, elementaren Lebensnot zu erkennen,
die integrierender Bestandteil allen menschlichen Lebens ist,
und unter der stets der ganze Mensch leidet. Folgerichtig
ist auch die Reaktion des Menschen auf diese Not, nämlich
das Aufbauen einer menschlichen Eigenwelt, also die Reaktion
als Techniker, stets als ein Ganzes zu verstehen, das durch
Integration von Materiellem, Geistigem und Seelischem
erbaut werden muss. Diese Reaktion besteht im Umgestalten
von allem, was Umwelt ist, in der gleichzeitigen Auseinandersetzung

mit Leiblichem, Geistigem und Seelischem als einem
einheitlichen Ganzen, im Aufbauen von technischen Werken,
Weltanschauungen und Bewusstseinswerten als Ausdruck der
einen unteilbaren Wesenheit, die der Mensch ist. Wenn wir
aus diesem Ganzen den materiellen Aspekt herauslösen, wenn
wir das Benehmen als Techniker nur auf das Umgestalten
von materiellen Rohstoffen und Rohenergien zu materiellen
Hilfsmitteln beschränken und es in Gegensatz stellen zum
geistigen Schaffen und seelischen Erleben, wenn wir also die
Ganzheit des Menschen partiell nach Berufen oder Ständen
oder anderem differentiieren, wie das, der statischen
Auffassung entsprechend, allgemein getan wird, so zerstören wir
eben die Ganzheit und verbauen uns den Zugang zum
Verständnis menschlichen Wesens.

Wir kehren nach dieser Zwischenbemerkung zur Betrachtung

des Menschen und seines Verhaltens als Techniker
zurück und stellen fest, dass er sich bei solchem Verhalten
in eigenartiger Weise erweitert. Weil er ein ganzheitliches
Geschöpf ist, weil er zugleich mit Kopf und Herz miterlebt
und mitgestaltet, was er mit seinen Händen formt, weil alles

#*

i
m

•rs
m.

*
mJI

la

Das Franscini-Relief im Hauptgebäude der ETH, das von
der G.E.P.-Gruppe Lugano zur Hundertjahrfeier gestiftet

worden ist. Bildhauer A. Pessina

Tun in engster Wechselwirkung zueinander steht und sich
gegenseitig bedingt, befruchtet, erweitert, so greift jede echte
menschliche Tat weit über das hinaus, was sich der Mensch
ursprünglich als Ziel gesetzt hat. Machen wir uns diesen
höchst bemerkenswerten Vorgang nochmals klar: Der Mensch
sieht sich in eine Umwelt hineingestellt, die ihn einerseits
bedroht, und die ihm anderseits Möglichkeiten bietet, diese
Bedrohungen zu bannen und seine Menschwerdung zu vollziehen.
Er leidet unter Kälte, Niederschlägen, Sonnenglut; unter
Naturgewalten, Pflanzen, Tieren; und vor allem leidet er unter
der Bedrohung durch andere Menschen. Die bewusst gewordene

Not dieses existentiellen Leidens ist, wie wir sahen,
der Ausgangspunkt. Sie veranlasst den Menschen, einen Plan
aufzustellen, um diese Not zu bannen. Er plant ein technisches

Werk, ein Haus, das ihn schützt, und er setzt sich zum
Ziel, dieses Werk zu verwirklichen. Indem er das tut, muss
er sich mit seiner Umwelt auseinandersetzen und gewinnt
dadurch eine Anschauung von dem, was diese Umwelt für
ihn bedeutet. Zugleich erlebt er sich als ein seine Umwelt
Umgestaltender, also als Techniker, und damit als ein Wesen,
das der Naturgesetzlichkeit der Umwelt, die Eigengesetzlichkeit

seiner Person entgegensetzen und sich dadurch von der
Diktatur der Umwelt frei machen kann. Und zwar gelingt
ihm diese Befreiung und diese Herstellung seiner Eigenständigkeit

durch das experimentelle Erforschen und die
sorgfältige Beachtung der Eigengesetzlichkeit der Umwelt, also
durch Selbsterweiterung, was immer geistig-seelisches Wirken

ist. Der Mensch hat also etwas völlig Neues, Unerwartetes

gewonnen, etwas, das weit über das hinausgeht, was
er ursprünglich wollte, er hat nämlich eine Weltanschauung
und ein Bewusstsein der Eigenständigkeit und Freiheit seiner
Person gewonnen.

Dieser Vorgang geht nun weiter: Ausser der fortwährenden

Erweiterung und Umgestaltung von Weltanschauung und
Selbstbewusstsein verbindet sich mit dem Gestalten technischer

Werke das Bewusstmachen, Bearbeiten und Transzen-
dieren tieferer menschlicher Nöte: Das Umwandeln von
Rohstoffen und Rohenergien zu menschlichem Gebrauch wird
umfassender in seiner symbolischen Bedeutung als ein Umwandeln

von geistigen und seelischen Rohstoffen zu menschlichen



608 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 73. Jahrgang Nr. 42

Werten, sowie als ein Transzendieren von Triebenergien
erlebt; ebenso das Planen, Entwerfen, Konstruieren, Ausführen
und Betreiben von Maschinen, Apparaturen, Verkehrsanlagen,
Kraftwerken, Fabriken einerseits als ein Bewusstmachen,
Gestalten und Ordnen von Vernachlässigtem, Verdrängtem,
Unbewusstem und als dessen Einordnen in ein grösseres
Ganzes, anderseits aber auch als ein Geben, Mitteilen, Sich-
Verschenken von zutiefst als ein Eigenes Empfundenem an
ein Du, an den unbekannten Weggefährten, dem ich aus
innerem Bedürfnis dienen muss, weil ich Geschöpf des selben
Vaters bin. Im selben Sinne wirkt sich auch das Erlebnis der
Arbeitsgemeinschaft aus, die mit dem technischen Werk
erbaut wird, an der der Gestaltende teU hat, die ihm ermöglicht,

sein Werk herzustellen und der er ebenfalls aus innerem
Bedürfnis dienen muss.

Nicht nur das Schaffen, auch das Geschaffene wirkt
formend auf die Schaffenden zurück: Es trägt deren
Physiognomie, ist Symbol ihres Ringens um Selbstwerdung; in ihm
begegnen sie sich selbst, erfahren, wer sie in Wahrheit sind
und gewinnen dadurch eine notwendige und voUgültige
Antwort auf die brennende Frage: «Was ist der Mensch?» Und
schliesslich erweitert sich auch der Bereich der Umwelt, die
umgestaltet wird, in die Weiten des Geistigen hinaus und in
die Tiefen des Seelischen hinab: Umwelt ist alles, was da
nicht persönlich bearbeitet, innerlich erworben, zu eigen
gemacht ist, alles Fremde, von andern Uebernommene, zum
eigenen Wesen Gegensätzliche; Umwelt ist vor allem, was in
der eigenen Person noch naturhaft, triebgebunden, unecht,
unter- oder übermenschlich ist.

Es ist nun grundlegend wichtig, dass die Auseinandersetzung

mit den verschiedenen Bereichen dieser Umwelt nicht
getrennt, zusammenhanglos, nach Art rationaler Arbeitsteilung

vorgenommen werde. Vielmehr ist es gerade das
Aufsuchen und Erkennen der gegenseitigen Bedingtheiten, die
Pflege der gegenseitigen Beziehungen, und das Erleben der
gegenseitigen Entsprechungen, was erst diese Auseinandersetzung

fruchtbar macht. Und da kommt nun dem Hineingreifen

in den umweltlichen Rohstoff in Landwirtschaft und
Handwerk, sowie dem durch technische Hilfsmittel erweiterten

Hineingreifen in solchen Rohstoff in der Industrie und
im Baugewerbe zentrale Bedeutung zu. Denn hier wird
unmittelbar, massiv und mit einer den ganzen Menschen
erfassenden Eindrücklichkeit das Umgestalten mit der gewaltigen

Kraft eines echten Symbols erlebt, und unter der Macht
dieses Symbols drängt sich die Uebertragung des Bedürfnisses

nach Umgestaltung geistiger und seelischer Rohstoffe
und Rohenergien mit zwingender Notwendigkeit auf.

7. Die Folgerungen

Mit diesen skizzenhaften Hinweisen ist der Weg zu jenem.
Punkt angedeutet, von dem aus nun der tiefere Sinn des
Mahnwortes de Sanctis' erkannt werden kann: Jetzt, unter
dem gewaltigen Eindruck des Umgestaltens der Umwelt, des
Hineingreifens in ihre Rohstoffe, und des Aufbauens einer
eigenen menschüchen Welt verstehen wir, dass wir dieses
wahrhaft den ganzen Menschen umgestaltende Erlebnis nicht
auf die fachtechnische Ebene reduzieren, nicht nur rational,
als eine nur «technische» Hilfsfunktion, ein Herstellen von
Mitteln zu höherem Zweck auffassen dürfen, sondern dass es
der einzige uns zugeordnete Weg ist, durch dessen Begehen
wir unsere Menschwerdung vollziehen. Diese grundlegende
Einsicht steht allerdings im Widerspruch zu den Entwicklungen,

die sich in den letzten hundert Jahren in der
westlichen Welt vollzogen. Aus zwingenden Notwendigkelten
verfolgte man da bestimmte Linien. Als solche seien hier genannt:
1. die wissenschaftliche Fundierung unseres Schaffens in
Industrie und Gewerbe durch Grundlagen- und Zweckforschung
auf immer breiterwerdender Basis. 2. Die fachtechnische
Spezialisierung in Ausbildung und Produktion zum Erreichen
von Spitzenleistungen und zur Behauptung einer führenden
Stellung auf den internationalen Märkten. 3. Die Rationalisierung

aller Lebensgebiete, das heisst die immer konsequentere

Bevorzugung des Vernunftmässigen, Fortschrittlichen,
Erfolgversprechenden, Tatkräftigen, Männlichen, unter
gleichzeitiger Verdrängung der andern Wesenskomponenten, vor
allem des Emotionalen, Gefühlsmässigen, Aesthetischen,
Seelischen, Weiblichen. 4. Die Aussonderung des Kulturellen,
Ethischen, Religiösen aus der Ganzheit des Lebens und dessen

weitgehend nur fakultative Pflege in geschlossenen Kreisen
durch entsprechende Spezialisten.

Diese Linien sind für sich allein betrachtet nicht falsch;
falsch ist jedoch, dass sie auseinanderlaufen. Das ist das
untrügliche Zeichen für den Verlust des Sinnes für das
Grundlegende, Wesensgemässe, Ganze, sowie der Ehrfurcht vor der
uns gesetzten Ordnung, in der alles seinen rechten Platz hat.
Wir stehen jetzt, am Tage unserer Feier, an der Stelle, da
eine Wendung sich aufdrängt, da ein Fortschreiten in den
bisherigen Richtungen nicht mehr angeht, weil es den
Bestand des Menschlichen gefährdet, da neue Ziele, neue
Wertungen und eine neue Sinngebung unseres Tuns und Seins in
den Vordergrund gestellt werden müssen: Nicht mehr das
Zerlegen, Analysieren, Differentiieren sondern das Sammeln,
Zusammenfügen, Integrieren verlangt unsere vordringliche
Pflege, statt dem Fortschreiten in der Horizontalen des rational

Fassbaren gewinnt die vertikale Denkrichtung und mit
ihr die Auseinandersetzung mit dem gesamtmenschlichen
Lebensraum entscheidende Bedeutung4), die klassische Haltung
des objektiven Forschens, Erkennens und Bewertens weicht
notgedrungen dem inneren Bedürfnis nach Wiederherstellung
der Ganzheit des Lebens. Diese Wendungen vollziehen sich,
weil das Leben von seinem Ursprung her in Frage gestellt ist.
Folgerichtig verlangen sie nach einem Zurückgehen auf diesen
Ursprung, nämlich auf das, was vor aller menschlichen
Reaktion auf die Umwelt da ist; sie verlangen ein Zurückgehen

auf die urtümUche Not der Existenz. Sie muss wieder
voll erlitten und voll bewusst werden. Das ist der entscheidende

Wendepunkt, an dem wir heute stehen.
Es ist nun in höchstem Masse bedeutungsvoll, dass aus

dieser Not heraus in unseren Tagen eine Neubesinnung auf
verschiedensten Gebieten eingesetzt hat und aus ihr
entscheidende Durchbrüche zu einer neuen Lebensgestalt erfolgt
sind: Die modernen Physiker haben den Absolutismus des
Nur-Rationalen gebrochen, die Grenzen des menschlicher
Vernunft Zuständigen deutüch abgesteckt und dem Erschaudern
vor dem Geheimnisvollen, Nicht-zu-Betretenden wieder Raum
gewährt. In Fabriken und auf Baustellen wird das Menschliche

in neuer Weise erlebt, seine bevorzugte Pflege als die
grundlegende Aufgabe erkannt, und es wachsen aus dieser
Hinwendung zum Humanen in den Betrieben neue, lebensvolle
Arbeitsgemeinschaften heraus, deren innere Werte weit über
die wirtschaftliche Zweckbestimmung der einzelnen
Unternehmung hinausgehen. Die Psychologen haben sich des
Vernachlässigten, Missachteten, Verdrängten und im Zusammenhang

damit des Untergründigen, Unbewussten, in der Tiefe
der Seele Lebenden angenommen und damit nicht nur seelische
Leiden geheilt, sondern zugleich ein Reich von Wirklichkeiten
erschlossen, das ebenso zur Ganzheit des Lebens gehört und
unserer Pflege bedarf wie das Reich des Sichtbaren und
rational Fassbaren. Dem Abstieg in die Untergründe des
Lebens entspricht das Sich-Bereit-Machen, Annehmen und
Aufnehmen des Wortes, das von den Höhen der Himmel zu uns
hinab kommt. Auch hier wurde ein neues Fragen laut, ein
neues Suchen setzte ein, und es sind uns Antworten zuteil
geworden, die von tiefstem Verständnis für die Nöte unserer
technischen Zeit und ihrer wahren Ursachen zeugen. Man
redet wieder von Gott und beugt sich wieder demütig und
ehrfürchtig vor seiner Allmacht und Liebe, weü man zutiefst
erlebt hat, dass nur er unsere Lebensnot wirklich wenden kann.
Unverkennbar sind die Zeichen einer neuen Zeit! Und zwar
ist es eine Zeit, in der eine neue, echte, ganze Lebensgestalt
sich abzeichnet, eine Gestalt, in der der Mensch die ihm
gesetzte Ordnung in neuer Weise erkennt, anerkennt und damit
seine Freiheit neu begründet und sich selber neu findet.

Aus diesen Hinweisen, die wir an unserer Feier im stillen

bedenken wollen, ergeben sich einige praktische
Folgerungen, die vielleicht geeignet sind, neue Möglichkeiten der
Verwirklichung zu erwägen.

Wir sagten, der Mensch müsse zuerst Techniker sein, um
Mensch werden zu können, und es gebe für ihn keinen andern,
bequemeren Weg dazu. Wir stellen jetzt fest, dass er nicht
nur Techniker sein darf, dass er auf seine Umwelt nicht nur
technisch, das heisst nicht nur dadurch reagieren darf, dass

4) Vgl. Prof. Dr. K. Schmid: Vertikalität als Denkrichtung.
Rektoratsrede, gehalten anlässlich des ETH-Tages am 14. Nov. 1953.

Kultur- und Staatswissenschaftliche Schriften der ETH, Heft Nr. 87.
Polygraphischer Verlag AG., Zürich 1954



15. Oktober 1955 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 609

er sie umgestaltet. Es gibt auch andere Reaktionsweisen. Zwei
der wesentlichsten sind das bewusste Ertragen des Leidens
und das bewusste Sich-Anpassen. Dem Menschen ist die volle
Entscheidungsfreiheit über alle diese Verhaltensweisen
gegeben, und nur indem er von dieser Freiheit Gebrauch macht,
wahrt er seine Würde und verwirklicht er seine Menschwerdung.

Das bedeutet praktisch, dass wir Leid und Not, Schmerz
und Härte, Enttäuschung und Ungerechtigkeit nicht von
vornherein alsunerträgliche, unsere Menschlichkeit verletzende
Einbrüche in unser Wohlbefinden und unser Lebensrecht oder gar
als das Böse schlechthin auffassen, sie mit allen Mitteln
bekämpfen, und die Führung solchen Kampfes als unsere heilige
Pflicht ansehen; sondern dass wir sie vorerst als Prüfungen
mannhaft auf uns nehmen, ernsthaft nach ihrem Sinn fragen
und die Antwort, die uns das Leben im Laufe der Jahre und
Jahrzehnte auf diese Frage erteüt, als vollgültig und bindend
anerkennen. Nur aus solcher leidensbereiter Haltung heraus
kann uns die Entscheidungsfreiheit über die uns als Menschen
zukommenden Verhaltensweisen zuteil werden, die unser
Menschsein konstituiert.

Eine zweite Folgerung betrifft unser Verhalten als
Techniker. Wir dürfen den Vorgang des Umgestaltens unserer
Umwelt, des Aufbauens eines künstlichen Raumes, in dem
wir als Menschen leben können, nicht nur «technisch»
betrachten, nicht nur als eine untergeordnete Angelegenheit der
Hand verstehen, die man durch rationale Methoden beliebig
abkürzen, erleichtern und deren Wirkung man durch Einsatz
von Maschinen ebenfalls beliebig multipüzieren kann, auch
nicht nur im Hinblick auf das Ziel, das wir uns willkürlich
gesetzt haben, nämlich auf die Hebung des Standards, begreifen,

bewerten und organisieren, wie das zum Beispiel die
Betriebswissenschafter heute mehrheitlich tun. Vielmehr geht es

vor allem anderen darum, dass in diesem Vorgang der ganze
JMeSsch mit allen seinen Komponenten zur Entfaltung komme,
dass er mit dem technischen Werk, das er schafft, auch seine

Weltanschauung, sein Selbstbewusstsein, die Gemeinschaft
aufbaut, der er als Glied angehört, dass er mit dem Gestalten
von materiellen Rohstoffen auch seine seelischen und geistigen

Erlebnisinhalte formt, mitteilt, transzendiert und so im
eigentlichen Sinne des Wortes sich selber nach der lebensvollen

Ordnung herstellt, die er in seinem Herzen trägt.
Dieses ganzheitliche Erleben des technischen

Umwandlungsprozesses setzt als eine dritte Folgerung eine neue Be-

ziehung zum Geschaffenen voraus. In der Haltung des
Umgestaltenden steht nicht nur der technisch Schaffende, der
Produzent, sondern ebensosehr auch der Konsument, der
Geschaffenes gebraucht. Dieses Geschaffene ist aber nicht
zweckneutrales Konsumgut, über das dessen Besitzer nach
Bezahlen des Marktpreises beliebig verfügen könnte, sondern das

Ergebnis eines mit ganzem Einsatz durchgefochtenen Kampfes

um Selbstwerdung. Daher birgt es einen Eigenwert in
sich, der den Konsumenten zu sinngemässem Gebrauch
verpflichtet! Voraussetzung für das Erfüllen dieser Verpflich¬

tung ist das Erlebnis des Herstellens, und zwar das ganze
Erlebnis, mit der Not, die den Herstellungsprozess erst
notwendig macht, und mit allen Schwierigkeiten, Enttäuschungen
und Gefahren, aber auch mit allen Erweiterungen, Umgestaltungen

und Neuwerdungen, die der Schaffende dabei erfährt.
Daher muss die wesensfremde Trennung von Hjggstellen und
Gebrauchen, wie sie sich in den letzteirafhundert Jahren
herausgebildet hat, einer höheren Einheit des Erlebens
eingeordnet werden, die stark genug ist, den Missbrauch des
Geschaffenen und die Sinnlosigkeit des nur rationalen Schaffens
zu überwinden.

Eine entsprechende Hinwendung zu Einheit und Ganzheit
wird als eine vierte Folgerung in der Art der Auseinandersetzung

mit der Umwelt zu vollziehen sein. Die Spezialisierung
in Fachgebiete, die schon an den Schulen einsetzt und sich an
den Hochschulen, insbesondere auch an den Universitäten,
durchgesetzt hat, wie auch die Schichtung in forschende,
planende und ausführende Organe in der Industrie und im
Baugewerbe wird wohl weites bestehen bleiben müssen. Aber
der Fortschritt in dieserfeRichtung bedarf einer Ergänzung
durch die Pflege der andern Seiten, die auch zum Menschen
gehören und in ihm keinen Raum finden, und zwar nicht als
nebensächliche Freizeitbeschäftigung, die man dem Einzelnen
überlassen könnte und die im Gegensatz zur Tagesarbeit
steht, sondern grundÄtzlich im Erweitem der Sinngebung
der Tagesarbeit, derart, dass die Ganzheit der Person wieder
im Zentrum steht.

Als letzte Folgerung sei Wer die folgende angeführt. Wir
sprachen von verschiedenen Möglichkeiten der Reaktion auf die
Umwelt. Unser Menschsein erschöpft sich aber nicht nur in
dieser Reaktion. Es ist ebensosehr Begegnung, Erschaudern,
Ergriffensein. Und zwar Begegnung mit dem, was nicht
Umwelt ist, sondern unser Wesen ausmacht, das vielschichtige,
geheimnisvolle Wesen der menschlichen Person. Ausserdem
ist es Begegnung mit dem Mitmenschen, Erlebnis der Zwei-
samkeit und Erlebnis der Gemeinschaft. Weiter auch Begegnung

mit den Mächten unter und über uns, Erschaudern vor
ihrer Gewalt und Grösse. Und schliesslich ist es Ergriffensein

von dem, der alles in allem ist.

Die Eidgenössische Technische Hochschule tritt das zweite
Jahrhundert ihres Bestehens unter wesentlich anderen
Verhältnissen an als das erste. Die Welt hat sich völlig
verändert, und unerhörte Umwälzungen vollziehen sich in unseren
Tagen in allen Lebensbezirken, auch in denen, die die
Hochschule besonders berühren; in den exakten Naturwissenschaften,

in der Technik und in der Wirtschaft. Geblieben sind in
allem Wechsel die Grundlagen: Die Aufgabe am Menschen
und die Leitgedanken für deren Lösung. Es sind auch die

Grundlagen und Leitgedanken unserer Bauzeitung. So möge
denn die Arbeit am gemeinsamen Ziel uns je und je
verbinden! Ad. Ostertag

Der Poly-Student heute

Wenn zu dieser dem hundertjährigen Bestehen unserer
Hochschule gewidmeten Festnummer der Schweiz. Bauzeitung
auch ein Vertreter der Studentenschaft einen Beitrag leisten
darf, so soll dies vor allem aus dem Bewusstsein der
Verbundenheit unserer Vorgänger mit uns jungen ETH-Studenten
geschehen. Dieses Gefühl der Zusammengehörigkeit, dessen

wir Studenten uns seit je erfreuen durften, ist das, wodurch
wir eigentlich Anteil nehmen an der Geschichte der ETH.

Wir, das jüngste Glied in der Familie der «Polyaner»,
stehen noch am Eingang der grossen Welt der Technik, in die

uns unsere Hochschule einführt und in der wir später unsere
Aufgaben zu erfüllen haben. Wir erleben staunend die Mög-
lichkeiten dieses Reiches und der in ihm ruhenden Kräfte;
Schritt für Schritt machen wir uns vertraut mit seinen
Gesetzen. Es ist für uns ein grosses Gefühl, wenn uns nach langem
Suchen die innern Zusammenhänge klar werden, und niemand
wird es einem jungen Studenten verdenken, wenn er glaubt,

den Stab in der Hand und den festen Ort gefunden zu haben,
um die Welt aus den Angeln zu heben. Begeistert steht der
angehende Ingenieur auf einer Grossbaustelle oder im Lärm
einer Fabrikhalle, und er sieht den Tag, da auch er das Seine
beitragen wird zu diesen Werken von des Menschen Geist
und Hand.

Als junge Menschen, die mit offenen Augen unsere Zeit
betrachten, sehen wir uns aber gleich auch top die Frage nach
dem Sinn unseres zukünftigen Tuns gestellt. Wie wohl keine
Generation zuvor, haben wir schon von allem Anfang an die
verderblichen Möglichkeiten der Technik erfahren. Im
Gespräch und persönlichen Kontakt mit unsern Vorgängern, die
Grossbaustelle und Fabrikhalle nicht bloss aus der Perspektive

eines Exkursionsteilnehmers kennen, erfahren wir von
den menschlichen Problemen und den sozialen Auswirkungen
der Technik. Bei all diesen Erfahrungen wächst in uns immer
mehr die Einsicht in die Verantwortung, die wir als Menschen,


	Prima di essere ingenieri voi siete uomini

