Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung
Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 73 (1955)

Heft: 42: 100 Jahre Eidg. Technische Hochschule
Artikel: Prima di essere ingenieri voi siete uomini
Autor: Ostertag, Ad.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-61996

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-61996
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

602 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

73. Jahrgang Nr. 42

— denn es geht ja nicht nur um «Kunstformen» im engeren
Sinn — ist schon schief, soweit sie die Vergangenheit be-
trifft, was hier nicht weiter zu verfolgen ist. Aber selbst
wenn sie dort richtig wire: was kann das historische Argu-
ment, jede vergangene Epoche habe ihren eigenen Stil ge-
habt, und aus diesem Grunde miisse auch die Gegenwart
den ihrigen haben, schon beweisen ? Verglichen mit dem
Raisonnement des Historismus ist dies ein reaktionires
Raisonnement: man mochte zu einer Gebundenheit an
dsthetische Konventionen zuriickkehren, die der Historismus
im Namen der neuen Freiheit tiberwunden hatte. Wer heute
aus historischen Analogieschliissen die Einheit des Stils for-
dert, der hat die Modernitit, die vollige Neuartigkeit und
Unvergleichbarkeit des technischen Zeitalters noch nicht be-
griffen. Fir unsere technische Entwicklung gibt es keine
historischen Parallelen, und so neu wie die Welt der Technik
ist unser Verhiltnis zur Vergangenheit. Es konnte sein, dass
die Jahrzehnte des Historismus — gewissermassen in archa-
ischer Naivitdt — hierin tiefer gesehen haben als manche

Wortfiihrer der Modernitédt der letztvergangenen Jahrzehnte.

Nachdem die Illusionen einer hundertprozentigen Techni-
zitdt der Architektur und einer erzwungenen Stileinheit von
Technik und Architektur heute offensichtlich gescheitert sind,
tauchen die jahrzehntelang verfemten #sthetischen und kul-
turellen Probleme von neuem auf: das Verhiltnis zu den
Stilformen der Vergangenheit, und das Zentralproblem aller
Architektur: das Problem der Monumentalitit — Fragen,
deren moégliche Losungen, wie immer sie ausfallen werden,
grundsétzlich ausserhalb des technischen Bereiches liegen.

Es sind die Grundprobleme, die sich schon zu Sempers
Zeiten gestellt haben, als die technische Welt eben erst ihre
Herrschaft antrat, und seine Ldsungen — oder Ldsungsver-
suche — konnen nicht die unsrigen sein. In diesen Jubildums-
tagen kann aber Sempers Polytechnikum dem einen oder an-
dern Festbesucher Anlass geben, iiber die so undurchsichtigen
hundert Jahre Architekturgeschichte nachzudenken, die zwi-
schen der Griindung unserer Hochschule und unserer Gegen-
wart liegen.

Prima di essere ingegnieri voi siete uomini

Unter diese Worte Francesco de Sanctis’, des grossen
italienischen Kulturhistorikers, Kritikers und liberalen Poli-
tikers, der von 1856 bis 1860 am Eidgendssischen Polytechni-
kum italienische Literatur lehrte und spéter die berithmte
«Storia della letteratura italiana» schriebl), stellt die Schwei-
zerische Bauzeitung die Gliicks- und Segenswiinsche, die sie

1. Die gemeinsamen Aufgaben

Zundchst die Hauptaufgabe: Technische Hochschule und
Bauzeitung wurden geschaffen, um Naturwissenschaftern, In-
genieuren und Architekten das fachtechnische Riistzeug an
die Hand zu geben, das sie fiir die Losung ihrer verantwor-
tungsvollen Aufgaben bendtigen. Wir beide wollen die wis-
senschaftliche Erkenntnis und ihre Verbreitung fordern; wir
wollen Loésungsmoglichkeiten fiir konkrete Aufgaben sowie
praktische Verwirklichungen zeigen, beurteilen und die dazu
erforderlichen Kriterien in freier Meinungsédusserung heraus-
arbeiten. Im Hinblick auf diese Hauptaufgabe hat die ETH
gemeinsam mit der G.E.P. den Anlass ihrer Hundertjahr-
feier zur Durchfiihrung von Fortbildungskursen an den ein-
zelnen Fachschulen beniitzt, und die Bauzeitung iiberreicht
mit dieser Festnummer ihren Lesern eine kleine Sammlung
von Facharbeiten aus verschiedenen Gebieten des Arbeits-
feldes schweizerischer Ingenieure und Architekten. Diese
Sammlung dient allerdings nicht in erster Linie der Vertie-
fung des fachtechnischen Wissens. Vielmehr steht sie haupt-
sédchlich unter dem allgemeinen Thema der historischen Schau.
Und zwar versuchten wir vor allem jene Phasen des ge-
schichtlichen Werdens von konstruktiven Ideen und prak-
tischen Verwirklichungen zur Darstellung zu bringen, die mit
unserem Lande im allgemeinen und mit der ETH im beson-
dern in irgend einer Weise zusammenhdngen. Mit diesem
Plan bezweckten wir die Denkrichtung von ihrer Gebunden-
heit an den wissenschaftlichen und technischen Fortschritt zu
16sen, sie auf die Tiefe des historischen Raumes hinzulenken
und so die grell beleuchtete, vordergriindige Interessensphiire,
der wir durch unsere Berufsarbeit so sehr verhaftet sind,
nach der Seite ihres allgemeineren menschlichen Gehaltes zu
erweitern.

ETH und Bauzeitung zihlen aber neben der Pflege wis-
senschaftlicher Forschung und fachtechnischer Information
noch ein weiteres zu ihrem Aufgabenkreis. Uns beiden geht
es um den Menschen. Damit meinen wir nicht nur die Er-
weiterung des Horizontes des in wissenschaftlichem Arbeiten
geschulten Spezialisten iiber sein engeres Fachgebiet hinaus,
auch nicht nur die Pflege jener besonderen Disziplinen, die
sich mit Menschenfithrung, Problemen der Zusammenarbeit,

1) Vgl. die Vortrige, die anldsslich der Enthiillung einer Gedenk-
tafel im Treppenhaus des Hauptgebdudes der ETH am 23, Mai 1948 ge-
halten und unter dem Titel Omaggio a Francesco de Sanctis veroffent-
licht worden sind in der Reihe «Kultur- und Staatswissenschaftliche
Schriften der ETI», Nr. 63, Ziirich 1948, Polygraphischer Verlag.

der Eidgendssischen Technischen Hochschule zur Feier ihres
hundertjdhrigen Bestehens darbringt, und an sie kniipfen wir
einige Gedanken, die die Uebereinstimmung wesentlicher
Ziele und Bestrebungen der Jubilarin mit den unsrigen her-
vorheben sollen.

Die Herausgeber der Schweiz. Bauzeitung

Verbesserung menschlicher Beziehungen, Betriebspsychologie
und industrieller Soziologie befassen, ja es geht uns nicht
einmal um die Forderung einer umfassenden akademischen
Bildung, also um jene Bestrebungen, die andernorts unter
dem Namen studium generale im Gange sind. Vielmehr sehen
wir unsere Aufgabe schlicht und einfach darin, jene Atmo-
sphére zu schaffen, in der der Mensch seinem wahren Wesen
gemdss sich entfalten kann, wir sehen sie in der Erfiillung
des Auftrages, den wir alle in uns tragen, ndmlich des Auf-
trages, Menschen zu werden. Es ist also kein konstruiertes
hohes Bildungsideal, das wir verwirklichen, keine geistige
oder kiinstlerische oder ethische Hohe, auf die wir hinauf-
steigen wollen, sondern es ist ein Sehen, Aufnehmen und In-
sich-wirksam-werden-Lassen jenes unausschopfbaren Wunders
und ewigen Geheimnisses, das uns an jenen Begnadeten im-
mer wieder begegnet und zutiefst bewegt, bei denen Ge-
sinnung, Haltung und Werk mit dem {ibereinstimmen, was
sie im Grunde sind, bei denen alles schlicht, einfach, klar,
selbstverstindlich, iiberzeugend erscheint, weil es ausgereift,
echt, wahr, ganz ist, weil der Mensch nach dem Worte Gott-
fried Kellers «in seinen eigenen Angeln ruhts. Dieses Ruhen
in sich selbst ist es, worauf es vor allem ankommt, was de
Sanctis uns zuruft, was echte Menschlichkeit ausmacht, wel-
chem wir aus innerer Notwendigkeit entgegenreifen miissen.

2. Menschlichkeit und Hochschule

Braucht es dazu Hochschulen? Gewiss nicht! Denn
Menschlichkeit ldsst sich weder lehren noch lernen. Sie wird
gelebt, oder sie ist nicht; sie ist in allem Leben des Menschen
das Zentrum, oder es ist kein menschliches Leben. So ist sie
auch das Zentrum unserer Hochschulen, oder es sind keine
Hochschulen. Menschlichkeit ist der unsichtbare Triger alles
Sichtbaren, die wirkende Substanz, deren Erscheinungsformen
die Wissenschaft festzuhalten sucht, um deren Gestaltung
sich die Kiinste miihen, und die all unserer Aktivitidt in Tech-
nik, Wirtschaft und Politik zugrunde liegt. Sie ist ein unge-
schriebenes Privilegium, das als reiches Erbe auf uns ge-
kommen ist, nimlich das Privilegium der vollen und recht-
méssigen Zugehorigkeit zum Adelsgeschlecht der Menschen.

Dieses hohe Erbe steht allen Menschen zu, und es gibt da
kein Ansehen der Person. Nichtsdestoweniger ist es weder eine
Selbstverstindlichkeit, noch eine Gegebenheit der Natur, wie
die Erdrinde oder die Sonnenwirme, sondern es ist ein Auftrag,
niamlich der Auftrag, das Ererbte sich zu eigen zu machen, die




15. Oktober 1955

SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 603

Menschwerdung an der eigenen Person zu vollziehen, derjenige
zu werden, der man seinem wahren Wesen gemdiss ist. Im
Gegensatz zu #dusserer Aktivitidt, zu Streben und Kampf auf
Adusseren Fronten ist bei der Erfiillung dieses Auftrages der
Blick nach innen gewendet, hinab in die Tiefen der eigenen
Seele und hinauf in die Hohen des Ewigen und Absoluten.
Wir fragen nicht nach dem Fortschreiten in der Horizontalen,
sondern nach dem Grund, auf dem wir stehen, auf dem alles
Leben aufruht, sowie nach
seiner und unserer Ent-
sprechung im Bereiche des
Gottlichen. Dieses Fragen
wird zu einem Suchen, Fin-
den und Pflegen des Gefun-
denen, zum Erbauen eines
Lebensraumes, da der in-
nere Mensch wohnen kann,
eines Hauses, das in eigen-
artige und tiefgreifende Ent-
sprechungen zu unseren dus-
seren technischen Bauwer-
ken tritt und diesen erst
ihren wahren Sinn gibt. Ja
man konnte in gewissem
Sinne sagen, Menschwer-
dung bestehe im Dialog
zwischen den vom Menschen
kiinstlich geschaffenen Wer-
ken im Bereiche einer &dus-
seren, sichtbaren Welt und
den im Menschen reifenden
Werten im Bereiche einer
inneren, unsichtbaren Wirk-
lichkeit, und es sei unsere
eigentliche Aufgabe, diesen
Dialog zu fithren. Und da-
flir ist nun die Hochschule
ein besonders geeigneter
und bevorzugter Gespréchs-
ort! Hinter der schlichten,
einfachen, iiberzeugenden
Erscheinung steht also eine
gewaltige, oft leidvolle und
miithsame innere Arbeit.

Das Wort de Sanctis’
richtet sich an die Studie-
renden, an die alma mater
auch, die diesen dient, und
an das Volk, das diese
tragt. War der Boden da-
mals zu seiner Aufnahme
bereit ? Ich glaube, wir diir-
fen diese Frage bejahen.
In der Tat wussten die Griinder unseres Polytechnikums um
die unabdingbare Notwendigkeit einer gewissenhaften Pflege
wahrer Menschlichkeit., Wohl schufen sie vor allem eine
Fachschule, die einer schulfreudigen Grundeinstellung des
Landes Pestalozzis’ entsprach und die der schweizerischen
Volkswirtschaft die Fachleute zur Verfiigung zu stellen hatte,
deren sie zu ihrem Dienst am Lande bedurfte. Aber zugleich
schufen sie einen Lebensbereich, darin die Studierenden im
Zusammensein mit ihren Professoren erfahren sollten, was
Menschsein heisst. Das zeigt sich in der Schaffung einer Ab-
teilung fiir allgemein bildende Ficher, in der Berufung von
Minnern wie Francesco de Sanctis, Jacob Burckhardt, Theo-
dor Vischer u. a., also von allerersten Autoritéiten fiir diese
Abteilung; das zeigt sich aber auch im Aufbau der Fach-
schulen, in denen von Anfang an das Grundsitzliche, We-
sentliche gelehrt und das Augenmerk auf die Entfaltung jener
Anlagen gelegt wurde, die im spiteren Leben als tragende und
fiihrende Krifte der Gesellschaft wirken sollten. Wenn man
an Minner wie Gottfried Semper, Karl Culmann, Johannes
Wild, Gustav Zeuner, Franz Releaux, Wilhelm August Ritter,
Pompejus Alexander Bolley, Rudolf Clausius und viele andere
mehr denkt, so wird klar, wie sehr auch hier neben fach-
technischer Tiichtigkeit menschliche Werte als zum Lehramt
gehorend betrachtet wurden.

Die besondere Haltung, die unsere technische Hochschule
gegeniiber dhnlichen Institutionen des Auslandes von Anfang

JOHANN KONRAD KERN

Der erste Schulratsprisident

Nach einem Oelbild von Ch. Gleyre, 1872, im Rathaus zu Frauenfeld

an auszeichnet, ergab sich folgerichtig aus der Sonderstel-
lung unseres Kleinstaates im Rahmen der europdischen V&l-
kerfamilie. Das Bewusstsein der Verantwortung gegeniiber
einer grosseren Allgemeinheit als sinngemésse Antwort auf
die historisch gewachsene Freiheit sowie das Wissen um ein
Berufensein zum Schaffen und In-Gang-Halten der Verbin-
dungen zwischen Nord und Siid, Ost und West — nicht nur
in verkehrstechnischem und handelspolitischem Sinne, son-
dern grundsétzlich auch in
allen andern menschlichen
Bereichen — hatte sich
durch viele Jahrhunderte
hindurch zu einem starken
Lebensgefiihl entwickelt, das
in sich nicht nur die Ver-
pflichtung trug, mit dem
Eidgendssischen Polytechni-
kum etwas Entsprechendes
zu verwirklichen, sondern
zugleich auch die hierfiir
notigen  realen  Voraus-
setzungen bot. Das gab es
sonst wohl nirgends in der
Welt, zumal in dieser Eigen-
art, wo das Eigenstdndige
und Eigenwillige so selbst-
bewusst und stark im Gan-
zen lebt,

3. Vom Leitgedanken

Die Verwirklichung des
Menschlichen wurde je und
je auf die verschiedenste
Weise versucht. Die sich
Humanisten nennen, glau-
ben, sie durch «Bildung» zu
erreichen, und sie halten
hierfiir die Pflege gewisser
«allgemeinbildender» Diszi-
plinen fiir geeignet. Der

Gedanke, durch Schulung
eine kulturtragende Elite
von Gebildeten heranzu-

ziehen, entspricht ohne Zwei-
fel einem Wesenszug der
Menschennatur, und es ist
sicher auch richtig, aus dem
weiten Feld menschlichen
Wissens und Erkennens die
fiir eine solche humani-
stische Bildung geeigneten
Stiicke zu bevorzugen, be-
sonders da, wo ihre Be-
treuung in der Alltagsarbeit vernachldssigt werden muss.
Hierbei besteht aber die ernste Gefahr, dass Bildungs-
pflege und alltéigliche Pflichterfiillung zu unversdhnlichen
Gegensiitzen werden, die die Ganzheit des Lebens auseinander-
sprengen, dass einerseits Gebildete und Ungebildete als feind-
liche Gruppen sich gegeneinander absondern und sich gegen-
seitig bekdmpfen, und dass anderseits der einzelne unter der
innern Spaltung leidet, die zwischen seiner Tagesarbeit im
Erwerbsleben und seiner Freizeitbeschiftigung als <«huma-
nistisch Gebildeter» klafft.

Am Polytechnikum hat man einen grundsétzlich andern
Weg eingeschlagen: Die Elite, zu der die Studierenden heran-
gebildet werden sollten, war nicht als Gegenpol zu den in
Industrie, Gewerbe, Handel und Verkehr tédtigen Volksschich-
ten und Interessengruppen gedacht, sondern als die sie fiih-
renden Minner. Dazu musste sie in erster Linie liber eine
solide und gegeniiber dem Bisherigen iiberlegene fachtech-
nische Bildung verfiigen. Diese beschrinkte sich nun aber
nicht auf die Kenntnis der Theorien und der einschligigen
Disziplinen, noch weniger auf eine Meinungsbildung durch
Logik und Rhetorik, sondern sie bestand in wesentlichen
Teilen im Erarbeiten experimenteller Erkenntnisse und im
Heranbilden der Fihigkeit, technische Aufgaben, die ja auch
immer Lebensaufgaben einschliessen, durch freies, schopfe-
risches Gestalten von naturhaft Gegebenem zu lésen.




604 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

73. Jahrgang Nr. 42

In diesen Grundlinien des Lehrplanes tritt ein neues,
eigenstidndiges, eminent praktisches und wirklichkeitsverbun-
denes Element als bildendes Prinzip auf, das mit Geschick
und grosser Konsequenz verfolgt wurde und sich tiberaus gut
bewdhrt hat. Es ist hier mit Nachdruck hervorzuheben, dass
das Bildungsziel eines auf die praktische Brauchbarkeit aus-
gerichteten technischen Schaffens, wie es der Polytechnischen
Schule zugrunde lag, keineswegs als etwas Abgeleitetes,
Zweitrangiges (weil Zweckgebundenes), einem anderen, ho-
heren Untergeordnetes betrachtet werden darf. Vielmehr ent-
spricht solches Schaffen einer tief im Wesen des Menschen
begriindeten Notwendigkeit. Man kénnte hier von einem Hu-
manismus der Tat reden, der sich im Schaffen technischer
Werke ausspricht und der dem klassischen Humanismus, wie
er z.B. an den Universitidten gepflegt wird, also dem Hu-
manismus des Wortes, der im kiinstlerisch Gestalteten
dauernde Form findet, als notwendiger Gegenpol gegeniiber-
tritt. Der Dialog zwischen diesen Polen, durch den sich
die Integration beider Erscheinungsformen und der ihnen zu-
grunde liegenden Wesenskomponenten zu einer iibergeord-
neten Ganzheit vollzieht, war, wie mir scheint, recht eigent-
lich der konstruktive Leitgedanke, auf den sich die Poly-
technische Schule aufbaute, den sie durch alle Stiirme und
Wandlungen der Zeiten zu verwirklichen suchte und mit dem
sie auch als Hundertjéhrige aktiv, lebensvoll und wandlungs-
fdhig geblieben ist.

Die Herstellung einer solchen Ganzheit, die dem Poly-
technikum als einer eidgendssischen Anstalt im Gegensatz
zu den kantonalen Universitdten in besonderer Weise als Auf-
gabe zukommt, ist an Voraussetzungen gebunden und stellt
Anforderungen, die nicht immer und nicht von selber erfiillt
sind. Hier sei nur auf zwei Momente hingewiesen, die diese
Feststellung belegen sollen, ein inneres und ein dusseres. Das
Wesen dieser Ganzheit, ihr Sinn und die Notwendigkeit
ihres Vollzuges werden nur selten und stets nur von wenigen
erkannt. Denn dazu muss man sich vorerst daran gemacht
haben, sie an der eigenen Person in der dieser geméssen Weise
zu vollziehen. Dieser Prozess ist aber demiitigend, schmerz-
haft, ungewiss; wenige stellen sich ihm, und diese wenigen
tun es nur in der Hussersten Not. Daher ist das Verstidndnis
flir Ganzheit selten; daher ist alles, was in dieser Kategorie
lebt, also alles Menschliche, von Gefahren bedroht, durch
Enttduschungen geschwidcht, mit Fehlern behaftet; es ist
stets nur stiickweise, notdiirftig, als Provisorium zu verwirk-
lichen. In diesen innern und doch so sehr entscheidenden
Dingen sind wir Menschen arm, trotz allem #ussern Reichtum
unserer technischen Zeit, und niemals darf die monumentale
Grosse und verfiihrerische Vollkommenheit des Aeussern, etwa
der der Hochschulgebidude, der Ausriistung ihrer Institute
und ihres organisatorischen Aufbaues, iiber diese Armut hin-
weg téduschen. Das wissen ihre massgebenden Ménner. Sie
wissen aber auch, dass zur Armut die Klugheit gehort 2).
Aber mancher Aussenstehende weiss weder um Armut noch
um Klugheit. Es war von jeher der besondere Vorzug unserer
Schule, dass sie dank der engen Verbundenheit mit dem prak-
tischen Leben und der Einsicht von Schulrat und Lehrer-
schaft Tduschungen {iiber die Fragwiirdigkeit alles Mensch-
lichen immer wieder rechtzeitig erkannte und sich auf den
ihr durch die grundlegenden Leitgedanken vorgezeichneten
Weg zuriickfand.

Damit wechseln wir vom innern zum #usseren Moment
hintiber. Der Ort fiir die Verwirklichung der Ganzheit konnte
fiir die Polytechnische Schule nicht ein archimedischer Punkt
ausserhalb oder oberhalb des Geschehens in Wirtschaft, Po-
litik und Gesellschaft sein, von dem aus die Dinge in objek-
tiver Distanz hitten betrachtet, kritisiert und in ihren Zu-
sammenhéngen beschrieben werden konnen und wozu die
wissenschaftliche Benehmensweise so gerne verfiihrt. Viel-
mehr musste sie sie in diesem Geschehen selber vollziehen,
in der aktiven, verantwortlichen Zusammenarbeit mit Indu-
strie, Gewerbe, Land- und Forstwirtschaft, und sie musste
sie vollziehen vor allem durch Heranbilden von praktisch
brauchbaren, zur Leitung von Unternehmungen, technischen
Arbeiten und Menschen geeigneter Médnner, Damit war

2) Vgl. die Rektoratsrede, gehalten am ETH-Tag vom 13. November

1954 von Prof. Dr. Karl Schmid als Gedanken am Beginn des hundert-

sten Jahres der ETIH, erschienen in den «Kultur- und Staatswissen-

schaftlichen Schriften der ETH», Nr, 89, Ziirich 1954, Polygraphischer
Verlag.

zwangldufig ihre konkrete Wirksamkeit weitgehend durch die
Lebensgestalt bestimmt, die die Kulturvolker Europas in den
letzten hundert Jahren verwirklichten und zu der unser Land
trotz seiner Kleinheit und Armut wesentliche Beitridge leisten
wollte.

Denn hier, mit dem Export von Erzeugnissen seiner hoch-
qualifizierten Arbeit und dem Ausbau der dazu nétigen Han-
delsheziehungen, setzte unser Land auf den internationalen
Méirkten einen hohen Masstab fest, nach dem sich die an-
dern zum Teil richten mussten. Zugleich schuf es weltweite
Verbindungen, die durch die zahlreichen, in aller Welt an
fithrenden Posten stehenden Landsleute gefestigt und belebt
wurden, und dehnte so seinen Lebensraum weit {iber die poli-
tischen Grenzen hinaus aus; schliesslich verbreitete es durch
diese Verbindungen und durch die Dienste, die es mit ihrer
Hilfe leistete, das Verstdndnis fiir seine freiheitlichen Ord-
nungen im Innern und seine v6lkerverbindende Mission und
erwarb sich so immer wieder neu die Anerkennung der Gross-
méchte als selbstdndiges Staatswesen. So erweist sich die
Exportindustrie und die Auswanderung hochqualifizierter
technischer Fachleute neben anderem als ein notwendiges und
wirksames Mittel, Armut und Kleinheit zu kompensieren und
die politische Unabhingigkeit zu erhalten.

4. Die konkreten Aufgaben

Im Hinblick auf diese Zusammenhéinge mussten Volk und
Hochschule dynamisch, weltoffen, fortschrittlich denken, ver-
trauensvoll in die Zukunft blicken, das angeborene Festhalten
am Guten, Genligenden, Bew#dhrten als vorherrschende Lan-
destugend aufgeben und das Misstrauen gegen das Fremde,
Neue, Gewagte iiberwinden. Beide mussten sich mit der wer-
denden Lebensgestalt auseinandersetzen, die sich die um-
gebenden Kulturvolker zu geben im Begriffe standen und sie
beim Festlegen ihrer Ziele und Verhaltensweisen beriick-
sichtigen.

Im Vordergrund dieser Gestalt steht unverkennbar der
alles bisherige Mass sprengende Fortschritt auf allen Ge-
bieten wissenschaftlicher Forschung; dann, im Zusammenhang
damit, der Fortschritt in der Medizin, in der Technik, in der
Erschliessung der Welt und ihrer Schiitze sowie schliesslich
in der Hebung der Daseinsbedingungen, der Bildung und des
Lebensgefiihls breitester Volksschichten. Als Biirger eines
kleinen, an Rohstoffen armen Berg- und Binnenlandes inmit-
ten starker, von der Natur begiinstigter, in vehementem Auf-
bau stehender Grossmichte mit zum Teil gewaltigem Ko-
lonialbesitz, war der Schweizer von jeher darauf angewiesen,
an der Spitze dieser Entwicklung voranzuschreiten, wollte er
sein Vaterland erhalten, die diesem zukommende Mission
nicht verraten und nicht wie frither unter fremden Herren
Kriegsdienst leisten.

Aus dieser harten Gesamtlage ergaben sich fiir unser
Volk und seine Hochschule sehr konkrete, vordringliche Auf-
gaben. Nun galt es nicht in erster Linie, um Erkenntnis ab-
strakter Wahrheiten zu ringen, hochgeistigen Kulturidealen
um ihrer selbst willen nachzugehen, an Traditionen festzu-
halten, die nicht mehr massiven Notwendigkeiten entsprachen,
und sich in eine Eigenwelt zuriickzuziehen, um dort mit
Gleichgesinnten das Schoéne, Edle und Gute zu pflegen. Viel-
mehr kam es nun darauf an, wachsam die Vorginge in der
ganzen Welt zu verfolgen, mit Weitblick die Moglichkeiten
unseres Mitwirkens und Dienens vorauszusehen, sie niichtern
und im Hinblick auf unsere realen Gegebenheiten zu beur-
teilen und daraus in gewissenhafter Kleinarbeit das fiir mor-
gen Notwendige zu tun. Man trat damit zu traditionellen Vor-
stellungen tiiber Wesen und Aufgabe einer Hochschule in
Gegensatz und sah sich veranlasst, diese Vorstellungen we-
sentlich zu erweitern, um die neuen Aufgaben I8sen zu kon-
nen, ohne den Charakter der Hochschule zu verleugnen.

5. Die Lebensgestalt der westlichen Welt

Die Grosse und Komplexitit dieser Aufgaben sowie die
ausserordentlichen Anforderungen, die ihre Durchfiihrung
stellten, konnen aus den Entwicklungen ermessen werden,
die sich in den Kulturvolkern des Abendlandes in den letzten
hundert Jahren vollzogen haben und die man sich immer wie-
der vor Augen halten muss. Hier sind zu nennen: die Ver-
mehrung der Bevodlkerung auf das Dreifache seit etwa 1800,
verbunden mit einer weitgehenden Verstiddterung bei gleich-




15. Oktober 1955

SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 605

zeitiger massiver Hebung des Lebensstandards, insbesondere
in den breiten Schichten der Volker. Diese Umstellung ver-
vielfachte den Giiterumsatz und machte die Versorgungswirt-
schaft zur alles andere weit liberwiegenden Potenz im Leben
der Volker. Neu ist ferner das Auftreten des Standes der in
technischen Berufen Arbeitenden, dem heute gut die Hilfte
der Berufstitigen angehért und zu dem sich hauptséichlich
die wagemutigen, weltoffenen, aktiven und arbeitsamen Ele-
mente hingezogen fiihlen. Dieser Stand hat den der Land-
wirte, aus dem er sich urspriinglich hauptsdchlich rekrutierte,
zu einer kleinen Minderheit werden
lassen. Zu ihm gehoren fast alle
Absolventenunserer Hochschule. Es
hat also eine vollige soziologische
Umschichtung stattgefunden, ver-
bunden mit tiefgehenden politi-
schen und sozialen Konflikten und
mit jener eigenartigen Erschei-
nung, die Ortega y Gasset la re-
bellién de la masas nannte. Neu
ist schliesslich die fortschreitende
Durchsetzung aller Lebensgebiete
mit den Erzeugnissen technischen
Schaffens, und zwar nicht nur mit
materiellen Hilfsmitteln, Dienst-
leistungen und technischen Mog-
lichkeiten, die sich jedermann
verfiihrerisch anbieten, sondern
auch mit Denkvorstellungen wie
Polarititen, Mechanismen, Regel-
kreise, Kraftfelder, Energieladun-
gen usw., auf die heute Elite und
Masse Geistiges, Seelisches, spe-
zifisch Menschliches reduzieren.

In Verbindung mit diesen tief-
greifenden Verdnderungen steht
eine vollige Umstellung der Art
des Arbeitens und der Beziehun-
gen des Arbeitenden zu seinem
Tun. Lebensstandard und Produk-
tivitdt bedingen und steigern sich
gegenseitig zu einer alles Leben
beherrschenden Gewalt. In ihrem
Machtbereich, dem sich niemand
entziehen kann, vollzog sich
eine weitgehende Arbeitsteilung,
die die Arbeitenden aller Stufen
zu ebenso weitgehender Spezialisierung zwang, ferner
cine Mechanisierung und Automatisierung der Operationen,
nicht nur in der industriellen Fertigung, sondern schlechthin
in allen Bereichen des Erwerbslebens, und schliesslich jene
zentrifugale Schwerpunktsverlagerung des Arbeitserlebnisses
vom Mittelpunkt des Lebens, wo es Miihsal und Freude, Leid
und Befriedigung, Kampf und Erfiillung und in allem Selbst-
werdung ist, an seine Peripherie, wo sich das Interesse auf
den Erfolg, auf den Gewinn an Geld, Macht, Ehre, Sicherheit
und Genuss, auf den Fortschritt in der Richtung auf einen
utopischen Idealzustand hin konzentriert. Schliesslich ist hier
der Zerfall durch Jahrhunderte giiltiger Ordnungen politischer,
wirtschaftlicher, soziologischer, sittlicher und religioser Art
zu nennen, wihrend die Ideologien und Systeme, die an ihre
Stelle traten, den Menschen eher zerstoren als aufbauen.

Wir wollen die gewaltigen Vorteile keineswegs verken-
nen, die diese Entwicklungen im ganzen uns allen gebracht
haben. Sie sind geniigend bekannt, und brauchen hier nicht
aufgezihlt zu werden. Wir wollen aber auch nicht blind sein
fiir ihre Nachteile. Auch sie kennt man, wenn man auch
vieles aus den Klageliedern der Romantiker und Kulturkon-
servatoren als iibertrieben und unsachlich ausscheiden muss.
Immerhin ist auf eine Erscheinung hinzuweisen, deren Be-
trachtung hier nicht wohl fehlen darf.

Der in die Produktionsketten eingegliederte Arbeiter
wird durch die einseitige, héchst konzentrierte, nur auf den
Erfolg hin ausgerichtete Arbeitsleistung derart hoch und ein-
seitig beansprucht, dasser in seiner Freizeit eines Ausgleichs
bedarf. Dieses Bediirfnis befriedigt er weitgehend durch Um-
setzen von Giitern und Beanspruchen von Dienstleistungen,
z. B. der Leistungen von Transport- und Unterhaltungs-Insti-

JOSEPH WOLFGANG VON DESCHWANDEN

Der erste Direktor des Eidg. Polytechnikums

tuten, die ihm die daran interessierten Kaufleute in der ver-
fiihrerischsten Weise und in reicher Auswahl anbieten. So
lisst er sich in eine Schraube ohne Ende hineinverwickeln,
die ihn, ohne dass er es weiss, geschweige denn, dass er es
will, an das Materielle bindet und ihn trotz wesentlich ver-
kiirzter Arbeitszeit nicht zu fruchtbarer Musse und damit zu
sich selber kommen ldsst. Diese Inflation des Materiellen
bleibt keineswegs auf den Industrie-Arbeiter beschréinkt. Viel-
mehr hat sie alle Schichten bis hinauf zu den freien akade-
mischen Berufen und zu den fiihrenden Minnern in Wirt-
schaft, Politik und Verwaltung, so-
wie in Erziehung, Bildung und
Fiirsorge erfasst und auch vor den
Tiiren unserer Hochschulen nicht
Halt gemacht. Wir alle sind am
sichtbaren Erfolg unseres Arbei-
tens interessierte Spezialisten, wir
alle haben teil am hohen Standard,
der die abendldndische Kulturge-
meinschaft so sehr von allen an-
dern und allem Bisherigen aus-
zeichnet, wir alle leiden unter dem
Gegensatz zwischen dem, was uns
Stellung, Erwerb und eingegan-
gene Verpflichtungen zu tun zwin-
gen, und dem, was wir als ganze
Menschen tun sollten, und wir alle
haben keine Zeit zu innerer Ver-
arbeitung des Erlebten, sowie zu
ernsthafter Besinnung iiber das,
was wir in Wirklichkeit sind.
Wir miissen also feststellen,
dass sich die Lebensgestalt der
westlichen Welt in den letzten 150
Jahren sehr einseitig und mit
grosster, stets noch zunehmender
Geschwindigkeit in der Richtung
auf einen Zustand allgemeiner,
hauptsichlich materieller Prospe-
ritdit hin entwickelt hat. Der
Mensch will gut, gliicklich und in
Frieden leben; er hilt sich fir
fihig, mit Hilfe von Wissenschaft,
Medizin, Recht und vor allem mit
Hilfe grossindustrieller Technik
dieses Ziel zu erreichen; er feiert
mit Stolz jeden Fortschritt in die-
ser Richtung; und er lebt in der Vorstellung, durch die Arbeit
an diesem Fortschritt erfiille sich der Sinn seines Lebens, ja
er lebt so stark in dieser Welt des Fortschritts, dass er gar
nicht daran denkt, auch andere Lebensmdoglichkeiten zu er-
wiigen, sondern, dass er alles ausserhalb seiner Fortschritts-
welt Liegende als unwirklich verwirft. Man hat in Extrapola-
tion der durch die Philosophen der Aufklarung festgelegten
Linien den Menschen auf die zwei Gleichungen reduziert

(1) Leben = Prosperitit
(2) Weg zur Prosperitit = Produktivitétssteigerung

und man betrachtet alles, was ausserdem noch im Menschen
lebt, als ldstige Stérungen, die man mit rationalen Mitteln
bekdmpft.

In unserem Lande ist man dieser Entwicklung zogernd,
mit eidgendssischer Bedichtigkeit und nur mit ernsten Vor-
behalten gefolgt. Ein natiirliches Gefiihl fiir das dem Men-
schen Angemessene und eine gewisse Lebenserfahrung haben
dem Fortschrittsglauben von jeher Schranken gesetzt. Man
weiss, dass nicht Prosperitéit und hoher Standard, ja nicht ein-
mal Kunst und Wissenschaft letzte Werte sind. In der Pflege
dieses Wissens hat die ETH Grosses geleistet. Dennoch er-
leben wir das Schicksal der Kulturvélker des Westens als
deren Glied innig mit: Auch wir sind vor allem tiichtige
Spezialisten geworden und haben vieles von unserem Mensch-
sein preisgegeben; auch wir haben das Fachtechnische, Be-
sondere, Individualistische in den Vordergrund gestellt und
das Menschliche, Gemeinsame, Verbindende, zusehends mehr
verdringt. Auch wir verstehen unsere Freiheit mehr nur
negativ als ein Freisein von Not, Leid, Hérte und Verpflich-
tung und verlieren den Sinn fiir die positive Seite, ndmlich
fiir das Freisein zu schopferischer Tat, zu innerer Reifung,




606 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

73. Jahrgang Nr. 42

zum Vollzug der Menschwerdung. So ist auch bei uns die
Ganzheit des Lebens weitgehend auseinandergebrochen, und
die Bruchstiicke stehen sich auf den Ebenen des familidren,
kulturellen, wirtschaftlichen, politischen und soziologischen
Geschehens, ja auch in der Tiefe der Seele des einzelnen
Menschen oft genug als feindliche Blécke gegeniiber. Wir
miissen auch feststellen, dass weder die Pflege humanistischer
Bildungsideale noch die eines reichlich weltfremden Kkirch-
lichen Lebens diesen Zerfall aufzuhalten vermochten. Diese
Feststellungen sind heute, am Tage der Feier unserer Hoch-
schule, doppelt schmerzlich. Wie viel lieber wiirde man von
Erfolgen reden! Sie zwingen uns, die Problematik der Lebens-
gestalt zu revidieren, die das Antlitz der Vélker Europas so
einseitig und nach gleichen Schablonen gepridgt hat und der
sich auch unsere Hochschule weitgehend hat anpassen miis-
sen. Sie zwingt uns aber auch zu grundsitzlichen Betrach-
tungen {iber unser technisches Schaffen und iiber die Auf-
gaben, die uns da als Menschen gesetzt sind.

6. Der Techniker als Hersteller des Menschen

Zu solcher Betrachtung mag uns der Mahnruf de Sanctis’
helfen. Es ist das Eigenartige dieses Wortes, dass es, um
in seiner tieferen Bedeutung verstanden zu werden, umge-
kehrt werden muss: Um nidmlich Menschen werden zu kénnen,
missen wir zuerst Techniker sein. Dass uns diese grund-
legende Einsicht endlich wieder aufgehe und wir sie als ge-
staltendes Prinzip in uns wirksam werden lassen, ist, wie
mir scheint, die Lehre, die die aus dem eben geschilderten
Zerfall der Ganzheit entstandene Notlage uns erteilt. Ich
mochte hier nur mit wenigen Linien ihre Grundgedanken um-
reissen und verweise im iibrigen auf den grundlegenden Auf-
satz von José Ortega y Gasset: «Betrachtungen iiber die
Technik» 3), sowie auf meine Ausfiihrungen, die in Ergin-
zung dazu unter dem selben Titel in SBZ 1954, Nr. 16, 23
und 24 erschienen sind.

Schon wiederholt verwendete ich den Ausdruck «Mensch-
werdung». Damit wird ausgesagt, dass der Mensch nicht ist,
was er ist, sondern, dass er es vielmehr erst werden muss.
Er ist unterwegs, er ist Programm, Projekt, Plan, Experi-
ment; er ist nicht fertig, nicht am Ziel, nicht am Ende, Er
befindet sich im Prozess der Selbstwerdung, das ist sein
Leben. Der abgeschlossene Idealzustand, den der moderne
Mensch als den «normalen» sich vorstellt und den er zu ver-
wirklichen sucht, ist sein Tod.

Zum Prozess der Selbstwerdung gehort das Wissen um
diesen Prozess, das Bewusstsein, dass ich bin, das Erlebnis
der Begegnung mit mir selbst, mit mir als einem Werdenden,
mit meinem wahren Wesen. Ich muss zu mir selber kom-
men. Ich kann nicht immer ausser mir sein, nicht in der
Auseinandersetzung mit der Aussenwelt aufgehen. Vielmehr
hat diese Auseinandersetzung nur den Sinn, mir die Moég-
lichkeit zu verschaffen, zu mir selber zu kommen und durch
diese Bewegung meine Menschwerdung zu vollziehen.

Der allgemein vorherrschenden statischen Auffassung
vom Menschsein, die griechischem Denken entspricht, tritt
hier eine véllig gegensiitzliche, dynamische Auffassung gegen-
iiber. Nach der statischen ist Menschsein ein Zustand, da
menschenwiirdige Verhédltnisse herrschen, eine ideale Ordnung,
die historisch geworden ist, die sich bewihrt hat, an der man
festhiilt, die man verehrt, feiert, sichert und verteidigt. Die
Herstellung dieses Zustandes ist Vorbereitung, untergeord-
netes Mittel zu hoherem Zweck, Technik, nicht Menschsein.
Nach der hier vertretenen dynamischen Auffassung wird das
Leben verstanden als Herstellungsprozess des Menschen, als
Grossexperiment, als Herausarbeiten des menschlichen Profils,
das dem Profil der Umwelt entgegengestellt wird, als Wan-
derung auf dornenvollem Weg zum eigenen Wesen. Bei ihr
liegt die Erfiillung in der Handlung, in der Auseinander-
setzung, im Umgestalten von Nichtmenschlichem zu Mensch-
lichem. Sie liegt nicht in einem Zustand, den man als ideal
empfindet, nicht im Am-Zicl-Sein. Denn dieses wird als
Utopie erkannt. Das wahre Ziel, das einzige, das wirklich
ist, ist transzendent; es ist nicht innerweltlich zu verwirk-
lichen, sondern es ist uns vor allem andern gesetzt, und die
Verwirklichung besteht im Reifwerden zur Bejahung des Ge-

3)  Meditacion de la lécnica, Buenos Aires 1939. Autorisierte
Uebersetzung von Professor Dr. Fritz Schalte, Stuttgart 1949, Deut-
sche Verlagsanstalt

setzten. Daher ist auch der Plan, nach dem vorgegangen
wird, nicht eine rational konstruierte Ideologie, sondern man
lebt in der uns gesetzten und in uns wirksamen Ordnung.

Mit der Gegeniiberstellung dieser beiden Auffassungen
soll nicht gesagt sein, dass nur die zweite richtig und die
erste falsch ist. Falsch ist jedoch, nur die eine gelten zu
lassen und sie als «die Lésung» zu vertreten.

Das erste, was nun der Mensch tun muss, um Mensch
zu werden, ist das Aufbauen eines kiinstlichen Raumes, in
welchem er frei ist von der Not seines In-der-Welt-Seins und
damit frei wird, wenigstens fiir kurze Zeit und in engstem
Bereich zu sich selber zu kommen und der zu werden, der er
im Grunde ist. Dieser Raum ist zunédchst ganz konkret die
‘Wohnhohle, die Pfahlbaute, die Wohnstube im Sinne Pesta-
lozzis, oder schliesslich irgend ein wohnlicher Raum. In kul-
turell weiter entwickelten Verhéltnissen muss die Vorstellung
vom Aufbau dieses Raumes erweitert werden, z. B. als Aufbau
jener Existenzgrundlage, die es dem jungen Mann ermdoglicht,
das Elternhaus zu verlassen, eine eigene Wohnung zu mieten,
einen eigenen Hausstand zu griinden, oder als Aufbau von
Institutionen, Ordnungen, Stddten, Verkehrswegen, Industrien,
Handelsbeziehungen und Armeen, die es einem Volke ermég-
lichen, seine KEigenstindigkeit und Freiheit zu behaupten.
Auch der Aufbau von Schulen, Spitédlern, Fiirsorgeinstitu-
tionen ist hier zu nennen. Das alles ist Aufbau von mensch-
lichem Lebensraum, Umwandlung von naturhaft Gegebenem
in menschliche Werte, Technik.

Mit solchem konstruktivem Verhalten setzt sich der
Mensch in Gegensatz zur Umwelt, so z. B. zu andern Inter-
essengruppen, andern Volkern usw., und er fordert ihre Ge-
genreaktion heraus. Er begibt sich also in Gefahr. Ueber-
dies stellt sein Vorhaben hohe Anforderungen an sein tech-
nisches Konnen, seinen politischen Weitblick, seine psycho-
logische Einsicht usw. und dessen Gelingen ist fragwiirdig.
Es bereitet ihm Not. Aber auch der Umstand, dass er in
einer harten, gefahrdrohenden, ungewissen Umwelt leben
muss, z.B. in der Spannung Ost-West, bereitet ihm Not.
Diese INote muss er konkret erleiden, denn nur so werden
sie ihm bewusst, und nur solches Bewusst-geworden-Sein ver-
anlasst ihn, einen Plan zu entwerfen und ausreifen zu lassen,
nach welchem er seine existentielle Not wenden kann; ich
meine den Plan des kiinstlichen Raumes, von dem eben die
Rede war. Kommt es nicht zum Leiden solcher Not, so kommt
es auch nicht zum Planen, Konstruieren, Bauen, Wohnen, Sich-
Selber-Werden, Mensch-Werden, sondern das Leben bleibt an
den unbewussten Reaktionskreis des Tiers gebunden, wo-
gegen dann der innere Mensch rebelliert und das bewusste
Ich zu unmenschlichem Verhalten verfiihrt. So entstehen
Ehekonflikte, Arbeitskonflikte, Wirtschaftskrisen, kalte und
heisse Kriege. Der Anfang der Menschwerdung ist somit das
Aufhalten des unbewussten Reaktionstriebes, das bewusste
Auf-sich-Nehmen des Notleidens, worauf dann das Verhalten
als Umwelt-Umgestalter, d. h. als Techniker einsetzt, der mit
dem Herstellen des die Not Wendenden das herstellt, was es
nirgends in der Natur gibt, ndmlich sich, den Menschen.

In unserer leidensscheuen Zeit ist es notwendig hervor-
zuheben, dass wir die Not nicht um jeden Preis aus der Welt
schaffen diirfen, sondern, dass wir uns ihr immer wieder mit
offenen Sinnen stellen miissen, damit der Prozess der
Menschwerdung in Gang kommt und der Mensch nicht spiess-
biirgerlich erstarre. Der beschriebene technische Prozess,
durch den die Not gewendet wird, darf also nicht in einem
Zuschliessen der Quellen der Not bestehen, wie das meist
angenommen, gewiinscht und getan wird. Es geht, wie ich
eben ausfiihrte, nicht darum, dass die Not verschwinde, son-
dern, dass die sie bedingenden Momente umgestaltet, ge-
liutert, als konstruktive Elemente in den Prozess der Mensch-
werdung hineinbezogen werden.

Der skizzierte Vorgang des Erleidens und Wendens der
Not durch technisches Gestalten ist auch nicht einmalig wie
Geburt und Tod, sondern wiederholt sich immer wieder aus
neuen Notlagen heraus, auf neuartige Weise und fiihrt zu
stets neuen Gestaltungen. Der Mensch wird nie fertig. Noch
ist alles Stiickwerk, Provisorium, Versuch, noch ist er immer
cin seine Umwelt Umgestaltender, wenn er stirbt, auch noch
im hohen Alter ist er es (Faust). Aber aus der Vielzahl
der neuen Lagen, Weisen, Werke, die er alle mit Hinden,
Kopf und Herz inniglich erlebt, reift in ihm ein sich stets




erweiterndes Bewusstsein von der Fiille des Lebens. Zwel
Seiten sind es vor allem, die ihm dabei immer klarer werden,
nédmlich einerseits die Umwelt, in die er hineingeboren wor-
den ist und von der er sich auf Grund der erlebten Fiille
eine eigene Anschauung aufbaut. Diese Weltanschauung ist
die notwendige Entsprechung zum materiellen, kiinstlichen
Lebensraum im Bereiche des Geistigen, Kiinstlerischen, In-
tuitiven. Erst jetzt, aus dem polaren Gegensatz zwischen
geschauter Umwelt und geschaffenem Werk, begreift er, wo
er steht, was er tut, was Umwelt ist und wer er ist. Ander-
seits wird ihm die ihm gemésse Verhaltensweise gegeniiber
seiner Umwelt immer mehr bewusst; mit Staunen, ja innerer
Erschiitterung, erlebt er sich als ein die Umwelt-Umgestal-
tender, als Techniker, und aus diesem Erlebnis baut er sich
eine Anschauung seines eigenen Wesens auf. Diese An-
schauung ist die ebenso notwendige Verinnerlichung und Be-
griindung seines Selbstbewusstseins in der "Liefe seiner Seele.
Er bedarf ihrer, um sich gegeniiber seiner Umwelt zu be-
haupten und nicht unter ihrem Druck zu kapitulieren. Welt-
anschauung und Selbstbewusstsein sind also nicht Luxus, Er-
gédnzungen, Bereicherungen, Verschonerungen, ohne die man
auch leben konnte; sondern sie sind ebenso unabdingbare Not-
wendigkeiten zur Menschwerdung, wie die biologischen, Ja der
Mensch wiirde die Not seiner Existenz gar nicht ertragen
und nicht weiterleben wollen, sdhe er nicht die Moglichkeit
vor sich, zugleich auch die geistigen und seelischen No&te zu
wenden, die mit dem Wenden der &usseren, physischen und
biologischen in ihm aufsteigen,

Hier ist eine Zwischenbemerkung einzuschalten. Ich er-
wihnte den biologischen Prozess des Leidens und Wendens
der existentiellen Not, und sagte, dass ihm der geistige Auf-
bau einer Weltanschauung und der psychologische Prozess der
Bildung eines Selbstbewusstseins nachfolgt. lch verwendete
ferner die Ausdriicke biologische, geistige und seelische Note.
Derartige Unterscheidungen gehoéren nicht zum Wesen des
Menschen. Der Mensch ist nicht eine Addition von Leib, Geist
und Seele, sondern eine Ganzheit. Wir miissen uns zwar sol-
cher Unterscheidungen bedienen, wie wir einen Maschinenteil
in Grundriss, Aufriss und Seitenriss darstellen. Sie sind dar-
stellungstechnische Hilfsmittel; sie sind das spite, abge-
leitete Ergebnis unserer rationalen Denkweise, die in Be-
griffen, das heisst in Projektionen auf fassbare Ebenen ope-
rieren muss, weil das Wesen der Dinge, die diese Projektionen
abbilden, unserem Denken nicht fassbar ist. Dementsprechend
ist es wesenswidrig, leibliche, geistige und seelische Note als
fiir sich allein hestehende Erscheinungen zu betrachten, sie
z. B. einzeln durch Spezialisten (Arzt, Philosoph, Seelsorger)
behandeln zu lassen, oder sie wertméissig gegeneinander ab-
zustufen. Wohl aber ist es notwendig, sie als verschiedene
Projektionen der einen, elementaren Lebensnot zu erkennen,
die integrierender Bestandteil allen menschiichen Lebens ist,
und unter der stets der ganze Mensch leidet. Folgerichtig
ist auch die Reaktion des Menschen auf diese Not, ndmlich
das Aufbauen einer menschlichen Eigenwelt, also die Reaktion
als Techniker, stets als ein Ganzes zu verstehen, das durch
Integration von Materiellem, Geistigem und Seelischem er-
baut werden muss. Diese Reaktion besteht im Umgestalten
von allem, was Umwelt ist, in der gleichzeitigen Auseinander-
setzung mit Leiblichem, Geistigem und Seelischem als einem
einheitlichen Ganzen, im Aufbauen von technischen Werken,
Weltanschauungen und Bewusstseinswerten als Ausdruck der
einen unteilbaren Wesenheit, die der Mensch ist. Wenn wir
aus diesem Ganzen den materiellen Aspekt herauslésen, wenn
wir das Benehmen als Techniker nur auf das Umgestalten
von materiellen Rohstoffen und Rohenergien zu materiellen
Hilfsmitteln beschrinken und es in Gegensatz stellen zum
geistigen Schaffen und seelischen Erleben, wenn wir also die
Ganzheit des Menschen partiell nach Berufen oder Sténden
oder anderem differentiieren, wie das, der statischen Auf-
fassung entsprechend, allgemein getan wird, so zerstoren wir
eben die Ganzheit und verbauen uns den Zugang zum Ver-
stindnis menschlichen Wesens.

Wir kehren nach dieser Zwischenbemerkung zur Betrach-
tung des Menschen und seines Verhaltens als Techniker zu-
riick und stellen fest, dass er sich bei solchem Verhalten
in eigenartiger Weise erweitert. Weil er ein ganzheitliches
Geschopf ist, weil er zugleich mit Kopf und Herz miterlebt
und mitgestaltet, was er mit seinen Hénden formt, weil alles

Das Franscini-Relief im Hauptgebdude der ETH, das von
der G.E.P.-Gruppe Lugano zur Hundertjahrfeier gestiftet
worden ist. Bildhauer A. Pessina

Tun in engster Wechselwirkung zueinander steht und sich
gegenseitig bedingt, befruchtet, erweitert, so greift jede echte
menschliche Tat weit iiber das hinaus, was sich der Mensch
urspriinglich als Ziel gesetzt hat. Machen wir uns diesen
hochst bemerkenswerten Vorgang nochmals klar: Der Mensch
sieht sich in eine Umwelt hineingestellt, die ihn einerseits be-
droht, und die ihm anderseits Moglichkeiten bietet, diese Be-
drohungen zu bannen und seine Menschwerdung zu vollziehen.
Er leidet unter Kilte, Niederschligen, Sonnenglut; unter Na-
turgewalten, Pflanzen, Tieren; und vor allem leidet er unter
der Bedrohung durch andere Menschen. Die bewusst gewor-
dene Not dieses existentiellen Leidens ist, wie wir sahen,
der Ausgangspunkt. Sie veranlasst den Menschen, einen Plan
aufzustellen, um diese Not zu bannen. Er plant ein techni-
sches Werk, ein Haus, das ihn schiitzt, und er setzt sich zum
Ziel, dieses Werk zu verwirklichen. Indem er das tut, muss
er sich mit seiner Umwelt auseinandersetzen und gewinnt
dadurch eine Anschauung von dem, was diese Umwelt fir
ihn bedeutet. Zugleich erlebt er sich als ein seine Umwelt
Umgestaltender, also als Techniker, und damit als ein Wesen,
das der Naturgesetzlichkeit der Umwelt, die Eigengesetzlich-
keit seiner Person entgegensetzen und sich dadurch von der
Diktatur der Umwelt frei machen kann, Und zwar gelingt
ihm diese Befreiung und diese Herstellung seiner Eigenstén-
digkeit durch das experimentelle Erforschen und die sorg-
filtige Beachtung der Eigengesetzlichkeit der Umwelt, also
durch Selbsterweiterung, was immer geistig-seelisches Wir-
ken ist. Der Mensch hat also etwas vollig Neues, Unerwar-
tetes gewonnen, etwas, das weit {iber das hinausgeht, was
er urspriinglich wollte, er hat nédmlich eine Weltanschauung
und ein Bewusstsein der Eigenstindigkeit und Freiheit seiner
Person gewonnen.

Dieser Vorgang geht nun weiter: Ausser der fortwihren-
den Erweiterung und Umgestaltung von Weltanschauung und
Selbstbewusstsein verbindet sich mit dem Gestalten techni-
scher Werke das Bewusstmachen, Bearbeiten und Transzen-
dieren tieferer menschlicher Néte: Das Umwandeln von Roh-
stoffen und Rohenergien zu menschlichem Gebrauch wird um-
fassender in seiner symbolischen Bedeutung als ein Umwan-
deln von geistigen und seelischen Rohstoffen zu menschlichen




608 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

73. Jahrgang Nr. 42

Werten, sowie als ein Transzendieren von Triebenergien er-
lebt; ebenso das Planen, Entwerfen, Konstruieren, Ausfiihren
und Betreiben von Maschinen, Apparaturen, Verkehrsanlagen,
Kraftwerken, Fabriken einerseits als ein Bewusstmachen,
Gestalten und Ordnen von Vernachldssigtem, Verdringtem,
Unbewusstem und als dessen Einordnen in ein grésseres
Ganzes, anderseits aber auch als ein Geben, Mitteilen, Sich-
Verschenken von zutiefst als ein Eigenes Empfundenem an
ein Du, an den unbekannten Weggefidhrten, dem ich aus in-
nerem Bediirfnis dienen muss, weil ich Geschépf des selben
Vaters bin. Im selben Sinne wirkt sich auch das Erlebnis der
Arbeitsgemeinschaft aus, die mit dem technischen Werk er-
baut wird, an der der Gestaltende teil hat, die ihm ermdg-
licht, sein Werk herzustellen und der er ebenfalls aus innerem
Bediirfnis dienen muss.

Nicht nur das Schaffen, auch das Geschaffene wirkt for-
mend auf die Schaffenden zuriick: Es tridgt deren Physio-
gnomie, ist Symbol ihres Ringens um Selbstwerdung; in ihm
begegnen sie sich selbst, erfahren, wer sie in Wahrheit sind
und gewinnen dadurch eine notwendige und vollgiiltige Ant-
wort auf die brennende Frage: «Was ist der Mensch?» Und
schliesslich erweitert sich auch der Bereich der Umwelt, die
umgestaltet wird, in die Weiten des Geistigen hinaus und in
die Tiefen des Seelischen hinab: Umwelt ist alles, was da
nicht persodnlich bearbeitet, innerlich erworben, zu eigen ge-
macht ist, alles Fremde, von andern Uebernommene, zum
cigenen Wesen Gegensitzliche; Umwelt ist vor allem, was in
der eigenen Person noch naturhaft, triebgebunden, unecht,
unter- oder iibermenschlich ist.

Es ist nun grundlegend wichtig, dass die Auseinander-
setzung mit den verschiedenen Bereichen dieser Umwelt nicht
getrennt, zusammenhanglos, nach Art rationaler Arbeitstei-
lung vorgenommen werde. Vielmehr ist es gerade das Auf-
suchen und Erkennen der gegenseitigen Bedingtheiten, die
Pflege der gegenseitigen Beziehungen, und das Erleben der
gegenseitigen Entsprechungen, was erst diese Auseinander-
setzung fruchtbar macht. Und da kommt nun dem Hinein-
greifen in den umweltlichen Rohstoff in Landwirtschaft und
Handwerk, sowie dem durch technische Hilfsmittel erweiter-
ten Hineingreifen in solchen Rohstoff in der Industrie und
im Baugewerbe zentrale Bedeutung zu. Denn hier wird un-
mittelbar, massiv und mit einer den ganzen Menschen er-
fassenden Eindriicklichkeit das Umgestalten mit der gewal-
tigen Kraft eines echten Symbols erlebt, und unter der Macht
dieses Symbols dringt sich die Uebertragung des Bediirf-
nisses nach Umgestaltung geistiger und seelischer Rohstoffe
und Rohenergien mit zwingender Notwendigkeit auf.

7. Die Folgerungen

Mit diesen skizzenhaften Hinweisen ist der Weg zu jenem
Punkt angedeutet, von dem aus nun der tiefere Sinn des
Mahnwortes de Sanctis’ erkannt werden kann: Jetzt, unter
dem gewaltigen Eindruck des Umgestaltens der Umwelt, des
Hineingreifens in ihre Rohstoffe, und des Aufbauens einer
eigenen menschlichen Welt verstehen wir, dass wir dieses
wahrhaft den ganzen Menschen umgestaltende Erlebnis nicht
auf die fachtechnische Ebene reduzieren, nicht nur rational,
als eine nur «technische» Hilfsfunktion, ein Herstellen von
Mitteln zu hoherem Zweck auffassen diirfen, sondern dass es
der einzige uns zugeordnete Weg ist, durch dessen Begehen
wir unsere Menschwerdung vollziehen. Diese grundlegende
Einsicht steht allerdings im Widerspruch zu den Entwick-
lungen, die sich in den letzten hundert Jahren in der west-
lichen Welt vollzogen. Aus zwingenden Notwendigkeiten ver-
folgte man da bestimmte Linien, Als solche seien hier genannt:
1. die wissenschaftliche Fundierung unseres Schaffens in In-
dustrie und Gewerbe durch Grundlagen- und Zweckforschung
auf immer breiterwerdender Basis. 2. Die fachtechnische
Spezialisierung in Ausbildung und Produktion zum Erreichen
von Spitzenleistungen und zur Behauptung einer fiihrenden
Stellung auf den internationalen Méarkten. 3. Die Rationali-
sierung aller Lebensgebiete, das heisst die immer konsequen-
tere Bevorzugung des Vernunftméssigen, Fortschrittlichen,
Erfolgversprechenden, Tatkriftigen, Minnlichen, unter gleich-
zeitiger Verdringung der andern Wesenskomponenten, vor
allem des Emotionalen, Gefiihlsmissigen, Aesthetischen, See-
lischen, Weiblichen. 4. Die Aussonderung des Kulturellen,
Ethischen, Religiosen aus der Ganzheit des Lebens und dessen

weitgehend nur fakultative Pflege in geschlossenen Kreisen
durch entsprechende Spezialisten.

Diese Linien sind fiir sich allein betrachtet nicht falsch;
falsch ist jedoch, dass sie auseinanderlaufen. Das ist das un-
triigliche Zeichen fiir den Verlust des Sinnes fiir das Grund-
legende, Wesensgeméisse, Ganze, sowie der Ehrfurcht vor der
uns gesetzten Ordnung, in der alles seinen rechten Platz hat.
Wir stehen jetzt, am Tage unserer Feier, an der Stelle, da
eine Wendung sich aufdringt, da ein Fortschreiten in den
bisherigen Richtungen nicht mehr angeht, weil es den Be-
stand des Menschlichen gefidhrdet, da neue Ziele, neue Wer-
tungen und eine neue Sinngebung unseres Tuns und Seins in
den Vordergrund gestellt werden miissen: Nicht mehr das
Zerlegen, Analysieren, Differentiieren sondern das Sammeln,
Zusammenfiigen, Integrieren verlangt unsere vordringliche
Pflege, statt dem Fortschreiten in der Horizontalen des ratio-
nal Fassbaren gewinnt die vertikale Denkrichtung und mit
ihr die Auseinandersetzung mit dem gesamtmenschlichen Le-
bensraum entscheidende Bedeutung 4), die klassische Haltung
des objektiven Forschens, Erkennens und Bewertens weicht
notgedrungen dem inneren Bediirfnis nach Wiederherstellung
der Ganzheit des Lebens. Diese Wendungen vollziehen sich,
weil das Leben von seinem Ursprung her in Frage gestellt ist.
Folgerichtig verlangen sie nach einem Zuriickgehen auf diesen
Ursprung, ndmlich auf das, was vor aller menschlichen
Reaktion auf die Umwelt da ist; sie verlangen ein Zuriick-
gehen auf die urtiimliche Not der Existenz. Sie muss wieder
voll erlitten und voll bewusst werden. Das ist der entschei-
dende Wendepunkt, an dem wir heute stehen.

Es ist nun in hoéchstem Masse bedeutungsvoll, dass aus
dieser Not heraus in unseren Tagen eine Neubesinnung auf
verschiedensten Gebieten eingesetzt hat und aus ihr ent-
scheidende Durchbriiche zu einer neuen Lebensgestalt erfolgt
sind: Die modernen Physiker haben den Absolutismus des
Nur-Rationalen gebrochen, die Grenzen des menschlicher Ver-
nunft Zustdndigen deutlich abgesteckt und dem Erschaudern
vor dem Geheimnisvollen, Nicht-zu-Betretenden wieder Raum
gewdhrt. In Fabriken und auf Baustellen wird das Mensch-
liche in neuer Weise erlebt, seine bevorzugte Pflege als die
grundlegende Aufgabe erkannt, und es wachsen aus dieser
Hinwendung zum Humanen in den Betrieben neue, lebensvolle
Arbeitsgemeinschaften heraus, deren innere Werte weit tiber
die wirtschaftliche Zweckbestimmung der einzelnen Unter-
nehmung hinausgehen. Die Psychologen haben sich des Ver-
nachlédssigten, Missachteten, Verdridngten und im Zusammen-
hang damit des Untergriindigen, Unbewussten, in der Tiefe
der Seele Lebenden angenommen und damit nicht nur seelische
Leiden geheilt, sondern zugleich ein Reich von Wirklichkeiten
erschlossen, das ebenso zur Ganzheit des Lebens gehort und
unserer Pflege bedarf wie das Reich des Sichtbaren und ra-
tional Fassbaren. Dem Abstieg in die Untergriinde des Le-
bens entspricht das Sich-Bereit-Machen, Annehmen und Auf-
nehmen des Wortes, das von den Héhen der Himmel zu uns
hinab kommt. Auch hier wurde ein neues Fragen laut, ein
neues Suchen setzte ein, und es sind uns Antworten zuteil
geworden, die von tiefstem Verstindnis fiir die Noéte unserer
technischen Zeit und ihrer wahren Ursachen zeugen. Man
redet wieder von Gott und beugt sich wieder demiitig und ehr-
fiirchtig vor seiner Allmacht und Liebe, weil man zutiefst er-
lebt hat, dass nur er unsere Lebensnot wirklich wenden kann.
Unverkennbar sind die Zeichen einer neuen Zeit! Und zwar
ist es eine Zeit, in der eine neue, echte, ganze Lebensgestalt
sich abzeichnet, eine Gestalt, in der der Mensch die ihm ge-
setzte Ordnung in neuer Weise erkennt, anerkennt und damit
seine Freiheit neu begriindet und sich selber neu findet.

Aus diesen Hinweisen, die wir an unserer Feier im stil-
len bedenken wollen, ergeben sich einige praktische Folge-
rungen, die vielleicht geeignet sind, neue Mbglichkeiten der
Verwirklichung zu erwigen.

Wir sagten, der Mensch miisse zuerst Techniker sein, um
Mensch werden zu kénnen, und es gebe fiir ihn keinen andern,
bequemeren Weg dazu. Wir stellen jetzt fest, dass er nicht
nur Techniker sein darf, dass er auf seine Umwelt nicht nur
technisch, das heisst nicht nur dadurch reagieren darf, dass

1) Vgl. Prof. Dr. K. Schmid: Vertikalitit als Denkrichtung.
Rektoratsrede, gehalten anlisslich des ETH-Tages am 14. Nov. 1953.
Kultur- und Staatswissenschaftliche Schriften der ETH, Heft Nr. 87.
Polygraphischer Verlag AG., Ziirich 1954




15. Oktober 1955

SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 609

er sie umgestaltet. Es gibt auch andere Reaktionsweisen. Zwei
der wesentlichsten sind das bewusste Ertragen des Leidens
und das bewusste Sich-Anpassen. Dem Menschen ist die volle
Entscheidungsfreiheit iiber alle diese Verhaltensweisen ge-
geben, und nur indem er von dieser Freiheit Gebrauch mucht,
wahrt er seine Wiirde und verwirklicht er seine Menschwer-
dung. Das bedeutet praktisch, dass wir Leid und Not, Schmerz
und Hirte, Enttduschung und Ungerechtigkeit nicht von vorn-
herein als unertriagliche, unsere Menschlichkeit verletzende Ein-
briiche in unser Wohlbefinden und unser Lebensrecht oder gar
als das Bose schlechthin auffassen, sie mit allen Mitteln be-
kampfen, und die Fiihrung solchen Kampfes als unsere heilige
Pflicht ansehen; sondern dass wir sie vorerst als Priifungen
mannhaft auf uns nehmen, ernsthaft nach ihrem Sinn fragen
und die Antwort, die uns das Leben im Laufe der Jahre und
Jahrzehnte auf diese Frage erteilt, als vollgiiltig und bindend
anerkennen. Nur aus solcher leidensbereiter Haltung heraus
kann uns die Entscheidungsfreiheit tiber die uns als Menschen
zukommenden Verhaltensweisen zuteil werden, die unser
Menschsein konstituiert.

Eine zweite Folgerung betrifft unser Verhalten als Tech-
niker. Wir diirfen den Vorgang des Umgestaltens unserer
Umwelt, des Aufbauens eines kiinstlichen Raumes, in dem
wir als Menschen leben konnen, nicht nur «technisch» be-
trachten, nicht nur als eine untergeordnete Angelegenheit der
Hand verstehen, die man durch rationale Methoden beliebig
abkiirzen, erleichtern und deren Wirkung man durch Einsatz
von Maschinen ebenfalls beliebig multiplizieren kann, auch
nicht nur im Hinblick auf das Ziel, das wir uns willkiirlich
gesetzt haben, ndmlich auf die Hebung des Standards, begrei-
fen, bewerten und organisieren, wie das zum Beispiel die Be-
triebswissenschafter heute mehrheitlich tun. Vielmehr geht es
vor allem anderen darum, dass in diesem Vorgang der ganze
Mensch mit allen seinen Komponenten zur Entfaltung komme,
dass er mit dem technischen Werk, das er schafft, auch seine
Weltanschauung, sein Selbstbewusstsein, die Gemeinschaft
aufbaut, der er als Glied angehdrt, dass er mit dem Gestalten
von materiellen Rohstoffen auch seine seelischen und geisti-
gen Erlebnisinhalte formt, mitteilt, transzendiert und so im
eigentlichen Sinne des Wortes sich selber nach der lebens-
vollen Ordnung herstellt, die er in seinem Herzen trégt.

Dieses ganzheitliche Erleben des technischen Umwand-
lungsprozesses setzt als eine dritte Folgerung eine neue Be-
ziehung zum Geschaffenen voraus. In der Haltung des Umge-
staltenden steht nicht nur der technisch Schaffende, der
Produzent, sondern ebensosehr auch der Konsument, der Ge-
schaffenes gebraucht. Dieses Geschaffene ist aber nicht
zweckneutrales Konsumgut, iiber das dessen Besitzer nach Be-
zahlen des Marktpreises beliebig verfiigen konnte, sondern das
Ergebnis eines mit ganzem Einsatz durchgefochtenen Kamp-
fes um Selbstwerdung. Daher birgt es einen Eigenwert in
sich, der den Konsumenten zu sinngemissem Gebrauch ver-
pflichtet. Voraussetzung fiir das Erfiillen dieser Verpflich-

tung ist das Erlebnis des Herstellens, und zwar das ganze
Erlebnis, mit der Not, die den Herstellungsprozess erst not-
wendig macht, und mit allen Schwierigkeiten, Enttduschungen
und Gefahren, aber auch mit allen Erweiterungen, Umgestal-
tungen und Neuwerdungen, die der Schaffende dabei erfdhrt.
Daher muss die wesensfremde Trennung von Herstellen und
Gebrauchen, wie sie sich in den letzten hundert Jahren her-
ausgebildet hat, einer hoheren Einheit des Erlebens einge-
ordnet werden, die stark genug ist, den Missbrauch des Ge-
schaffenen und die Sinnlosigkeit des nur rationalen Schaffens
zu liberwinden.

Eine entsprechende Hinwendung zu Einheit und Ganzheit
wird als eine vierte Folgerung in der Art der Auseinanderset-
zung mit der Umwelt zu vollziehen sein. Die Spezialisierung
in Fachgebiete, die schon an den Schulen einsetzt und sich an
den Hochschulen, insbesondere auch an den Universitéiten,
durchgesetzt hat, wie auch die Schichtung in forschende, pla-
nende und ausfiihrende Organe in der Industrie und im Bau-
gewerbe wird wohl weiter bestehen bleiben miissen. Aber
der Fortschritt in dieser Richtung bedarf einer Erginzung
durch die Pflege der andern Seiten, die auch zum Menschen
gehoren und in ihm keinen Raum finden, und zwar nicht als
nebensichliche Freizeitbeschdftigung, die man dem Einzelnen
iiberlassen konnte und die im Gegensatz zur Tagesarbeit
steht, sondern grundsidtzlich im Erweitern der Sinngebung
der Tagesarbeit, derart, dass die Ganzheit der Person wieder
im Zentrum steht.

Als letzte Folgerung sei hier die folgende angefiihrt. Wir
sprachen von verschiedenen Moglichkeiten der Reaktion auf die
Umwelt. Unser Menschsein erschopft sich aber nicht nur in
dieser Reaktion. Es ist ebensosehr Begegnung, Erschaudern,
Ergriffensein. Und zwar Begegnung mit dem, was nicht Um-
welt ist, sondern unser Wesen ausmacht, das vielschichtige,
geheimnisvolle Wesen der menschlichen Person. Ausserdem
ist es Begegnung mit dem Mitmenschen, Erlebnis der Zwei-
samkeit und Erlebnis der Gemeinschaft. Weiter auch Begeg-
nung mit den Méchten unter und liber uns, Erschaudern vor
ihrer Gewalt und Grosse. Und schliesslich ist es Ergriffen-
sein von dem, der alles in allem ist.

*

Die Eidgendssische Technische Hochschule tritt das zweite
Jahrhundert ihres Bestehens unter wesentlich anderen Ver-
hiltnissen an als das erste, Die Welt hat sich vollig ver-
dndert, und unerhérte Umwélzungen vollziehen sich in unseren
Tagen in allen Lebensbezirken, auch in denen, die die Hoch-
schule besonders beriihren; in den exakten Naturwissenschaf-
ten, in der Technik und in der Wirtschaft. Geblieben sind in
allem Wechsel die Grundlagen: Die Aufgabe am Menschen
und die Leitgedanken fiir deren Losung. Es sind auch die
Grundlagen und Leitgedanken unserer Bauzeitung. So mdoge
denn die Arbeit am gemeinsamen Ziel uns je und je ver-
binden! Ad. Ostertag

Der Poly-Student heute

Wenn zu dieser dem hundertjihrigen Bestehen unserer
Hochschule gewidmeten Festnummer der Schweiz. Bauzeitung
auch ein Vertreter der Studentenschaft einen Beitrag leisten
darf, so soll dies vor allem aus dem Bewusstsein der Ver-
bundenheit unserer Vorginger mit uns jungen ETH-Studenten
geschehen. Dieses Gefiihl der Zusammengehorigkeit, dessen
wir Studenten uns seit je erfreuen durften, ist das, wodurch
wir eigentlich Anteil nehmen an der Geschichte der ETH.,

Wir, das jlingste Glied in der Familie der «Polyaner»,
stehen noch am Eingang der grossen Welt der Technik, in die
uns unsere Hochschule einfiihrt und in der wir spiter unsere
Aufgaben zu erfiillen haben. Wir erleben staunend die Mog-
lichkeiten dieses Reiches und der in ihm ruhenden Kriifte;
Schritt fiir Schritt machen wir uns vertraut mit seinen Ge-
setzen, s ist fiir uns ein grosses Gefiihl, wenn uns nach langem
Suchen die innern Zusammenhinge klar werden, und niemand
wird es einem jungen Studenten verdenken, wenn er glaubt,

den Stab in der Hand und den festen Ort gefunden zu haben,
um die Welt aus den Angeln zu heben. Begeistert steht der
angehende Ingenieur auf einer Grossbaustelle oder im Lérm
einer Fabrikhalle, und er sieht den Tag, da auch er das Seine
beitragen wird zu diesen Werken von des Menschen Geist
und Hand.

Als junge Menschen, die mit offenen Augen unsere Zeit
betrachten, sehen wir uns aber gleich auch vor die Frage nach
dem Sinn unseres zukiinftigen Tuns gestellt. Wie wohl keine
Generation zuvor, haben wir schon von allem Anfang an die
verderblichen Méglichkeiten der Technik erfahren. Im Ge-
spriich und personlichen Kontakt mit unsern Vorgéngern, die
Grosshaustelle und Fabrikhalle nicht bloss aus der Perspek-
tive eines Exkursionsteilnehmers kennen, erfahren wir von
den menschlichen Problemen und den sozialen Auswirkungen
der Technik. Bei all diesen Erfahrungen wichst in uns immer
mehr die Einsicht in die Verantwortung, die wir als Menschen,




	Prima di essere ingenieri voi siete uomini

