
Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 73 (1955)

Heft: 42: 100 Jahre Eidg. Technische Hochschule

Artikel: Vor Gottfried Sempers Polytechnikum

Autor: Meyer, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-61995

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-61995
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


15. Oktober 1955 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 599

Kunstakademie. Wie offen die Eidgenössische Technische
Hochschule den Interessen der Geisteswissenschaften jeglicher
Art ist, hat sie immer durch ihre liebevolle Pflege der
kulturwissenschaftlichen Sektion der «Freifächer-Abteilung»
bekundet. So steht sie der Universalität nahe.

Und gerade dies bedeutet Verheissung für die Zukunft.
Denn heute beginnt sich im Ausland die Trennung zwischen
Universitäten und technischen Hochschulen zu verwischen.
Die oft unheilvolle Spaltung in zwei kulturelle Hemisphären,
eine solche der «reinen Wissenschaft» und eine zweite der
«angewandten Fächer», scheint sich allmählich zu schliessen.
An vielen Stellen schon fliessen die Grenzen ineinander über.
Universitäten nehmen technische Fächer und ganze Fakultäten

in sich auf29), technische Hochschulen wie Berlin
erweitem sich zur «Technischen Universität». Liegen darin
nicht Vorzeichen von grösster Tragweite?

Die Umkehr aus einer Fehlentwicklung des 19. Jahrhunderts

bahnt sich an. Diese Wende verspricht die Zerrissenheit

der modernen Menschheit in eine technisch-organisatorische

und eine humanistische Hälfte zu überwinden. Das
Fernziel des Weges kann ein Menschentypus sein, der wieder
alle Möglichkeiten des Humanen ausgewogen in sich zur

Harmonie vereinigt oder wenigstens zu vereinigen strebt. Ein
jeder wird natürlich auch künftig, seiner Begabung entsprechend,

den Schwerpunkt der Tätigkeit ins eine oder andere
Feld verlegen. Aber er wird wieder wissen, dass er als
Individualität bloss eine «Teillösung» der grossen Aufgabe
verkörpert, die nur als Ganzes sinnvoll und segensreich ist.

Europa hat in seiner Entwicklung beides geschaffen:
sowohl die Fülle der historischen Varietäten, deren Besitz
seinen Reichtum und seine Entwicklungsfähigkeit ausmacht,
als auch ihre Antithese, die vereinheitlichende moderne
Naturwissenschaft und Naturbeherrschung. So muss auch die
Synthese der beiden aus gleicher Wurzel hervorgegangenen
Gebilde möglich sein. Sie könnte sehr wohl eine europäische
Schicksalsfrage bedeuten.

Steht es da der Eidgenössischen Technischen Hochschule
nicht an, nach Kräften ihren Beitrag zur Lösung zu leisten?
Aus dem Begriff des Allgemeinen und Gemeinsamen ist sie
entsprungen. Das Schicksal ihres ersten Jahrhunderts
verwies sie auf das Geleise des Besonderen. Nun scheint sie,
getreu der grossen Kurve unserer Kulturentwicklung folgend,
auf dem Wege zu sein, sich wieder enger ins Ganze
einzugliedern.

Vor Gottfried Sempers Polytechnikum

Von Prof. Dr. Peter Meyer, ETH, Zürich

Als es galt, dem neu gegründeten Eidgenössischen
Polytechnikum ein Haus zu bauen, da verstand es sich von selbst,
dass das Gebäude nicht nur die Bedürfnisse des Lehrbetriebes
zu befriedigen hätte, sondern zugleich die Wichtigkeit der
Aufgabe sinnfällig machen sollte. Eine doppelte Wichtigkeit:
die politische der einzigen Bundes-Hochschule, aber auch die
neue, noch nicht unbestrittene Würde der Technik, die sich
damals gegen die Ueberheblichkeit der Universitäten erst
durchzusetzen hatte. Man war so grosszügig, für die
Planung, aber auch als Lehrer der Architektur den besten Mann
zu berufen, obschon er kein Schweizer war: den deutschen
Emigranten Gottfried Semper, ausgewiesen als Architekt
durch sein Hoftheater in Dresden, zugleich ein hochgebildeter
und geistreicher Theoretiker, einer der ersten, dem das Ornament

und der Zusammenhang zwischen Form und Material
und Herstellungsmethode von Architektur- wie Geräteformen
zum Problem geworden war, wodurch Semper ein Vorläufer
und Initiant aller Kunstgewerbe- und Architekturreformen
bis in die Werkbundzeit vor dem Ersten Krieg wurde. Ein
wacher Geist und lebendiger Künstler an der Frontlinie der
Modernität seiner Zeit.

Wenn wir aber nach einem Namen für den Stil seiner
Bauten suchen, so schwanken wir zwischen «Neurenaissance»
und «Spätklassizismus», und keines von beiden will zu dieser
Modernität seiner Ansichten passen. Die Fassaden des sem-
perschen Polytechnikums verwenden die Formelemente der
florentinischen Renaissance, aber man zögert doch, sie mit
jenen schwülen und schlaffen Gebilden unter dem gleichen
Namen zusammenzufassen, die 30 bis 50 Jahre später
entstanden sind, denn Sempers Renaissanceformen haben noch
die kühle Durchsichtigkeit und intellektuelle Redlichkeit, und
die fast spüttrige Spröde und Härte des Klassizismus.

Jedenfalls: Historismus —? Auch das nicht ganz. Denn
dieses Wort meint die Wiederholung eines bestimmten
einmaligen historischen Stils, zu Sempers (und das heisst auch
Jacob Burckhardts und Geymüllers) Zeiten wurden aber die
klassischen Formen immer noch oder wieder als absolute
Formen aufgefasst, im Sinn der Renaissance-Theoretiker —
daher die Abneigung jener Zeit gegen den Barock; als eine
Formenwelt von gleicher innerer Festigkeit und Allgemeingültigkeit

wie die Begriffswelt der Mathematik, als
Idealformen, im streng philosophischen Sinn, als Form-Ideen, die
sich in zeitlich verschiedenen Varianten verkörpern, ohne in

20) Wie z. B. Gent, Louvaln, Grenoble, Lüle.-Hamburg, Rostock;
vor allem aber denke man an die zahlreichen «Engineering Faculties»
amerikanischer und britischer Universitäten.

diesen vergänglichen Erscheinungsformen aufzugehen, eine
Formensprache, deren Aufgabe darin bestand, die Würde des
Bauwerks, seinen Rang in der Hierarchie der kulturellen
Werte eindeutig zur Anschauung zu bringen. Das materiell-
Praktische verstand sich daneben als etwas Subalternes von
selbst.

Mit vielen der Art nach verwandten, an Qualität nur
selten ebenbürtigen Bauten steht Sempers Polytechnikum
am Anfang jener Jahrzehnte, die sich dann ohne Vorbehalte
dem eigentlichen Historismus zuwandten, das heisst, sich bald
dieser, bald jener historischen Formenwelt anschlössen. Auch
die Architektenschule der ETH hat diesem Historismus ihren
Tribut geleistet, wessen sie sich nicht zu schämen hat, denn
diese Stillosigkeit war nun einmal der Stil der zweiten
Jahrhunderthälfte.

Wir nehmen das so hin, missbüligend, aber als historische
Tatsache, als einen Tiefpunkt der Architekturgeschichte, den
wir heute gottlob überwunden haben, ohne gross darüber
nachzudenken. Aber es ist doch eigentlich eine sehr befremdliche

Erscheinung, die einige Betrachtung lohnt. Wie konnte
es dahin kommen, dass das so überwältigende fortschrittsgläubige

neunzehnte Jahrhundert auf dem Gipfel seines
Selbstbewusstseins — vor dem uns heute schaudert —
ausgerechnet auf dem Gebiet der Architektur, die doch das
äussere Gesicht der Zeit prägt, auf eigene Initiative scheinbar

verzichtete, um längst erloschene «Traditionen» wieder
aufzunehmen, im gleichen Augenblick, wo die wirklich noch
vorhandenen Traditionen in allen anderen Lebensbereichen
fallen gelassen wurden?

Die Ueberlegung war etwa die folgende: «Wir Europäer
des neunzehnten Jahrhunderts haben durch unser Wissen eine
Macht über die Erde erlangt wie keine Generation zuvor. Wir
haben die Schätze und Kräfte der Natur erschlossen und uns
durch die Technik dienstbar gemacht — und das alles ist erst
einAnfang unermesslicher Fortschritts-Perspektive. Wir haben
alle Vorurteile blinder Traditionsgebundenheit überwunden
— warum sollen wir nicht auch die Bindung an bestimmte
Stilformen abwerfen, in der die unaufgeklärten Menschen der
Vorzeit (die bis ins 18. Jahrhundert reichte), in dumpfer
Instinktgebundenheit gefesselt waren? Wissen ist Freiheit;
Wissen ist Macht, wie uns die Naturwissenschaft und Ihre
Nutzanwendung, die Technik, Macht über die Naturkräfte
gibt, so gibt uns unser historisches Wissen Macht über die
Vergangenheit: frei von allen Einengungen durch Traditionen
und Konventionen stehen uns sämtliche Gedanken und Formen

der Vergangenheit zur Verfügung». Und so begann man



600 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 73. Jahrgang Nr. 42

die historischen Formen, mit denen die Romantik erst gefühlvoll

und zögernd gespielt hatte, nun mit ganz anderem Nachdruck

ernsthaft und systematisch auszubeuten, wie man ein
Kohlenlager abbaut: ein neuer TeU der Welt war durch die
Wissenschaft handhabbar geworden.

Auf logischer Ebene ist gegen dieses Raisonnement durchaus

nichts einzuwenden. Vor allem: es ist ein spezifisch
modernes Raisonnement, es liegt ganz in der Linie der
technischen Denkweise, niemals früher wäre diese Ueberlegung
denkbar gewesen als im technischen Zeitalter. Mit dem naiven
Optimismus, der die Anfänge dieses Zeitalters auf allen
Geleisen kennzeichnet, hatte man Konsequenzen gezogen, vor
denen man plötzlich erschrak.

Ein grundsätzlicher Widerspruch hat sich gegen den
Historismus als solchen jahrzehntelang nirgends erhoben —
man kann sich das gar nicht ernstlich genug überlegen. Und
als sich dann in den neunziger Jahren Widerspruch regte, hiess
er Jugendstil. Es waren ungleiche Gegner: der Historismus
ein das Bild seiner Zeit wirklich beherrschender Strom von
grosser geschichtlicher Mächtigkeit, daneben der Jugendstil,
eine zwar munter sprudelnde, aber spärliche Quelle, der
erstere getragen von der ausdrücklichen oder auch bloss
gedankenlosen Zustimmung fast aller Zeitgenossen und somit
ein echter Stil, der Jugendstil eine mit viel Propaganda in
Szene gesetzte «Bewegung» einer kleinen Gruppe von Künstlern

und Literaten, die sich auf Grund ihrer Seltenheit als
sublime Elite fühlen konnten und das auch genossen: die
Verachtung des «Publikumsgeschmacks», die noch heute zu
den Erfordernissen des Avantgardebewusstseins gehört, nimmt
hier ihren Anfang. Der Jugendstil war die interessanteste
und aktivste künstlerische Bewegung der Jahrzehnte vor und
nach neunzehnhundert, und nur deshalb darf man ihn zum
Historismus in Gegensatz stellen — wirklich beherrscht hat
er auch jene Jahrzehnte nirgends.

Seine Absicht war, im Namen der Lebendigkeit den als
festgelegt und starr empfundenen Stil-Formen offene, bewegliche

Formen entgegenzustellen, die unmittelbar aus dem
Gefühl des Künstlers und den Interessen der Gegenwart
entstehen sollten. Noch war es nicht die Technik, die als die
führende Instanz empfunden wurde, sondern die Naturwissenschaft,

und so suchte man eine expressive Formenwelt unter
Ueberspringung aller historisch geprägten Formen unmittelbar

aus den Naturformen von Pflanze und Tier zu entwickeln.
Auch hierin ist die Gegenwart dem Jugendstil noch viel enger
verwandt, als man gemeinhin wahrhaben will — die letztlich
romantische Sehnsucht nach dem Fundamentalen, wirklich
oder vermeintlich Spontanen äussert sich nur in anderen
Formen, so etwa darin, dass die Künstler seither Anregung
bei Neger- und Südseeidolen suchen, oder beim Betrachter
Emotionen unterhalb des begrifflichen Bewusstseins durch
primäre Materialeffekte wecken wollen, durch den Einbau
von Eisen, splittrigem Holz, Wellkarton, Sand, Staniol und
dergleichen in ihre zwei- oder dreidimensionalen
ungegenständlichen Kompositionen, und durch die Verwendung
schweifender oder geometrischer Elementarformen. Was den
Jugendstil von der heutigen Modernität trennt, ist eigentlich
nur das Fehlen der damals noch nicht ästhetisch anerkannten

technischen Komponente.
Als in den letzten Jahren vor dem Ersten Krieg die Technik

Immer eindeutiger das Bewusstsein der Zeit zu
beherrschen begann, wurden Historismus und Jugendstil
zugleich ein Gegenstand des Hohnes und der Abscheu, zum
düsteren Hintergrund, vor dem sich der neue technische Stil
strahlend abhob. Den Jugendstil brauchte man nicht besonders

totzuschlagen; sobald er von den Intellektuellen
aufgegeben war, die ihn getragen hatten, war sein nie sehr
kräftiges Lebenslicht erloschen. Anders der Historismus: die
intensive Propagandatätigkeit der Werkbundzelt und des
Funktionalismus der zwanziger und dreisslger Jahre richtet
sich gegen den Plüschsalon und die Stilimitationen, wie wenn
es nie einen Jugendstil gegeben hätte, der das auch schon
bekämpft und prinzipiell überwunden hatte. Man hätte diesen
Bundesgenossen als kompromittierend empfunden.

Wie steht es heute mit der Einschätzung dieser Epochen?
Für ein breiteres Publikum ist «Jugendstil» immer noch
gleichbedeutend mit lächerlicher Geschmacklosigkeit; unter
Architekten, Künstlern, Intellektuellen beginnt das Tabu, das
ihn belegt, zu verblassen. Man veranstaltet Ausstellungen und

Vorträge über Jugendstil, man beginnt gute und schlechte
Leistungen zu sondern, und man hat kaum noch Hemmungen
zuzugeben, dass so bedeutende Künstler wie Gauguin,
Toulouse-Lautrec, Hodler, Rodin, Munch und viele andere Wesentliches

damit zu tun haben.
Die Verfemung des Historismus sitzt tiefer. Ein Architekt,

der es etwa wagen wollte, ein gotisierendes Kirchenprojekt

zu zeigen, würde «nicht mehr ernst genommen» — er
würde als Witzbold betrachtet — oder gesteinigt werden. Die
Illusion, dass hinsichtlich unseres Verhältnisses zu den
historischen Formen alles ein für allemal endgültig gelöst sei, darf
um keinen Preis in die Brüche gehen — hier ist alles in
schönster Ordnung; wer auch nur andeuten wollte, hier
könnten Probleme liegen, wäre ein Spielverderber.

Es gehört nun aber zu den sichersten Erkenntnissen der
modernen Psychologie, dass ein solches Tabu das untrügliche
Zeichen für ungelöste Probleme bildet, für bedrohliche
Dunkelheiten, denen man abgewandten BUckes mit forciertem
Gelächter ausweicht. Aber es wäre interessant, zu wissen,
wie viele von den heutigen Architekten ¦— und speziell von den
Jungen, wirklich so voll und ganz überzeugt sind, dass wir
den in jeder Hinsicht einzig richtigen Kurs steuern. Die fast
beschwörenden Selbstbestätigungen, die seit zwanzig und
mehr Jahren alle Architekturzeitschriften füllen, scheinen
nicht gerade Selbstsicherheit zu verraten, und der Unfug, der
mit dem Argument der «Ehrlichkeit» getrieben wird, sieht
fast nach schlechtem Gewissen aus: was würde man von
einem Geschäftsmann halten, der andauernd von seiner
Ehrlichkeit reden wollte?

Zunächst freilich schien die Situation erfreulich
eindeutig: Der Jugendstil war, als Inbegriff willkürlicher und
überflüssiger Ornamentik, im Orkus der allgemeinen
Verachtung versunken, die Technik erhob sich als die
beherrschende Position wie ein Berggipfel aus den Nebeln, die ihn
lange verschleiert hatten, und Argumente, den Historismus
zu bekämpfen, waren leicht zu finden. Die Wertschätzung
der Modernität als solcher konnte man — mit veränderten
Inhalten — vom Jugendstil übernehmen. Auch das heute noch
gültige Pathos der Begriffe «Kunst» und «KünsUer» hat noch
ganz die Tönung des Jugendstils, der ja zugleich die Zeit und
der Bruder des literarischen SymboUsmus war, der die Kunst
als Ersatzreligion zelebrierte. Und aus dem Ideenschatz des
Jugendstils stammt auch das Hauptargument, jede Epoche
habe ihren eigenen Stil gehabt, es sei ein Armutszeugnis, eine
Schande, eine Unehrlichkeit, die fertigen Formen früherer
Zeiten zu entlehnen, statt neue zu prägen, fussend auf den
Inhalten und Absichten der eigenen Gegenwart. Der Jugendstil

mit seiner sentimentalen Vorliebe für Naturformen galt
nun zwar als Irrtum: nicht das subjektive Gefühl und Talent
des einzelnen Künstlers konnte die Basis für den Stil der
neuen Zeit abgeben, sondern die umfassende, objektive Macht
der Technik.

Die sozusagen offizielle Avantgarde-Theorie der zwanziger

Jahre forderte die integrale Technizität aller Bauten
schlechthin, denn jede Epoche habe jeweils nur eine einzige
Formenwelt als für sie gültig anerkannt, und die
formenprägende Instanz des technischen Zeitalters sei nun eben die
Technik, und ihrer Formensprache hätten sich der Einheit
des Zeitstils zuliebe auch alle andern Bauaufgaben anzu-
schliessen. Das schien um so plausibler, als im technischen
Bereich wirklich Bauten und Maschinen entstanden, die eine
innere Geschlossenheit und ästhetische Ueberzeugungskraft
ausstrahlten, wie sie seit Jahrzehnten kein Architekturwerk
mehr erreicht hatte. Auch liess sich zeigen, dass schliesslich
jede Bauaufgabe ihre technische und organisatorische Seite
habe, die man dann nur noch verabsolutieren und als die
einzig wesentliche hinstellen musste, um den ästhetischen
Materialismus der Funktionalisten-Zeit zu rechtfertigen.

Die Parolen des integralen Funktionalismus und des

Konstruktivismus liefen friedlich nebeneinander her, obschon
sie sich gegenseitig ausschliessen, und beide sublimierten den
technischen Materialismus ins Aesthetische. Sie entsprachen
damit der herrschenden materialistischen Weltanschauung —
um so merkwürdiger, dass sie weit weniger zündeten, als man
hätte erwarten sollen. Während sich alle früheren
Stilveränderungen jeweils ohne Kulturpropaganda schmerzlos und
fast lautlos durchgesetzt hatten, blieben diese Parolen Im
Grund immer auf die gleiche Anhängerschar beschränkt, die



1 SßSftS

mm m
SÄE

Si

IMm a
m

iE

S £fcg
SS?

i&t «M, ^ M^^^^ SX

HS

Bas ffiibgenöf)i|cfje pofgfedjniftum unb bic ^oc^fctjufe in 3üridj.

schon den Jugendstil getragen hatte, und wie dieser sind sie
gegenüber der Allgemeinheit der Zeitgenossen, dem »Publikum»,

nie über eine sozusagen Missionsphase hinausgekommen;

was darüber geschrieben wurde, hatte fast immer den
Ton der Propaganda, der Proklamation. Offenbar sah dieses
Publikum die Architektur oder das, was es sich darunter
vorstellte, bei weitem weniger mit der Technik zusammen, als es
die Architekten taten, und dies in einer Zeit, wo alle
Errungenschaften der wirklichen Technik von eben diesem
Publikum mit leidenschaftlicher Anteilnahme und Begeisterung

aufgenommen wurden. Auch die Technik selbst verhielt
sich den Anschlussbestrebungen der Architekten gegenüber
auffallend zurückhaltend, ja ablehnend. Die sonst so
ungeheuer angriffige, vor keiner Tradition und keinem materiellen

Hindernis Halt machende Technik erhob gar keinen
Anspruch darauf, die Architektur zu erobern. Diese Technik
hatte in ihren einzelnen Bereichen ihre eigene Aesthetik
entwickelt, die Bearbeitung unter sich ähnlicher Aufgaben im
Schiffbau, Fahrzeugbau, Maschinenbau usw. hatte ganz
spontan und ohne programmatisches Gerede den Blick der
Konstrukteure für funktionelle Eleganz erzogen — man empfand

es nun auf Seiten der Ingenieure fast als indiskret,
wie sich nun plötzlich Werkbündler und Architekten von
aussen, von der ästhetischen Seite her in die technische Welt
eindrängten, die sie nicht selbst aufgebaut hatten, um ihre
Formen auf Aufgaben zu übertragen, die, von der Technik her
gesehen, gar keine primär-technischen Aufgaben waren. Die
Architekten annektierten die technischen Formen nicht
anders, als sie einige Jahrzehnte früher die historischen
Stilformen annektiert hatten.

Hat das verachtete Publikum mit seiner Reserve gegenüber

den Parolen der zwanziger und dreissiger Jahre nicht
eine erstaunliche Instinktsicherheit bewiesen? (Nicht
Geschmack — das ist etwas ganz anderes, und den hat es leider
nicht — aus Gründen, die zu untersuchen an dieser Stelle
viel zu weitläufig wäre.)

Der Glaube, das gesamte Lebensinventar vom Gerät bis
zur Architektur liesse sich restlos aus der Herstellungsmethode

und den Materialien auf der einen, und der
Gebrauchsfunktion auf der andern Seite entwickeln, die Form
ergebe sich passiv und zwangläufig aus materiell-rationalen
Komponenten, ist heute auch In jenen Kreisen ins Wanken
geraten, die ihn noch vor zwanzig Jahren verkündet hatten.
Das Bedürfnis, durch Rasterungen und Oberflächentexturen
aller Art den Bauten zusätzliche Reize mitzugeben, die mit
ihrer Funktion nichts zu tun haben, gefährdet manchmal
schon die technische Grundhaltung, und das neu erwachte

Interesse an «Proportionen» besagt nichts anderes, als dass
die funktionellen und konstruktiven Komponenten nicht
ausreichen, das Bauwerk zu determinieren, so dass man noch
die ausschliesslich ästhetische Komponente der Proportion
dazunehmen muss, die die Form gerade insoweit betrifft, als
sie nicht schon anderweitig festgelegt ist. Die Konsequenzen
dieser Kehrtwendung von der Technik in die Aesthetik sind
noch nicht abzusehen, denn wer «Proportion» sagt, sagt
zugleich «Ornament», denn das Ornament war ja nur von der
— heute nicht mehr vorhandenen — Basis der integralen
Technizität her als unfunktionell und somit überflüssig
verworfen worden. Und die graphischen Rasterungen sind ja
auch bereits ein vorerst schüchternes, abstraktes Ornament.
Aber auch im grossen gibt es wieder Anlehnungen an
Vorhandenes, was wir feststellen, ohne es zu werten. Man nimmt
sich etwa Bauten von F. L. Wright zum Vorbild, der seinerseits

Gedichte von Walt Whltman zitiert. Oder man erneuert
den zentralen Kirchenraum unter Berufung auf Kirchen der
Reformationszeit, man schöpft Anregung aus finnischen
Waldkirchen, Le Corbusier baut in Ronchamps eine künstliche

Höhle, zu der die Bären die Steinblöcke zusammengetragen

haben könnten wie die Baumstämme der Gallus-
Zelle. Was ist das alles anderes als Historismus — sehr
verschieden vom Historismus der achtziger Jahre, ein
SuperHistorismus, der hinter alles Geschichtliche zurück ins
vorzeitlich-Elementare untertauchen möchte — aber eben trotzdem
Historismus, nicht «Technik». Den Romantikern in den ersten
Anfängen des technischen Zeitalters genügte noch das
fromme Mittelalter als Fluchtparadies und Gegenpol der eigenen

Zeit, daneben spielten freilich auch schon die edlen Wilden

eine Rolle. Entsprechend dem gigantischen Wachstum
der Technik ist heute auch ihr Gegenpol, die Sehnsucht nach
dem Elementaren so gewachsen, dass sie erst an den äusserst

en Grenzen jenseits aller Historie Halt macht: im durchaus
Barbarischen der Südsee und Innerafrikas, bei den
Höhlenmalereien der Steinzeit, den dämonischen Götzen Mexikos.
In allen Künsten Hessen sich Beispiele finden, und ausserhalb

der Kunst belegt z. B. der moderne Campingbetrieb
diese Sehnsucht nach dem Elementaren.

Mit der Forderung nach der Einheit des Zeitstils lässt
sich das freilich nicht vereinbaren — das dürfte heute auch
denen klar geworden sein, die mir vor Jahren nicht glauben
wollten, die extreme Auspolarisierung der technischen
Formen- und Ideenwelt rufe nach ebenso extremen Gegengewichten,

und gerade diese Aufspaltung in eine technische und
eine betontermassen nicht-technische Formenwelt sei das
Charakteristikum unseres technischen Zeitalters. Die Vorstellung

von der Einheitlichkeit des jeweiligen Kulturinventars



602 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 73. Jahrgang Nr. 42

— denn es geht ja nicht nur um «Kunstformen» im engeren
Sinn — ist schon schief, soweit sie die Vergangenheit
betrifft, was hier nicht weiter zu verfolgen ist. Aber selbst
wenn sie dort richtig wäre: was kann das historische Argument,

jede vergangene Epoche habe ihren eigenen Stil
gehabt, und aus diesem Grunde müsse auch die Gegenwart
den ihrigen haben, schon beweisen? Verglichen mit dem
Raisonnement des Historismus ist dies ein reaktionäres
Raisonnement: man möchte zu einer Gebundenheit an
ästhetische Konventionen zurückkehren, die der Historismus
im Namen der neuen Freiheit überwunden hatte. Wer heute
aus historischen Analogieschlüssen die Einheit des Stils
fordert, der hat die Modernität, die völlige Neuartigkeit und
Unvergleichbarkeit des technischen Zeitalters noch nicht
begriffen. Für unsere technische Entwicklung gibt es keine
historischen Parallelen, und so neu wie die Welt der Technik
ist unser Verhältnis zur Vergangenheit. Es könnte sein, dass
die Jahrzehnte des Historismus — gewissermassen in archaischer

Naivität — hierin tiefer gesehen haben als manche

Wortführer der Modernität der letztvergangenen Jahrzehnte.
Nachdem die Illusionen einer hundertprozentigen Technizität

der Architektur und einer erzwungenen Stileinheit von
Technik und Architektur heute offensichtlich gescheitert sind,
tauchen die jahrzehntelang verfemten ästhetischen und
kulturellen Probleme von neuem auf: das Verhältnis zu den
Stilformen der Vergangenheit, und das Zentralproblem aller
Architektur: das Problem der Monumentalität — Fragen,
deren mögliche Lösungen, wie immer sie ausfallen werden,
grundsätzlich ausserhalb des technischen Bereiches liegen.

Es sind die Grundprobleme, die sich schon zu Sempers
Zeiten gestellt haben, als die technische Welt eben erst ihre
Herrschaft antrat, und seine Lösungen •— oder Lösungsversuche

— können nicht die unsrigen sein. In diesen Jubiläumstagen

kann aber Sempers Polytechnikum dem einen oder
andern Festbesucher Anlass geben, über die so undurchsichtigen
hundert Jahre Architekturgeschichte nachzudenken, die
zwischen der Gründung unserer Hochschule und unserer Gegenwart

liegen.

Prima di essere ingegnieri voi siete uomini

Unter diese Worte Francesco de Sanctis', des grossen
italienischen Kulturhistorikers, Kritikers und liberalen
Politikers, der von 1856 bis 1860 am Eidgenössischen Polytechnikum

italienische Literatur lehrte und später die berühmte
«Storia della letteratura italiana» schrieb1), stellt die
Schweizerische Bauzeitung die Glücks- und Segenswünsche, die sie

der Eidgenössischen Technischen Hochschule zur Feier ihres
hundertjährigen Bestehens darbringt, und an sie knüpfen wir
einige Gedanken, die die Uebereinstimmung wesentlicher
Ziele und Bestrebungen der Jubilarin mit den unsrigen
hervorheben sollen.

Die Herausgeber der Schweiz. Bauzeitung

1. Die gemeinsamen Aufgaben
Zunächst die Hauptaufgabe: Technische Hochschule und

Bauzeitung wurden geschaffen, um Naturwissenschaftern,
Ingenieuren und Architekten das fachtechnische Rüstzeug an
die Hand zu geben, das sie für die Lösung ihrer
verantwortungsvollen Aufgaben benötigen. Wir beide wollen die
wissenschaftliche Erkenntnis und ihre Verbreitung fördern; wir
wollen Lösungsmöglichkeiten für konkrete Aufgaben sowie
praktische Verwirklichungen zeigen, beurteilen und die dazu
erforderlichen Kriterien in freier Meinungsäusserung
herausarbeiten. Im Hinblick auf diese Hauptaufgabe hat die ETH
gemeinsam mit der G. E. P. den Anlass ihrer Hundertjahrfeier

zur Durchführung von Fortbildungskursen an den
einzelnen Fachschulen benützt, und die Bauzeitung überreicht
mit dieser Festnummer ihren Lesern eine kleine Sammlung
von Facharbeiten aus verschiedenen Gebieten des Arbeitsfeldes

schweizerischer Ingenieure und Architekten. Diese
Sammlung dient allerdings nicht in erster Linie der Vertiefung

des fachtechnischen Wissens. Vielmehr steht sie
hauptsächlich unter dem allgemeinen Thema der historischen Schau.
Und zwar versuchten wir vor allem jene Phasen des
geschichtlichen Werdens von konstruktiven Ideen und
praktischen Verwirklichungen zur Darstellung zu bringen, die mit
unserem Lande im allgemeinen und mit der ETH im besondern

in irgend einer Weise zusammenhängen. Mit diesem
Plan bezweckten wir die Denkrichtung von ihrer Gebundenheit

an den wissenschaftlichen und technischen Fortschritt zu
lösen, sie auf die Tiefe des historischen Raumes hinzulenken
und so die grell beleuchtete, vordergründige Interessensphäre,
der wir durch unsere Berufsarbeit so sehr verhaftet sind,
nach der Seite ihres allgemeineren menschlichen Gehaltes zu
erweitern.

ETH und Bauzeitung zählen aber neben der Pflege
wissenschaftlicher Forschung und fachtechnischer Information
noch ein weiteres zu ihrem Aufgabenkreis. Uns beiden geht
es um den Menschen. Damit meinen wir nicht nur die
Erweiterung des Horizontes des in wissenschaftlichem Arbeiten
geschulten Spezialisten über sein engeres Fachgebiet hinaus,
auch nicht nur die Pflege jener besonderen Disziplinen, die
sich mit Menschenführung, Problemen der Zusammenarbeit,

i) Vgl. die Vorträge, die anlässlich der Enthüllung einer Gedenktafel

im Treppenhaus des Hauptgebäudes der ETH am 23. Mai 1948
gehalten und unter dem Titel Omaggio a Francesco de Sanctis veröffentlicht

worden sind in der Reihe «Kultur- und Staatswissenschaftliche
Schriften der ETH», Nr. 63, Zürich 1948, Polygraphischer Verlag.

Verbesserung menschlicher Beziehungen, Betriebspsychologie
und industrieller Soziologie befassen, ja es geht uns nicht
einmal um die Förderung einer umfassenden akademischen
Bildung, also um jene Bestrebungen, die andernorts unter
dem Namen Studium generale im Gange sind. Vielmehr sehen
wir unsere Aufgabe schlicht und einfach darin, jene
Atmosphäre zu schaffen, in der der Mensch seinem wahren Wesen
gemäss sich entfalten kann, wir sehen sie in der Erfüllung
des Auftrages, den wir alle in uns tragen, nämüch des
Auftrages, Menschen zu werden. Es ist also kein konstruiertes
hohes Bildungsideal, das wir verwirklichen, keine geistige
oder künstlerische oder ethische Höhe, auf die wir hinaufsteigen

wollen, sondern es ist ein Sehen, Aufnehmen und In-
sich-wirksam-werden-Lassen jenes unausschöpfbaren Wunders
und ewigen Geheimnisses, das uns an jenen Begnadeten
immer wieder begegnet und zutiefst bewegt, bei denen
Gesinnung, Haltung und Werk mit dem übereinstimmen, was
sie im Grunde sind, bei denen alles schlicht, einfach, klar,
selbstverständlich, überzeugend erscheint, weil es ausgereift,
echt, wahr, ganz ist, weil der Mensch nach dem Worte Gottfried

Kellers «In seinen eigenen Angeln ruht». Dieses Ruhen
in sich selbst ist es, worauf es vor allem ankommt, was de
Sanctis uns zuruft, was echte Menschlichkeit ausmacht,
welchem wir aus innerer Notwendigkeit entgegenreifen müssen.

2. Menschlichkeit und Hochschule

Braucht es dazu Hochschulen? Gewiss nicht! Denn
Menschlichkeit lässt sich weder lehren noch lernen. Sie wird
gelebt, oder sie ist nicht; sie ist in allem Leben des Menschen
das Zentrum, oder es ist kein menschliches Leben. So ist sie
auch das Zentrum unserer Hochschulen, oder es sind keine
Hochschulen. Menschlichkeit ist der unsichtbare Träger alles
Sichtbaren, die wirkende Substanz, deren Erscheinungsformen
die Wissenschaft festzuhalten sucht, um deren Gestaltung
sich die Künste mühen, und die all unserer Aktivität in Technik,

Wirtschaft und Politik zugrunde liegt. Sie ist ein
ungeschriebenes Privilegium, das als reiches Erbe auf uns
gekommen ist, nämlich das Privilegium der vollen und
rechtmässigen Zugehörigkeit zum Adelsgeschlecht der Menschen.

Dieses hohe Erbe steht allen Menschen zu, und es gibt da
kein Ansehen der Person. Nichtsdestoweniger Ist es weder eine
SelbstverständUchkelt, noch eine Gegebenheit der Natur, wie
die Erdrinde oder die Sonnenwärme, sondern es ist ein Auftrag,
nämlich der Auftrag, das Ererbte sich zu eigen zu machen, die


	Vor Gottfried Sempers Polytechnikum

