
Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 72 (1954)

Heft: 23

Artikel: Betrachtungen über die Technik II: menschliche Notwendigkeiten und
ihnen antwortende Techniken

Autor: Ostertag, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-61200

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-61200
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


334 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 72. Jahrgang Nr. 23

2. Dieser Raum, der gar nichts anderes sein will als
eine Hülle, ein «Futteral» für Wort und Sakrament, hat
folgenden Anforderungen zu genügen: a) Das Wort soll in der
ganzen Kirche so gut als möglich gehört werden. Eine gute
Akustik ist das erste Erfordernis. Die Ausrichtung auf das
Wort soll aber auch in der sichtbaren Gestalt des Raumes
zum Ausdruck kommen, b) Der Vollzug der Sakramente als
der sichtbaren Zeichen der göttlichen Gnade soll möglichst
von überall her in der Kirche gesehen werden können.

3. Aus der Tatsache, dass dieser Raum für sich selbst
nichts sein will, ergibt sich die traditionelle Bildlosigkeit der
reformierten Kirche. In grossartiger Eindrücklichkeit wird
dadurch die Würde von Wort und Sakrament demonstriert,
a) Die reformierte Kirche soll weder Wandbilder, noch
Glasbilder, noch Plastiken enthalten, b) Der Spruch jedoch als
geschriebenes Wort hat immer Heimatrecht in der
reformierten Kirche gehabt, c) Allergrösstes Gewicht sollte auf
eine sorgfältige Ausgestaltung des Inneren gelegt werden.
Hier sollte höchste Kultur angestrebt werden. Das Ziel ist:
möglichst unauffälliger aber hochentwickelter Schmuck des
Raumes. Die Grundhaltung sei licht und klar. Die kirchliche
Kunst sollte von der reformierten Kirche vielmehr als bisher
gefördert werden (Bildliche Darstellungen am Aeussern der
Kirche, im Kirchgemeindehaus, Aufträge für Illustration).

4. Einzelfragen, a) Die Innenausstattung. Die Lage der
Kanzel ist aus dem Vorhergehenden abzuleiten (akustisch
richtige Stelle, nicht zu sehr von der Gemeinde distanziert).
Der Ort der Sakramentverteilung ist nach zürcherischer
Tradition der Taufstein. Ein Tisch, der deutlich den Charakter
eines Tisches hat und nicht zum Altar werden kann, wäre
noch sinnvoller. Die Orgel muss jede Auffälligkeit vermeiden
und sich in Standort wie Gestalt als dienendes Instrument
erweisen. In der Verwendung des Kreuzes ist grösste Zurückhaltung

nötig. Es ist nur als das Zeichen des Christentums
zu verstehen und muss sich möglichst vom Kruzifix
fernhalten. — b) Die Kirche als Raum der Gemeinde. Die
Gemeinde ist eine organisch gegliederte Einheit. Die Gliederung
des Kirchenraumes darf die Einheit der Gemeinde nicht
auflösen, soll aber auch nicht einfach ein «Publikumsraum» sein.

Emporen sollen vom Hauptraum aus betreten werden. Ein
Chor als Ort der Absonderung der Geistlichen von den Laien
ist in der reformierten Kirche ausgeschlossen. Der Kirchenchor

ist ein Bestandteil der Gemeinde. Diese Tatsache soll

in seiner Placierung in der Kirche zum Ausdruck kommen
(am besten seitlich).

Diese erste Tagung liess den Wunsch aufkommen, das
Gespräch fortzusetzen. Daher wurde vom 16. bis 18. Mai
1954 eine zweite Tagung angesetzt. Die Veranstalter baten
zwei Hauptreferenten, Prof. Dr. E. Schweizer, Zürich, und
Dekan Ph. Alder, Ziefen, ihre Ansichten zu formulieren.
Ausserdem wurden zwei Besichtigungsfahrten durchgeführt, die
dazu dienen sollten, die Vorstellung über Kirchenbaufragen
zu fördern. Die Auswahl der zu besichtigenden Objekte fiel
auf vier Bauwerke neuerer Zeit (Albisrieden, Altstetten,
Seebach und Kapelle im Neumünsterspital), drei rechteckige
Saalkirchen mit zentraler Anordnung der Bänke aus dem
18. Jahrhundert (Kloten, Gossau und Grüningen) und eine
aus der Mitte des 19. Jahrhunderts datierte Kirche (Rappers-
wil Aus den Referaten war die Forderung nach • der
Versammlungskirche der Scharung der Gemeinde um den
Abendmahltisch und die Kanzel herum, deutlich herauszuhören. Die
Predigtkirche mit den gegen die Kanzel gerichteten
Bankreihen trat solange in den Hintergrund, bis von architektonischer

Seite die Frage aufgeworfen wurde, ob diese Anordnung

von theologischer Seite wirklich als überholt zu gelten
habe. Als Folge dieser Fragestellung waren die Theologen
gezwungen, aus sich herauszugehen. Interessant war es, zu
verfolgen, dass offenbar zwei Richtungen bestehen, von denen
die erste an der traditionellen Aufreihung der Bänke
festhalten möchte, während die zweite der von Architekt O. Senn
(Basel) empfohlenen Gruppierung die Stange hielt. Diese
Divergenz ist von weittragender Bedeutung. Der Präsident des
zürcherischen Kirchenrates, Prof. Dr. O. Farner, fasste sie in
einem ergreifenden, aufs tiefstem Herzen kommenden Votum
zusammen.

Man durfte nach Abschluss der Tagung festhalten, dass
es heute noch verfrüht ist, gültige Richtlinien für den
Kirchenbau herzuleiten. Es wird Aufgabe der Veranstalter sein,
ein Gespräch zwischen Theologen einzuleiten, das zur Abklärung

der Hauptfrage nötig sein wird. Erst dann wird es sinnvoll

sein, über Nebenfragen, wie Emporeneinbauten,
Saalerweiterungen, Lichtführung und Ausschmückung der Kirchen
zu diskutieren. Alle an der Weiterentwicklung des reformierten

Kirchenbaues interessierten Theologen und Architekten
freuen sich auf die vom umsichtigen Leiter der reformierten
Heimstätte Dr. h. c. H. J. Rmderknecht versprochene dritte
Tagung in Boldern. H. M.

Betrachtungen über die Technik II Menschliche Notwendigkeiten und ihnen antwortende Techniken

Von Ing. A. Ostertag, Zürich DK 130.2:62

1. Biologische und menschliche Notwendigkeiten
In der ersten Betrachtung ' untersuchten wir die Polaritäten,

in die sich der um seine Entscheidungsfreiheit ringende
Mensch gestellt sieht. Wir erkannten, dass uns das Bewusst-
machen und Leiten unserer Triebenergien die Möglichkeit
verschafft, zwischen den drei Benehmensweisen, nämlich dem
Ertragen und Transzendieren der Not unseres In-der-Welt-
Seins, dem Sich-Anpassen und dem Umgestalten der Umwelt
zu entscheiden, und dass wir nur insofern Menschen sind, als
wir diese Entscheidung in Freiheit treffen, als wir also, wie
ich mich ausdrückte, im Zentrum zwischen den Polen stehen.
Wir wollen jetzt nach der Art der Nöte fragen, die uns
bedrängen. Es stellt sich weiter die Frage nach den Daseinsformen,

die wir zu verwirklichen suchen, um als Menschen
leben zu können, sowie schliesslich nach dem Plan, den wir
zu dieser Verwirklichung befolgen wollen.

Das Menschsein fängt, wie wir sahen, naturgeschichtlich
betrachtet, dort an, wo der Mensch seine Umwelt umgestaltet,
wo er sich also als Techniker benimmt. Dieses Umgestalten
bezweckt zunächst das Wenden der physischen oder
biologischen Not; es besteht im Beschaffen von Nahrung und
Kleidung sowie im Kämpfen gegen die Unbill der Witterung,
gegen die Naturgewalten sowie gegen Pflanzen, Tiere und
andere Menschen. Erst nachdem der Mensch Massnahmen
getroffen hat, die ihn bis zu einem gewissen Grad von dieser
biologischen Not befreien, kann er die Müsse finden, um über

1) Siehe SBZ 1954, Nr. 16, S. 223.

das nachzudenken, was ihm das Leben lebenswert macht, wer
er im Grunde ist und was wohl der Sinn seines Daseins sei;
erst wenn er das tut, kann er sich als vollwertiger Mensch
fühlen.

Indem sich der Mensch in solcher Weise besinnt, wird ihm
bewusst, dass ihm das blosse Existieren, das heisst das
Kämpfen um die Befriedigung der biologischen Notwendigkeiten

nicht genügt. Er kann und will nicht nur leben, wie
das Tier lebt, sondern er will gut leben, das heisst, er will
sich aus dem Zwang des biologischen Kreislaufs herauslösen,
um zu sich selber zu kommen und der zu sein, der er im
Grunde ist. Dieser Wille entspricht einem ursprünglichen,
dem Menschen wesensgemäss zugehörigen Bedürfnis; er ist
für ihn eine Notwendigkeit. Er findet seinen Ausdruck in den
Formen und Verzierungen prähistorischer Waffen und
Geräte, in den Höhlengemälden der Eiszeit, in den anatomischen
Studien am Elephanten sowie in allem, was der Mensch seither

künstlerisch gestaltet hat. Was uns auf diesem unermess-
lich weiten Gebiet an menschlichen Gestaltungen begegnet,
sind nicht blosse Zugaben, die das Leben verschönern,
bereichern, angenehmer und leichter gestalten, die der Mensch
auch entbehren könnte, sondern es sind Notwendigkeiten, die
aus der Tiefe seines Wesens herausquellen, um deren Erfüllung

er ringen muss, um seine Existenz als Mensch zu
behaupten und auf die er weder verzichten kann noch
verzichten will.



5. Juni 1954 SCHWEIZERISiHE BAUZEITUNG 335

Wir stellen somit fest, dass es für den Menschen zwei

Gruppen von NCTwendigkeiten gibt, nämlich die Gruppe der
biologischen und die der darüber hinausgehenden, spezifisch
menschlichen Notwendigkeiten. Die Erfüllung der ersten hat
nur den einen Zweck, dem Menschen die Erfüllung der zweiten

zu ermöglifflen. Es ist nun entscheidend wichtig, sich
klar zu machen, dass der Mensch sich seiner menschlIëTîefig

Notwendigkeiten erst dann bewusst wird, und dass sich ihm
eine Möglichkeit, diese zu befriedigen, erst dann auftut, wenn
er es unternimmt, seine Umwelt umzugestalten, wenn er sich
also als Techniker betätigt. Die 'TBphnik hat somit in erster
Linie die Erfüllung menschlicher Notwendigkeiten zum
Zweck. Nur um eine hierfür unerlässliche Voraussetzung zu
erfüllen, also in zweiter Linie, gehört zum technischen Schaffen

auch die Befriedigung der biologischen Notwendigkeiten.
Daher stellt die Auseinandersetzung mit den menschlichen
Notwendigkeiten und mit der Verhaltensweise des Menschen
ihnen gegenüber einen zentral wichtigen Teil des grossen
Themas «Mensch und Technik» dar.

Die Unterscheidung zwischen biologischen und menschlichen

Notwendigkeiten ist durchaus andersartig als die sonst
allgemein übliche Unterscheidung zwischen Materiellem und
Geistigem und der damit verbundenen Wertabstufung. Sie

widerspricht auch dem äusseren Bild des menschlichen
Benehmens. In der Tat stehen auf der sichtbaren Oberfläche des
Lebens die materiellen Bedürfnisse im Vordergrund. Ihre
Befriedigung ist zwingend, unerbittlich und erträgt keinen
Aufschub. Dementsprechend stehen auch die Massnahmen, die
dazu getroffen werden, im Vordergrund, nämlich die Erzeugung

und Verteilung materieller Güter, die Beschaffung von
Arbeit und Arbeitskräften sowie die Fragen über Preise und
Löhne, über das Finanzieren der wirtschaftlichen Aktivität
und die Verteilung der damit verbundenen Risiken und
Gewinne. Im Gegensatz zu diesem technisch-wirtschaftlichen
Leben im Vordergrund und ohne sichtbare Beziehung zu ihm
lebt die Gruppe der humanistisch Gebildeten, die eine rein
«geistige» Kultur, das heisst eine Kultur unter Ausschluss
der «Technik» und allem, was mit dem Materiellen zu tun hat,
aber auch unter Ausschluss von andern Lebensgebieten wie
Gymnastik und Religion, pflegt. Sie befindet sich insofern im
Hintergrund, als ihr Einfluss auf die Geschehnisse im Vordergrund

scheinbar verschwindet, ja als sie sich von einer solchen
Einflussnahme distanziert. Nun besteht aber dennoch eine
gegenseitige Abhängigkeit zwischen beiden, nur ist sie kausal
nicht ohne weiteres nachweisbar. Der Zusammenhang ist
durch die Menschen und ihre gegenseitigen Beziehungen
gegeben, und zwar über das, was sie als Glieder der beiden
Gruppen kollektiv ins Unbewusste verdrängen. Daraus ergibt
sich die eigentümliche Zentrifugalwirkung, die darin besteht,
dass, je konsequenter die «Humanisten» ihren Kulturbereich
im Hintergrund vom Materiellen absondern und ihrem
Bildungsideal nachstreben, um so ungebundener sich im Vordergrund

die anonymen und kollektiven Mächte entfalten, um so
unpersönlicher und damit unmenschlicher sich das Leben in
Industrie, Handel, Finanzwesen, Verwaltung usw. gestaltet, um
so fragwürdiger und unbefriedigender unsere Berufsarbeit
wird. Diese fatale Gespaltenheit, die unser heutiges Leben
so sehr kennzeichnet, muss wohl weitgehend als zwangläufige
Folge der wesensfremden Spaltung zwischen Materiellem
und Geistigem sowie der geistigen Haltung angesprochen werden,

aus der diese Spaltung hervorging und. in der wir
tatsächlich lebem.

Demgegenüber ermöglicht die Unterscheidung zwischen
biologischen und menschlichen Notwendigkeiten einerseits das
Bewusstmachen und Herausarbeiten des spezifisch Menschlichen

in uns und ebnet anderseits zugleich den Weg zur Ganzheit,

indem der Mensch gleichermassen um die Erfüllung
beider Notwendigkeiten ringen muss und erst durch diese
Auseinandersetzung mit den konkreten Inhalten der
biologischen und menschlichen Entwicklungsstufen, also durch
Integration, nicht durch Verdrängung, das ihm gestellte
Programm erfüllen kann. Integration ist immer Umgestalten.
Veredeln, Transzendieren, zu einem Ganzen zusammenfügen
von Rohstoffen und Rohenergien sowohl im Bereich des
Materiellen! als auch in dem des Geistigen und Seelischen; es
ist also technisches Benehmen. Dieses Benehmen setzt einerseits

Erkennen, Planen und freies Entscheiden, also ein
spezifisch menschliches Verhalten voraus. Um Techniker zu sein,
muss man Mensch sein. Anderseits bewirkt es, selbst wenn

es sich zunächst nur um die Erfüllung biologischer
Notwendigkeiten handelt, stets auch das Erfüllen menschlicher
Notwendigkeiten. Sich als Techniker benehmen, ist also
zugleich auch der Yigg zur Menschwerdung.

Wenn wir nun der Frage nachgehen, wasfür Bedürfnisse

der Mensch als lebensnotwendig ansieht, auf was es

ankommt, dass er sich als ganzer, vollwertiger Mensch fühlt,
so überrascht uns zunächst eine ungeheure Vielfalt,
Verschiedenheit und Beweglichkeit. Während das Leben im
biologischen Bereich eine feste Grösse ist, die für jede Gattung
ein für allemal festliegt, wechseln die menschlichen
Notwendigkeiten mit den Zeiten und mit dem Lebensstil der
einzelnen Personen, der Völker, der Kulturgemeinschaften.
Dementsprechend ist die Technik als die Antwort des Menschen
auf diese Notwendigkeiten eine sich mit Ort und Zeit stets
verändernde Grösse. Es gibt also nicht eine in sich
abgeschlossene Technik mit einem fest umrissenen Ziel und mit
einer eindeutig gegebenen Richtung des Fortschreitens auf
dieses Ziel hin, wie sich das der moderne Abendländer in
seiner Ueberbewertung der Funktionen, in denen er sich stark
fühlt, vorstellt. Vielmehr wird alles technische Schaffen
durch das bestimmt, was der Mensch als notwendig
empfindet, und diese Notwendigkeiten haben sich im Laufe der
Geschichte immer wieder verändert und zwar gelegentlich so

radikal, dass hoch entwickelte Techniken verschwunden sind
und andere Generationen oder andere Völker neue Techniken
wieder aufbauten.

Diese Vielfalt und Beweglichkeit hat ihren Grund darin,
dass der Mensch ein Werdender ist. Als solcher durchläuft
er naturgeschichtlich und psychologisch betrachtet die

Entwicklungsstufen, in denen seine Vorfahren durch die
Jahrzehntausende hindurch gelebt hatten2). Den biologischen
Notwendigkeiten entspricht eine biologische Stufe, in der sich
der Mensch mit seiner Umwelt weitgehend identifiziert und
seine Bedürfnisse instinktiv, das heisst ohne klares Bewusstwerden

der ihm zustehenden Möglichkeiten und ohne freies
Entscheiden über diese befriedigt. In dieser Stufe lebt er in
einer «participation mystique» mit seiner Umwelt und mit
seinen Werken und er hat gewissermassen nur ein
punktförmiges Bewusstsein: Er weiss nämlich kaum mehr, als
dass er da ist.

Bei den menschlichen Notwendigkeiten lassen sich zwei
Entwicklungsstufen deutlich unterscheiden: In der ersten ist
sich der Mensch als selbständiges Individuum seiner selbst
bewusst geworden, er hat ein eigenes Ich, ein Ego,
herausgearbeitet und er kämpft um die Behauptung und Erweiterung

dieses Ego: sein punktförmiges Bewusstsein hat sich

zur Ichaxe erweitert. In der Egostufe stellt der Mensch das

ins Zentrum, was er haben will und was er sein will. Er
setzt sich damit in Gegensatz zu seiner Umwelt, insbesondere

zu seinen Mitmenschen, die er grundsätzlich nur als Mittel
zur Erfüllung seines Ichwillens betrachtet und in seinen
Dienst zwingt. Das ist auch der Fall, wenn er die Konflikte,
die sich aus dem Durchsetzen seines Ichwillens ergeben, durch
Kompromisse zu überwinden sucht, ja wenn er sich
Rechtsordnungen unterzieht, die er z. B. auf der Grundlage der
Gleichberechtigung aufgebaut hat.

Mit dem Reiferwerden, insbesondere in der zweiten
Lebenshälfte, wird das Ungenügen des egozentrischen Bewusst-
seins immer schmerzlicher empfunden; das Leben auf der
Ichaxe erscheint sinnwidrig, und die Not, die sich daraus
ergibt, veranlasst den Menschen, nach einer grundlegend
neuen Lebensbasis zu suchen, nach einer Erweiterung seines
Bewusstseins in die Tiefe des menschlichen Raumes hinein.
Er hungert nach dem wahren Lebensbrot. Auf dieser Stufe
werden von den weiten Gebieten des Unbewussten schrittweise

einzelne Distrikte als neue Lebensräume erschlossen.
Das Ego des einaxigen Bewusstseins verliert seine zentrale
Stellung in dem Masse, wie sich aus der erweiterten
Gesamtpersönlichkeit heraus ein neues Zentrum entwickelt, das von
einer vom Ego völlig verschiedenen Instanz gebildet wird.
Diese Instanz wird, wenn die Voraussetzungen dazu erfüllt
sind, als die ganz andere, letztlich gültige, absolute Autorität
in tiefer Ergriffenheit immer wieder neu erlebt. C. G. Jung
hat sie das Selbst, und den Prozess, der zu ihm hinführt,
die Selbstwerdung oder Integration der Person genannt. Mir
scheint es angebracht, hier von der religiösen Stufe zu reden.

2) Vgl. hierzu Bather Harding: Das Geh
thelnverlag: speziell S. 29 ff.



336 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 72. Jahrgang Nr. 23

Als Erwachsene leben wir notwendigerweise sowohl auf
der biologischen als auch auf der egozentrischen, als auch
auf der religiösen Stufe, und es liegt nicht in der Macht
unseres Willens, den Ort im psychologischen Raum zu
bestimmen, an dem wir tatsächlich stehen. Wohl aber gehört es
zu unserer Aufgabe, zu sehen, wo wir stehen, uns bewusst
zu werden, welcher Stufe die verschiedenen Inhalte unseres
Seins in Wirklichkeit angehören und zu beurteilen, inwiefern

sie dem Entwicklungsstand entsprechen, der unserem
Alter und unserem Lebenszweck angemessen ist.

Es wäre reizvoll und würde uns helfen, unsere Ueber-
bewertung des kulturellen Fortschrittes zu überwinden, wenn
wir nun den Wandlungen der menschlichen Notwendigkeiten
und der ihnen antwortenden Techniken im historischen Raum
nachgehen und uns die Beziehungen klar machen würden, die
zwischen dem jeweiligen Lebensstil und dem technischen
Schaffen bestanden haben. Ich muss diese kulturhistorische
Untersuchung den Geschichtsforschern überlassen, um jetzt
die Frage nach den typisch menschlichen Notwendigkeiten
weiter zu verfolgen.
2. Vom Kampf des Menschen mit dem Mitmenschen

Umgestalten der Umwelt heisst, sich durchsetzen und
damit sich in Gegensatz zu seiner Umwelt setzen, ihr das
Profil des eigenen Wesens aufzwingen und damit ihr Profil
bezwingen, die Führung der Geschehnisse in den Händen
haben, sich offensiv verhalten, angreifen, kämpfen. Dieser
Kampf muss hauptsächlich auf drei Fronten ausgefochten
werden, nämlich 1. auf der Front gegen den Mitmenschen um
die Selbstbehauptung, 2. auf der Front gegen Unwissenheit
und Zweifel um Erkenntnis und 3. auf der Front gegen die
Mächte in der eigenen Seele um die Selbstwerdung.

Uns als extravertierte Abendländer interessieren meist
nur die Mächte, die uns auf der äussern Front bedrohen, deren
Träger unsere Mitmenschen sind, und wir bauen in betont
männlicher Art Techniken auf, um diese Bedrohungen zu
bannen oder die Auseinandersetzung mit Erfolg zu bestehen.

Der Kampf des Menschen mit dem Mitmenschen vollzieht
sich auf verschiedenen Feldern. Davon seien hier vier näher
betrachtet, nämlich:
a) Die militärische Auseinandersetzung zwischen Völkern,
Staaten und Staatengruppen

Sie ist im Hinblick auf unser Thema insofern von gröss-
ter Bedeutung, als in ihr die industrielle Technik heute die
geradezu entscheidende Rolle spielt. Es hat zwar zu allen
Zeiten Kriegstechniken gegeben; ja diese Techniken sind je
und je die fortschrittlichsten aller Techniken gewesen und
haben den Gang der Dinge in Krieg und Frieden massgebend
beeinflusst. Umgekehrt haben die Kämpfe zwischen den
Völkern im ganzen historischen Raum das technische Schaffen
auf das stärkste befruchtet und gefördert. Neu und
kennzeichnend für unser Jahrhundert ist die beherrschende Stellung

der ganzen militärischen und zivilen Ingenieurtechnik
in Verbindung mit der naturwissenschaftlichen Forschung in
der kriegerischen Auseinandersetzung: Während einerseits
in zunehmendem Masse automatische und fernwirkende Waffen

ins Feld geführt werden und im Kämpfen der geschickte
Einsatz und das gewandte Handhaben komplizierter technischer

Apparaturen durch technische Spezialisten die
massgebende Rolle spielen, bilden sich anderseits mehr und mehr
neue, völlig andersartige Schwerpunkte des Geschehens.
Sie liegen in den Rohstoff- und Rohenergiequellen, in der
wissenschaftlichen Forschung und in der psychologischen
Beeinflussung der Massen. Mit dieser Entwicklung entgleitet
der Kampf der bewussten Führung durch die Kämpfenden; er
verliert die Bedeutung einer Auseinandersetzung mit den
Mächten im menschlichen Bereich, sondern wächst sich zu
einer Inflation durch die Gewalten des Uebermenschlichen und
Unmenschlichen aus.

b) Die wirtschaftliche Auseinandersetzung
Hier kämpft der Mensch gegen seinen Mitmenschen um

die Sicherstellung der Versorgung mit materiellen Gütern,
um Rohstofflager, Rohenergiequellen und Arbeitskräfte, um
Produktionsmöglichkeiten und Absatzgebiete sowie um die
freie Ausübung seiner wirtschaftlichen Aktivität. Er kämpft
gegen seine Konkurrenten, gegen die wirtschaftsfremden
Mächte im Staat und in der Gesellschaft (Verbände und
Gewerkschaften) und gegen die bewussten und unbewussten
wirtschaftsfeindlichen Haltungen des Einzelnen. Auch in
diesem Kampf ist wie im militärischen eine besorgniserregende

Verschiebung eingetreten: Während er früher offen, von Mann
zu Mann und unter dem vollen Einsatz von Arbeitskraft, Gut
und Ehre des einzelnen Unternehmers geführt wurde, stehen
sich heute unübersehbar grosse anonyme Kollektive gegenüber,

die einerseits über unerhörte Machtmittel verfügen, und
in denen anderseits die persönlichen Verantwortlichkeiten für
die massgebenden Entscheidungen weitgehend gelockert sind.
Die Auseinandersetzung mit dem Mitmenschen im wirtschaftlichen

Bereich, insbesondere auch in der Industrie und im
Baugewerbe, entgleitet dadurch zusehends der bewussten Führung

durch den von seiner Berufung erfüllten Menschen und
nimmt dämonische Formen an. Dementsprechend stehen hinter

diesem Kampf nicht nur die biologischen und menschlichen
Notwendigkeiten, sondern sehr viel egozentrischer Eigenwille,
nämlich persönlicher Anspruch auf Besitz, Bequemlichkeit und
Sicherheit, auf Geltung, Macht und Ehre. Es gehört, wie wir
sahen, zum Menschen, dass er durch diese egozentrische Stufe
hindurchgeht, und es liegt im Wesen der wirtschaftlichen
Auseinandersetzung, dass sich dieser Durchgangsprozess in ihr
vollzieht. Aber der Mensch muss über diese Stufe
hinauswachsen, und es darf nicht zu dem sinnwidrigen Zustand kommen,

in welchem die von Eigenwillen beherrschten Elemente,
nämlich die «Tüchtigen» und die «Erfolgreichen», die Führung

in den Händen haben und die Einsichtigen verdrängen.
Welch hervorragende Rolle das technische Schaffen und

das von Technikern Geschaffene in dieser Auseinandersetzung
spielten, braucht wohl kaum im einzelnen hervorgehoben zu
werden. Ich erinnere hier nur an die enormen Summen, die
für die wirtschaftliche Propaganda, für den Konkurrenzkampf,

für die Erhöhung des Ansehens, die Festigung des
kommerziellen Kredits und den Ausbau des rechtlichen
Schutzes verausgabt und welch hoher Anteil an Arbeitskräften,

insbesondere an hochwertigen geistigen Kräften, hierfür
eingesetzt werden.

c) Die Auseinandersetzung mit dem Nächsten
Das jahrzehntelange Zusammenleben mit dem Ehepartner,
mit Kindern und Verwandten, mit Vorgesetzten,

Arbeitskollegen und Untergebenen, mit Nachbarn und anderweitig
Verbundenen bedeutet in Wirklichkeit einen unmittelbaren,
alltäglichen Nahkampf, der die stärksten physischen und
psychischen Kräfte erfordert. Die technischen Mittel, die für
ihn eingesetzt werden, sind unabsehbar gross, zehren sie doch
einen beträchtlichen Teil des Volkseinkommens auf. Als
wohlanständige Bürger lehnen wir es zwar ab, hier von Kampf
zu sprechen; dennoch müssen wir es tun, wenn wir an die
hohen Zahlen der Ehescheidungen und die noch viel höheren
der gebrochenen und kranken Ehen denken, ferner an die
vielen Stellenwechsel in Handel und Industrie sowie an die
unabsehbaren Kosten infolge mangelhafter Zusammenarbeit,
innerer Reibungen, Eigensinn und Ehrgeiz. Aber auch da,
wo es nicht zum sichtbaren Kampf in den uns gewohnten
Formen kommt, ist dieses Wort am Platz; denn die
Auseinandersetzung mit dem Mitmenschen kann auf die Dauer
nicht umgangen, sondern muss, wenn die Zeit dafür gekommen

ist, auch offensiv geführt werden, damit es zur Krise
komme, durch die das Trennende bewusst wird und die
Werte, die in ihm enthalten sind, zu einer neuen Ganzheit
integriert werden können. Hier, im Kampf im persönlichen
Bereich, wird in besonderer Weise deutlich, dass es sich um
ein Umgestalten der Umwelt, also um ein technisches
Benehmen im eigentlichen Sinn des Wortes handelt, nämlich um
ein Umgestalten der Beziehungen zu den nächsten Mitmenschen

und, ira Zusammenhang damit, um ein Umgestalten der
eigener Person im Sinne einer Lösung wesensfremder oder
nicht mehr zeitgemässer Bindungen und Haltungen sowie
eines Uebertragens der hierdurch freiwerdenden Energien auf
die Lösung der menschlichen Aufgaben, die uns ganz persönlich

zukommen. Die Technik, die hierfür in Frage kommt, wäre
eigentlich die Seelsorge am einzelnen Menschen. Für sie
müssen aber die psychologischen Voraussetzungen in
mühsamer, langer Einzelarbeit meist erst geschaffen werden3).
d) Der Kampf um das eigene Werk

Die Biographien grosser Männer geben ein erschütterndes
Bild des Kampfes um die Verwirklichung des Werkes, zu der

3) Vgl. hierzu: Theodor Bovet: Lebendige Seelsorge, Bern 1952,
Paul Haupt; Theodor Bovet: Der Mensch und seine Ordnung, 5 Bände;
Bespr. in SBZ 1952, Nr. 1, 2 und 4. Igor A. Caruso: Psychoanalyse
und Synthese der Existenz, Wien 1952, Verlag Herder,



r>. Juni 1954 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 337

sich diese Auserwählten berufen fühlten4). Es ist der
Kampf gegen Unverstand, Neid, Missgunst, Kleinglaube, Enge.
Voreingenommenheit der Mitmenschen, ferner auch der Kampf
um die erforderlichen materiellen Mittel und schliesslich der
Kampf gegen Zweifel, Anfechtungen und Dunkelheiten, die in
der eigenen Seele hochsteigen. Im gleichen Kampf steht aber
auch eine unabsehbar grosse Schar von Unbekannten aus allen
Schichten in Industrie und Gewerbe, die treu ihr unbekanntes
Werk schaffen. Auf was es hier ankommt, ist, zu erkennen,
dass hinter allen diesen Werken Menschen stehen, die, in dem
sie ihr Werk schaffen, sich selber herstellen, dass also der
Kampf um das eigene Werk immer auch ein Kampf um die
Selbstwerdung ist, ja dass das Werk, das der Mensch schafft
und um das er gegen Neid, Hass und Unverstand seiner
Mitmenschen kämpft, nur Sinn, Wert und Glanz hat, insofern es
lebendiger Zeuge der Selbstwerdung ist, die er an sich selber
vollzieht. Ob es sich dabei um eine Kathedrale, um ein
philosophisches System, eine physikalische Theorie, eine
Symphonie, ein Bergwerk, einen landwirtschaftlichen Betrieb,
einen neuen Motor oder um den Aufbau einer Produktionskette

handelt, ist Sache der persönlichen Berufung, steht aber
grundsätzlich auf der selben Linie.

Im Kampf, den der Mensch gegen seinen Mitmenschen
auf den genannten vier Feldern führt, ist «die Technik»
nicht nur in höchstem Mass beteiligt, sondern sie gilt auch
im öffentlichen Urteil weit herum als die grosse Sünderin,
die an allem Kampf und am Unheil, das er anrichtet, schuld
ist. Dieses Urteil bedarf einer Richtigstellung. Schuld kann
nur einer Person, nämlich dem Techniker, nicht der Personifikation

eines dem Menschen wesensgemäss zukommenden
Benehmens zugesprochen werden. Techniker sind wir alle,
insofern wir wirklich Menschen sind. Schuldig sind wir
insofern, als wir nicht wissen, was Menschsein heisst, und
infolge dieses Nichtwissens uns nicht als Techniker benehmen.
Wir sind aber nicht daran schuldig, dass wir gegen unsere
Mitmenschen kämpfen, denn diesen Kampf müssen wir
führen, um Mensch zu sein; sondern schuldig sind wir daran,
dass wir den Kampf nicht am rechten Ort, nämlich im
menschlichen Bereich führen, sondern ihn verdrängen,
wodurch er die dämonischen Formen annimmt, die unserem
Jahrhundert ein so furchtbares Antlitz geben.

Dass wir der Auseinandersetzung, die sich im Kampf
vollzieht, ausweichen, ist Symptom einer krankhaften Haltung,
die wir ebenfalls berichtigen müssen: Als moderne Abendländer

erleben wir den Kampf nur in seinem negativen Aspekt;
wir sehen in ihm nur sinnloses Zerstören, Durchbruch der
Bestie und deren Einbruch in den Bereich des Menschlichen,
was alles im Gegensatz steht zu dem sinnvollen Aufbau, den
wir bewusst zu verwirklichen suchen. Das folgt daraus, dass
wir alles nur in der Ebene des rationalen Denkens sehen. Aus
dem selben Grund glauben wir, der Kampf liesse sich durch
vernünftiges Handeln vermeiden. Der Völkerbund ist ein
Beispiel für solchen Glauben. Aber die nachfolgenden Geschehnisse

bezeugen, dass dieser Glaube auf falschen
Voraussetzungen beruht: Wahrer Friede kam nicht zustande, trotz
aufrichtigem Friedenswillen, trotz allen technischen
Hilfsmitteln, die dafür mobilisiert werden, trotz hohem allgemeinem

Bildungsstand und trotz den guten Verhältnissen in
wirtschaftlicher, sozialer und rechtlicher Beziehung, in denen wir
im Westen leben. Vielmehr beherrscht uns zunehmende Angst
vor dem Krieg, die uns ganz gegen unseren Willen veranlasst,

stets massivere Massnahmen zu treffen, um den Krieg
noch in letzter Stunde zu verhindern, und zugleich, um ihn
mit Erfolg zu bestehen.

Vielleicht dient es dem bessern Verständnis der tatsächlichen

Zusammenhänge, wenn wir den sichtbaren Kampf
zunächst als das Schlussglied einer Kausalkette ansehen,
deren Anfang in den seelischen Konflikten liegt, die einzelne
Menschen oder Gruppen von Menschen nicht gelöst haben, ja
deren sie sich meist gar nicht bewusst geworden sind. Die
Massnahmen, die auf politischem, wirtschaftlichem, sozialem,
gesellschaftlichem Gebiet zum Herbeiführen und Sichern des
Friedens getroffen werden, gelten meist nur den vorletzten
Gliedern dieser Kette. Es ist einleuchtend, dass mit ihnen
die seelischen Konflikte nicht gelöst werden, die den Kampf

*) Elmar Brugg: Spiessburger gegen Genie, Baden 1952, Gyr-Ver-
lag; Bespr. in SBZ 1958, Nr. 26.

verursachen, sondern dass eine Lösung nur zu erwarten ist,
wenn man die Kette bis zu ihrem Anfang zurückverfolgt.
Dabei ergibt sich historisch, dass sich das negative, heute im
Abendland verbreitete Urteil über den Kampf erst in den
letzten Dezennien des letzten Jahrhunderts unter dem
Einfluss des technischen Aufschwunges, im Genüsse einer
verhältnismässig langen Friedensperiode und als Folge der
geistigen Umwandlungen durch Humanismus, Aufklärung und
Naturphilosophie gebildet hatte, während man hierüber zu
allen früheren Zeiten, und in andern Teilen der Welt auch
heute noch, anders, nämlich durchaus positiv, über den
Kampf dachte. Diese Feststellung dürfte uns zeigen, dass
dem Kampf tiefere Ursachen, eigentliche menschliche
Notwendigkeiten zugrunde liegen. Tatsächlich sind in neuester
Zeit verschiedene Psychologen durch die Analyse der
seelischen Konflikte moderner Menschen zum selben Ergebnis
gekommen. Sie geben uns aber auch Aufschluss über die
Zusammenhänge, die uns hier interessieren und von denen das
Folgende angeführt sei:

Wir sprachen oben von der biologischen und der
egozentrischen Entwicklungsstufe sowie von der Notwendigkeit,
diese Stufen voll durchzuleben. Damit sich auf der Egostufe
das Bewusstsein, dass ich bin, festigen, entwickeln und
erweitern kann, muss ich es gegen alle diese Entwicklung
hemmenden Einflüsse verteidigen. Das bedeutet den persönlichen
Einsatz im Kampf gegen alle Gleichschaltung, alle Abwertung

der Person, alle Beeinträchtigung der mir zukommenden
Entscheidungsfreiheit, Verantwortlichkeit und Würde. Nur
indem ich. diesen Kampf aufnehme und bewusst führe, kann
ich die Triebenergien, die in mir wirksam sind, wahrhaft
menschlichen Aufgaben dienstbar machen und damit das
Programm meiner Selbstwerdung erfüllen. Weiche ich diesem
Kampf aus, so bleibe ich auf Infantilen Stufen stehen, und
die Triebenergien verwandeln sich mangels bewusster Führung

in autonome Gewalten, die mich zu ihrem Spielball
machen. Der Kampf ist also eine persönliche Notwendigkeit
zum Bewusstmachen und Transzendieren der Triebenergien.

Was hier vom einzelnen Menschen gesagt wurde, gilt
sinngemäss für alle menschlichen Gesamtheiten. So sagt
Jakob Burckhardt °) : «Absolut nur im Kampf, und zwar nicht
nur in der gedruckten Polemik, entwickelt sich das ganze,
volle Leben, das aus Religionsstreitigkeiten kommen muss;
nur durch ihn, und zwar in allen Zeiten und Fragen der
Weltgeschichte, erfährt der Mensch, was er eigentlich will
und kann.» Jede Gesamtheit muss den Kampf aufnehmen, um
ihre Unabhängigkeit auf allen für sie lebenswichtigen
Gebieten herzustellen und zu behaupten; denn nur so kann sie
den Auftrag erfüllen, zu dem sie da ist. Nur durch diesen
Kampf wird ihr bewusst,. wie dieser Auftrag konkret für sie
lautet, und zwar nicht einmalig und endgültig, sondern durch
immer wieder neues Hindurchleben und Sich-Hindurchkämp-
fen durch verschiedene Entwicklungsstufen. In diesem
Zusammenhang muss vom Kampf als von einer soziologischen
Notwendigkeit gesprochen werden.

Es gibt aber noch eine dritte, nämlich eine psychologische

Notwendigkeit des Kämpfens. Der primitive sowie auch
der in seiner psychischen Entwicklung zurückgebliebene
Mensch vermag die Konflikte in seiner Seele nicht zu
bewältigen. Sein Unbewusstes verlegt daher ihre Ursachen in
andere Menschen, vor allem in solche, die sich durch ihre
besondere Art dazu eignen. Der Psychologe bezeichnet diesen
Prozess als Projektion. Der Projektionsträger ist der Feind.
Der Kampf mit dem Feind ist die primitive Form der
Auseinandersetzung mit den eigenen Konflikten. Solche Projektionen

vollziehen sich nicht nur im persönlichen Bereich, der
beim Primitiven ohnehin nur schwach entwickelt 1st, sondern
vor allem auch im kollektiven Bereich. Das Reif-Werden, das
heisst der Uebergang vom Primitiven zum Kulturmenschen,
besteht nun hauptsächlich darin, dass ich den projizierten
Konflikt als meinen persönlichen Konflikt erkenne und mich
mit ihm als mit meiner persönlichen Sache auseinandersetze,
worauf dann der Feind seine Funktion als Projektionsträger
verliert, und ich ihn als meinen Mitmenschen annehmen und
lieben kann. Dieser Relfeprozess erfasst den ganzen
Menschen, nicht nur mein bewusstes Ego. Er vollzieht sich nur
aus grösster seelischer Spannung, aus tiefster innerer Not
heraus und gegen stärkste Innere Widerstände. Daher ist es
ein Kampf, und zwar ein Kampf, der mit letzter Kraft durch-

«) Weltgeschichtliche Betrachtungen, Bern 1941, Hallwag.



338 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 72. Jahre-aner Nr. 23

gefochten wird, bei dem es tatsächlich um Leben und Tod
geht; daher bedarf er einer äussern Entsprechung, nämlich
des Kampfes mit einem äussern Feind, in dem die Not kon-
kret erlebt und nicht nur theoretisch gedacht wird. Aber es

bedarf dazu eines offenen, ritterlichen, menschlichen Kampfes,

wie er z. B. im mittelalterlichen Turnier, im Duell, in
gewissem Sinne auch in den Freiheitsschlachten der alten
Griechen und der alten Eidgenossen zum Ausdruck kam.

Man wird gegen die hier entwickelte Auffassung des

Kampfes als persönliche, soziologische und pSJchologische
Notwendigkeit einwenden, ein solcher Kampf, der ja zunächst
immer gegen Mitmenschen geführt WOTden muss, sei das

Gegenteil von Diebe und vertrage sich nicht mit der Nachfolge

Christi. Dem ist zu entgegnen, dass Liebe nicht ein
Gut ist, das wir nach unserem guten oder bösen Willen
austeilen oder zurückbehalten können; vielmehr ist sie die reife
Frucht eines langen, treu und tapfer durch alle
Entwicklungsstufen hindurchgefochtenen Kampfes um die Selbstwerdung,

und sie wird uns nicht zuteil, wenn wir diesem Kampf
und der Not, in die er uns versetzt, ausweichen. Der gute
Kampf des Glaubens, den zu führen Paulus nicht müde wurde,
seine Brüder und Gemeinden zu ermahnen, ist nicht das

Gegenteil der andern, primitiveren Kampfarten; vielmehr
kann er nur geführt werden, nachdem der Mensch durch die
Auseinandersetzungen mit seinen äusseren und inneren Feinden

gelernt hat, sein Selbst zu finden.

3. Vom Kampf um Erkenntnis

Von ganz anderer Art ist der Kampf um Erkenntnis.
Diesen Kampf führt der Mensch aus einer iratwendigkeit, die
ebenso urtümlich aus der Tiefe seiner Seele emporsteigt, wie
die andern bisher betrachteten menschlichen Notwendigkeiten.

Er führt ihn, um zu erkennen, was ist; um die Wahrheit

zu schauen.

Hier stellt sich die inhaltschwere Frage: «Was ist Wahrheit?»

Der Abendländer setzt im allgemeinen die Wahrheit
dem Ergebnis der wissenschaftlichen Forschung gleich.
Insbesondere gilt für uns als naturwissenschaftliche Wahrheit
das, was uns die Natur im Experiment erkennen lässt. Diese
Interpretation bleibt im Bereich des Messbaren, Beweisbaren,
rational Fassbaren, also im Bereich der Wissenschaft in der
engen, heute üblichen Bedeutung. Dieser Bereich muss nach
zwei Seiten erweitert werden.

Das wissenschaftliche Erkennen wird heute vielfach in
Gegensatz zum technischen Gestalten gesetzt und als etwas
der «reinen Wahrheit» Dienendes und daher «Höheres» gegen
das zweckgebundene und daher minderwertige Schaffen der
Techniker abgegrenzt. Diese Unterscheidung und Abgrenzung

widerspricht sowohl dem Wesen des Menschen als auch
seinem tatsächlichen Benehmen als Forschender und als
Gestaltender. Denn in Wirklichkeit bestehen die engsten
gegenseitigen Beziehungen zwischen Wissenschaftern aller Fakultäten

und Technikern in der Industrie und auf Bauplätzen,
und zwar einerseits dadurch, dass sie bei der Bearbeitung
gemeinsamer Probleme gegenseitig aufeinander angewiesen
sind, und anderseits einander aufs stärkste beeinflussen, be¬

fruchten und fördern«). Als ein Beispiel für viele sei hier
die kernphysikalische Forschung angeführt, die ohne die
intensive Mitarbeit der Industrie nicht möglich wäre. Ihre
Ergebnisse wirken sich nicht nur in den verschiedensten Zweigen

der Industrie aus, sondern haben auch in der Medizin und
in der Philosophie zu grundlegenden Neuerungen geführt.
Dieses Verhalten entspricht durchaus der wesensgemässen
Zusammengehörigkeit; denn alles wissenschaftliche Forschen
hat das Wenden spezifisch menschlicher Nöte zum Ziel und
zwar ein Wenden durch Aufrichten geistiger Konstruktionen,
Theorien und Weltanschauungen, also durch Herausarbeiten
spezifisch menschlicher Profile. Daher ist es wesensgemäss
Technik. Erkennen und Gestalten sind einander zugehörige
Funktionen einer einheitlichen geistigen Haltung und können
nur aus dieser Einheit heraus sinnvoll, fruchtbar, wahrhaft
menschlich sein.

Der Erweiterung unserer Vorstellung über das Wesen
des wissenschaftlichen Forschehs in den Bereich des
technischen Gestaltens entspricht eine Erweiterung in den
Bereich der Erkenntnis der Wahrheit. Die Erkenntnis, um die
es hier geht, ist nicht nur das Ergebnis rationalen Denkens
und Experimentierens, sondern das innern Erlebens. Ja, diese
erlebte Erkenntnis, an der der ganze Mensch beteiligt ist, die
sich also nicht nur auf sein bewusstes Denken stützt, führt
erst zur eigentlichen Wahrheit, während das rationale Denken

eine Erkenntnis vermittelt, die mehr nur als «Vor-Wahrheit»

oder «Wahrheitsprojektion» zu bezeichnen wäre.
Im Bereich des wissenschaftlichen Forschens ergibt sich

eine eigentümliche Spannung: Einereits ist der Forscher
zu strenger Sachlichkeit gehalten, und er muss sich durch
dauernde Kontrollen verschiedenster Art vergewissern, dass
keine subjektiven Momente die Objektivität seiner
Feststellungen und Schlüsse stören. Anderseits ist er durch das
aufs tiefste ergriffen und bewegt, was er als Mensch bei
seiner Tätigkeit erlebt. Denn wie der Techniker den Kampf
um sein Werk, so erlebt der Forscher den Kampf um die
Erkenntnis als ein bewegtes, tiefgreifendes Geschehen. Einerseits

ist es der Kampf selber, der so viel Mut und Ausdauer,
Kühnheit und Geduld, Hingabe und Opferbereitschaft
erfordert, und anderseits ist es das Ergebnis dieses Kampfes,
die gewonnene Erkenntnis, von der eine geheimnisvolle Macht
und Grösse ausgeht. Beides versetzt den Forscher in Staunen
und in ehrfurchtsvolle Ergriffenheit. Ja, es kann geschehen,
dass er in der Begegnung mit seinem Objekt und mit dem,
was er an ihm erkannt hat, zugleich die Begegnung mit einer
Seinskategorie erlebt, die seinem eigenen Wesen gemäss ist.
Wir stossen hier wieder auf ein uraltes Menschheitsproblem,
nämlich auf das Problem, das sich aus der Begegnung mit
sich selbst in der eigenen Tätigkeit ergibt, und mit dem auch
wir moderne Menschen uns in unserer Art auseinandersetzen
müssen. Dass wir das tun, ist für uns im Grunde eine
religiöse Notwendigkeit. Wenn wir es tun, gewinnen wir
Einblick und Zutritt zum Reich der im eigentlichen Sinn
geistigen Wahrheiten, jener Wahrheiten, die auf die eine Wahrheit

zurückgehen, vor die sich Pilatus gestellt sah (Joh. 18, 38).
Schluss folgt

8) Vergi. Prof. Dr. D. Brinkmann: Technik und Naturwissenschaft.
SBZ 1954, Nr. 1.

Bestimmung des Trägheitsmoments von Ringkörpern
Von Dr.-Ing. O. Martin, Zürich

DK 531.231

Im Maschinenbau spielen Beschleunigungen an ring-,
Scheiben- oder walzenförmigen Körpern um ihre Drehaxe eine
grosse Rolle. Zur Ermittlung der dabei auftretenden
Drehmomente müssen die Trägheitsmomente dieser Körper
bekannt sein. Diese ermittelt man nach der Gleichung:

I fr3 dm fr* g
dv 2nfr b dr

Um für Rotationskörper mit beliebiger Querschnittsfläche

zu einem leicht benutzbaren graphischen Verfahren
zu gelangen, formt man den Integranten um und gelangt zu:

2« VMS) \bd (r«)
9 J S

Zur planimetrischen Bestimmung des Integrals zeichnet

man aus der gegebenen Querschnittsfläche F f b d r eine
abgeleitete Fläche Flv f b d (H), indem man alle Ordinaten

r durch eine Variable 9 r/R ausdrückt und im Verhältnis
9" 1

: R verzerrt (vgl. Bild 1). Dann ist

f-R <?=)

Bild 1


	Betrachtungen über die Technik II: menschliche Notwendigkeiten und ihnen antwortende Techniken

