
Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 72 (1954)

Heft: 16

Artikel: Betrachtungen über die Technik I: Technik als Antwort des Menschen
auf die Not seines In-der-Welt-Seins

Autor: Ostertag, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-61174

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-61174
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


17. April 1954 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 223

Es geht heute nicht darum, die Form des protestantischen
oder des reformierten Kirchenbaues zu finden. Auch stellt
sich die Aufgabe nicht als abstraktes Formproblem. Die
Auseinandersetzung gilt nicht beliebten Alternativen von der
Art, ob der Rundbau oder das Langhaus richtig sei', oder
etwa die zurückhaltende Formensprache eines biedermeierlichen

Klassizismus richtiger als eine laute Zeitgemässheit.
Es geht um die Auseinandersetzung mit dem Raum. Wir
stehen vor der Frage, wo unser eigener Standort ist. Es geht
darum, dass die heutige Raumsicht jedenfalls nicht den
Anspruch auf absolute Gültigkeit erheben kann. Die Ausgangsbasis

ist bestimmt durch die Sicht, welche auf die Romantik
zurückgeht. Die nächste Frage lautet dann, ob diese Sicht
unserem. Verständnis der Liturgie noch adäquat ist, ob sich
allenfalls eine Wandlung des Sehens anbahnt. Ist der
grundsätzlich ausserhalb befindliche, distanzierte Standort heute
noch haltbar? Wir müssen uns dieser Fragestellung bewusst
sein, bevor sich die Diskussion den Problemen der Gestaltung
zuwendet, die ja Aussage ist eben über unser Erleben der
IAturgie. Die Auseinandersetzung mit dem Raum ist so die
Voraussetzung dazu, dass unser Bemühen um die Form eine
Richtung nimmt und einhält, sich nicht in einer Bewegung
im Kreise verliert.

Die Kirche ist nicht das Bild einer Kirche. Sie ist der
Ort des Handelns, des gottesdienstlichen Handelns, welches
das Hören ist, das Hören des Wortes Gottes (K. Barth). Es
geht also nicht darum, gefühlsmässig eine Kirchlichkeit zu
eskontieren, vielmehr darum, Raum zu schaffen für die
personale Sammlung. — Die Formierung der Versammlung, die
Sicht- und Akustikverhältnisse, der Bewegungsraum sind die
primären Faktoren der Gestaltung. Die Predigtkirche wird
wieder zum Gemeindehaus. — Hieher gehört die Erwähnung
des für die Situation bezeichnenden Problems der Zweiheit
von Kirche und «Gemeindehaus» in der Zuspitzung, welche es
in der Schweiz erfahren hat.

Es ergeben sich die drei Gruppen von Fragen:
A. Allgemeine Gesichtspunkte

1. Die Kirche ist der Raum der Liturgie, des öffentlichen
Dienstes, also des im engeren Sinne verstandenen
Gottesdienstes.

2. Liturgie und Raum sind in Uebereinstimmung zu brin¬

gen, so dass diese Formen als Identität verstanden werden.
«Der Raum ist die Sichtbarmachung des Bekenntnisses»
(Arch. Prof. O. Bartning).

3. Träger des Gottesdienstes ist der Einzelne als Glied
der zu erbauenden Gemeinde der Kirche. Ausdruck der
dialogischen Struktur der Liturgie ist die zentrische Struktur
des Raums.
B. Strukturelle Elemente

1. Ist die Versammlung longitudinal, von hinten nach
vorn, oder ist sie auf die Mitte gerichtet?

Ist sie kompakt zusammengefasst, oder ist sie gegliedert,
in Gruppierungen zusammengefasst

Wird die Versammlung mit einer Wand bzw. einem «Chor»
konfrontiert, oder sind die einzelnen Gruppierungen einander
zugewendet

2. Ist die Kanzel losgelöst der Versammlung gegenübergestellt,

oder ist sie einbezogen in die Ordnung des Gestühls
3. Befindet sich der Tisch in überhöhter Lage ausserhalb,

vorne auf einem frontalen Podium, oder im Zentrum, auf dem
Boden der Versammlung
C. Besondere Dispositionen

Innerhalb der Grenzen, welche die Bindung an die
spezifische Problematik der Zeit auferlegt, hat sich die
Gestaltung nach den im Einzelfall immer wieder andersartigen
Verhältnissen zu richten, sie ist jedesmal neu. Es sei lediglich
erwähnt, dass diese Fragestellung gerade auch im Hinblick
auf das Problem der Instandstellung bestehender Kirchenbauten

der Abklärung bedarf. Es lassen sich keine Regeln
aufstellen. Die Lösungen sind nicht normativ, sie dürfen es
nicht sein. Sie sind abhängig von örtlichen Ueberlieferungen,
von landschaftlichen, topographischen, städtebaulichen
Gegebenheiten von wirtschaftlichen Voraussetzungen, von
Vorliebe und Geschmack der Gemeinde oder gar des Architekten

Solche Möglichkeiten der jeweiligen Wahl sind:
das Langhaus wie auch der Rundbau,
das Langhaus mit wie auch das Langhaus ohne apsidiale

Ausbuchtung («Chor»),
die symmetrische wie auch die asymmetrische Anlage,
die Galerie wie auch der Verzicht auf die Galerie,
der Turm wie auch der Verzicht auf den Turm...
Adresse des Verfassers: Arch. Otto H. Senn, St. Johannsvorstadt 17, Basel

Betrachtungen über die Technik I Von Ing. A. Ostertag, Zürich DK 130.2:62

Technik als Antwort des Menschen auf die Not seines In-der-Welt-Seins
1. Einleitung

«Eines der Themen, das man in den nächsten Jahren
besonders lebhaft diskutieren wird, ist das vom Sinn, von den
Vorteilen, Schäden und Grenzen der Technik. Ich war immer
der Meinung, dass es die Mission des Schriftstellers sei, in
Voraussicht für seine Leser zu erkennen, was Jahre später
Problem sein wird, und ihnen beizeiten, das heisst ehe die
Debatte entsteht, klare Ideen über die Streitfragen zu
verschaffen, so dass sie in das Getöse des Kampfes mit dem
heiteren Geiste dessen eintreten, der ihn im Prinzip schon
entschieden hat. Schon seit langem erhofft der abendländische
Mensch nichts von der Literatur, ob er sich nun darüber
Rechenschaft gibt oder nicht, und hungert und dürstet wieder
nach klaren deutlichen Ideen über die Dinge».

Mit diesen Sätzen beginnt José Ortega y Gasset seine
Betrachtungen über die Technik1). Er spricht mit ihnen uns
Ingenieure und Architekten, die wir alle In dieser Weise
hungern und dürsten, ganz persönlich an: «Mögen daher die
Techniker erkennen, dass es, um Techniker zu sein, nicht
genügt, Techniker zu sein. Während sie sich mit ihren besonderen

Aufgaben beschäftigen, zieht die Geschichte ihnen den
Boden unter den Füssen fort. Man muss wachsam sein und
aus seinem eigenen Kreis hinaustreten: die Landschaft des
Lebens erspähen, das immer total ist. Die höchste Fähigkeit,
zu leben, verbürgt nicht irgend ein Amt oder eine Wissenschaft,

sie ist die Gesamtheit aller Berufe und aller
Wissenschaften und vieler anderer Dinge mehr. Es ist die alles
umfassende Vorsicht. Das menschliche Leben und alles in ihm
ist ein beständiges und absolutes Wagnis.»

1 Meditaeión de la tècnica, Buenos Aires 1939. Autorisierte Ueber-
setzung von Professor Dr. Fritz Schalte, Stuttgart 1949, Deutsche
Verlagsanstalt.

Was Ortega voraussah, ist eingetreten: Der technische
Fortschritt ist Problem geworden: Er gilt weitherum nicht
mehr als eindeutig erstrebenswert. Das Vertrauen in ihn ist
erschüttert. Der Glaube, er befreie uns von der Not unseres
In-der-Welt-Seins, ist in Frage gestellt. Man wird gewahr,
dass der Wohlstand, den er gebracht hat, nicht die Lösung der
Probleme ist, die uns bedrücken. Zugleich muss festgestellt
werden, dass die Technik, die der Mensch aufgebaut hat, dass
sie ihm diene, in massgebenden Bereichen nicht mehr unter
seiner Herrschaft steht, dass der Techniker und mit ihm der
moderne Mensch den Boden unter seinen Füssen tatsächlich
verloren hat. Es sind die anonymen Mächte der Wirtschaft,
der Finanz und der Politik, die sich die massgebenden
Handlungsvollmachten angeeignet haben, bei denen die grossen
Entscheidungen fallen; nämlich die Entscheidungen über den
Einsatz der ungeheuren Machtmittel, die aus der Fülle des
technisch Geschaffenen, aus den Produktionsanlagen und aus
den zugehörigen Belegschaften bestehen; weiter die Entscheidungen

über Richtung und Intensität der wissenschaftlichen
und technischen Forschung und Entwicklung sowie schliesslich

die Entscheidungen über das Spiel der wirtschaftlichen
und politischen Machtpositionen und damit über Krieg und
Frieden. Gewiss, es sind Menschen, die diese Entscheidungen
treffen, führende Grössen Ihres Faches, beseelt von bestem
Wollen und getragen von der Grösse der ihnen gestellten
Aufgabe. Aber ihr Entscheiden ist im eigentlichen Sinn nicht
frei: Es entspricht nicht ihrem wahren Inneren Wesen,
sondern ist beeinflusst durch die Wirksamkeit der inneren und
äusseren Mächte, von denen sie, wie wir alle, abhängen. In.
diesem Entscheiden zählt der Mensch nicht voll als Mensch,
sondern allzu oft nur als Leistungssubjekt und als einer, der
sich soziale Gegenleistungen zu fordern berechtigt fühlt. Es
ist entscheidend wichtig, zu erkennen, dass das nicht der



224 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 72. Jahrgang Nr. 16

Fehler der führenden Männer oder der geltenden
Gesellschaftsordnung ist, sondern als die notwendige Folge des

tragischen Geschicks hingenommen werden muss, das darin
besteht, dass uns eine gültige, mit der Kraft einer Glaubens-
gewissheit in uns wirkende Antwort auf die Frage: «Was
ist der Mensch?» fehlt.

Weil wir diese zentrale Frage unbeantwortet lassen, ist
all unser Bauen und Produzieren in Frage gestellt, und zwar
nicht durch die schwache Stimme einiger Kritiker, sondern
durch die massive Sprache von Arbeitskonflikten, Wirtschaftskrisen

und Weltkriegen. Deshalb stehen wir auch als
Menschen bewusst und unbewusst im Kampf um unser Menschsein.

Aber wir treten in diesen Kampf nicht «mit dem
heiteren Geiste dessen ein, der ihn im Prinzip schon entschieden
hat», sondern wir sehen gezwungen, angstvoll und ratlos
einer düsteren Zukunft entgegen; denn es fehlen uns klare
Ideen über die Fragen, die uns unser modernes Leben stellt.
Da dies grundsätzlich auch Fragen über unsere technische
Berufsarbeit sind, dürfte eine Besinnung über sie an dieser
Stelle wohl am Platze sein.

2. Ueber die Entscheidungsfreiheit
Die besondere Schwierigkeit, die uns die Auseinandersetzung

mit der Frage: «Was ist der Mensch?» bereitet,
besteht darin, dass wir seit dem 16. Jahrhundert in zunehmendem

Masse und in immer weiteren Schichten des Volkes
naturwissenschaftlich denken, das heisst vorzugsweise ausserhalb

von uns liegende Dinge — das können auch unsere Leiber,

die Funktionen und Erzeugnisse unseres Geistes, ja
unsere Seelen sein — zum Gegenstand unserer objektiven
Betrachtung machen, unsere Feststellungen in ein rationales
System einordnen, sie zueinander in Beziehung bringen und
auf einfache, begreifbare Elementarstrukturen zurückführen.
Mit diesen wissenschaftlichen Methoden, von denen wir
überzeugt sind, dass nur sie uns ein gesichertes Wissen über das
zu vermitteln vermögen, was ist, erreichen wir aber den Men-
chen nicht. Denn er ist seinem Wesen nach nicht Objekt,
Ding, Umwelt, Natur, sondern ihr völliger Gegensatz. Wohl
gehört das, was am Menschen wissenschaftlich erforschbar
ist, auch zu ihm, aber es ist Zubehör, Gerüst, Hülle, es macht
nicht sein Wesen aus. Dieses ist von anderer Dimension,
gehört einer andern Kategorie des Seins an und kann daher
nicht mit den Kategorien des rationalen Denkens erfasst,
sondern muss mit derjenigen der Ganzheit erlebt werden.

So müssen wir denn in dieses geheimnisvolle unfassbare
Reich der Ganzheit hineintreten, um von daher zu erfahren,
was menschliches Leben ist! Um deutlicher zu machen, was
damit gemeint ist, nenne ich einige Worte, die als Inhalte
dieses Reiches aufgefasst werden können: Freiheit und
Verantwortung, Erkenntnis und Gewissheit, Schönheit und Wahrheit,

Glaube und Liebe. Wenn wir diese Worte überdenken
und sie mit persönlich Erlebtem in Beziehung setzen, so
spüren wir, dass etwas in uns anklingt, das einem inneren,
persönlichen, letztlich gültigen und verpflichtenden Bereich
angehört. Ideen werden in uns wirksam und Symbole
gewinnen für uns Bedeutung, die vom Bestehen einer andern
Wirklichkeit zeugen, als die Wirklichkeit der äussern, sinnlich

fassbaren Dinge ist, nämlich von einer Wirklichkeit von
unverrückbaren, endgültigen, letzten, absoluten Werten.

Diese Werte stehen in sonderbaren Verhältnissen der
Entsprechung zu den wandelbaren, vorläufigen, vergänglichen

und relativen Inhalten im'Bereiche des Fassbaren. Das
Bild vom Gegenstand und seinen Projektionen in Grundriss
und Aufriss oder von der menschlichen Gestalt und ihrem
Schatten drängt sich hier auf. Fassbar und damit Gegenstand

der Wissenschaft, der Technik, der Wirtschaft und der
Politik sind stets nur Projektionen oder Schatten. Sie sind
«zweidimensional», wie die Bilder Im Kino. Die wahre
Wirklichkeit ist von höherer Dimension. Um zu Ihr zu kommen,
muss das Fassbare integriert werden. Das ist sein Sinn und
dazu ist es da, dass wir es integrieren, dadurch wahre
Wirklichkeit In uns aufbauen und so Menschen werden.

Ich schränke jetzt den Kreis unserer Betrachtung ein,
indem ich nur die eine Idee der Freiheit, und von dieser
wiederum nur den einen Teilaspekt der Entscheidungsfreiheit
betrachte. Diese erleben wir als Synthese der folgenden drei
Funktionen: 1. als geistige Durchdringung der konkreten
Lage, in der ich mich befinde, mit dem Zweck, die starren
Gegebenheiten, mit der sie auf mich drückt, in Möglichkeiten für
mein Benehmen ihr gegenüber aufzulösen; 2. als die eindeu¬

tige Entscheidung für ein bestimmtes Benehmen unter ebenso

eindeutigem Verzicht auf die andern möglichen Benehmensweisen;

3. als den Vollzug des gefassten Entschlusses. Das
klingt alles sehr einfach und selbstverständlich. Aber der
Verwirklichung stellen sich im konkreten Einzelfall so
ausserordentliche Widerstände entgegen, dass sie nur selten und
nie ganz vollzogen wird. Das liegt wohl an der Ueber-
schätzung der uns zustehenden Kräfte und an der
Unterschätzung dessen, was Entscheidungsfreiheit ist: Wir meinen,
wir wüssten, was wir wollen und was uns zusteht, und wir
verfügten über die Kräfte, das Gewollte zu vollbringen. Das
trifft nun aber nicht zu. Denn einerseits ist Entscheidungsfreiheit

ein Element jener unfassbaren inneren Wirklichkeit,
in der allein wahres Leben sein kann. Sie ist also nicht
Projektion oder Schatten, und untersteht daher nicht unserem
bewussten Willen; sondern sie ist eine Gabe des Schöpfers,
durch deren Ausübung wir erst zu Menschen werden. Anderseits

ist sie aber auch Aufgabe, nämlich die Aufgabe, in
jedem konkreten Fall die richtige, meinem wahren Wesen
entsprechende Entscheidung zu treffen und dadurch das
konkret herzustellen, was ich im Grunde bin.

Damit ich diese Aufgabe lösen kann, muss ich drei
Voraussetzungen erfüllen, nämlich: 1. Ich muss mir Musse zur
Besinnung verschaffen. 2. Ich muss erkennen, weis meinem
Wesen gemäss ist, wer ich im Grunde bin und welche
Möglichkeiten des Benehmens mir die jeweilige konkrete Lage
bietet, in der ich mich befinde. 3. Ich muss in einer absolut
vertrauensvollen Ich-Du-Beziehung zu einer übergeordneten
Instanz stehen, vor der ich über die getroffene Entscheidung
und deren Vollzug Rechenschaft ablegen kann. Diese drei
Voraussetzungen sind nicht getrennte Traktanden, die
nacheinander zu erledigen wären, um dadurch gewissermassen
die Berechtigung zum Treffen von Entscheidungen zu
erlangen; vielmehr sind sie alle in die Ganzheit des' Lebens
hineingenommen und bilden mit-ihm eine Einheit. Das wird
deutlich, wenn wir die Frage nach der übergeordneten
Instanz weiter verfolgen.

Für das Kind sind es die Eltern, später auch Lehrer,
Pfarrer, berufliche oder militärische Vorgesetzte. Das
Erwachsenwerden besteht nun aber massgebend gerade darin,
dass die Beziehungen zu diesen dem Kind übergeordneten
Menschen in solche zwischen menschlich Gleichgestellten
umgewandelt werden. Dieser Prozess gelingt nicht nur durch
Ablösung, sondern vor allem durch Uebertragung der
ursprünglichen Beziehungen zu den vorgesetzten Menschen auf
eine andere, höhere Instanz, die über alle Vertrauenskrisen
erhaben ist und an die ich somit vorbehaltlos glauben kann.
Kurz: Die Elternbeziehung muss zu einer Gottesbeziehung
transzendiert werden. Das braucht noch nicht der Gott zu
sein, den Christus bezeugt hat. Es ist sogar für die meisten
modernen Menschen nötig, vorerst verschiedene andere
Stufen der Transzendierung, die der schrittweisen Erweiterung

der eigenen Person entsprechen, zu durchlaufen, worauf
es dann geschehen kann, dass Christus, wenn seine Zeit
gekommen ist, vor die Türe tritt und anklopft. Das ist Gnade.

Der Akt der Rechenschafts-Ablegung vor einer
übergeordneten Instanz, dem wir gewöhnlich «ver-antworten»
sagen, hat eine zweifache Auswirkung: Einerseits erlebe ich
in ihm die Begegnung mit mir selbst, mit meinem wahren
Wesen. Mir wird bewusst, unter welchen Gebundenheiten ich
mich entschieden habe, in wiefern ich dadurch von der mir
wesensgemäss zugehörigen Linie abgewichen bin und wie
diese Linie in dem für mich jetzt massgebenden Teilstück
tatsächlich verläuft. Ich gewinne also nachträglich jene
Erkenntnis, die ich vorher zum Entscheiden hätte haben sollen.
Daher ist das Leben ein «beständiges und absolutes Wagnis»,
das nur im Glauben bestanden werden kann. Anderseits
verleiht mir dieser Akt die übernatürliche Kraft, die Bindungen
an die Werte niedriger Kategorien in mir schrittweise zu
lösen und in Beziehungen zu Werten höherer Kategorien
umzuwandeln, im besondern also die Kraft zu freier Entscheidung.

Entscheiden ist somit nicht eine Sache des Wollens
und des Denkens, sondern des Glaubens und des Lebens.

An dieser Stelle muss ich die Betrachtung über die
Entscheidungsfreiheit unterbrechen, um das Grundthema noch
von seiner entgegengesetzten Seite her anzuleuchten.

3. Die biologische Not
Wir sprachen von der Entscheidungsfreiheit; das war in

gewissem Sinne erhebend. Wir müssen uns jetzt mit der Not



17. April 1954 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 225

befassen; das ist höchst unsympathisch. Denn der Abendländer

des 20. Jahrhunderts hasst die Not und hält sich von
ihr fern. Sie ist für uns etwas Minderwertiges, grundsätzlich
Ueberwundenes, unserer Zeit nicht mehr Entsprechendes. Wo
sie dennoch auftritt, sprechen wir von Betriebsunfällen, von
lästigen Störungen, von Verletzungen der Ordnung. Wir sind
bedacht, sie zu vermeiden, sie zu umgehen und, wo das nicht
angeht, sie möglichst rasch aus der Welt zu schaffen. Wir
fühlen uns dazu stark genug, vor allem im Hinblick auf die
Mittel, die uns Wissenschaft, Technik und Wirtschaft zur
Verfügung stellen. Diese Denkweise ist uns so sehr zur
Selbstverständlichkeit geworden, dass wir geneigt sind, den
zu belächeln, der sich mit der Not abgibt. Dennoch müssen
wir es tun, wenn wir das Wesen des technischen Schaffens
und damit das Wesen unseres eigenen Berufes verstehen
wollen.

Die Erforscher vorgeschichtlicher Epochen sprechen vom
Menschen, wenn sie Feuerstellen, Waffen, Werkzeuge, also
Zeugen technischen Schaffens und damit Antworten des
Menschen auf die Not seines In-der-Welt-Seins ausgraben.
Solche Waffen und Werkzeuge sind oft mit Zeichnungen
versehen und weisen Formen auf, die nicht nur durch technische
Zweckmässigkeiten bestimmt sind. In der Höhle von Altamira
bei Torrelavega fand Don Marcellino de Santuola um 1875
farbige Deckengemälde "aus der Eiszeit, die wilde Tiere und
Jagdszenen darstellen2). Bemerkenswert ist ferner eine etwa
50 000 Jähre alte Zeichnung eines Elephanten, auf der auch
das Herz des Tieres rot hineingemalt ist3). Diese Funde weisen

zunächst auf drei Dinge hin: Erstens ist technisches
Schaffen so alt wie der Mensch. Zweitens ist es von jeher
verbunden mit künstlerischem Gestalten im Sinne einer
ganzheitlichen Verarbeitung von Erlebnissen. Drittens ist es
verbunden mit dem Forschen nach der Herkunft der Kraft, nach
dem Sitz des Lebens und damit nach den Ursachen der
Erscheinungen, die sich der Mensch nicht erklären kann, also
nach einem verborgenen Urgrund der Dinge, von dem er
glaubt, er sei hinter dem Sichtbaren wirksam. Zugleich wird
aber aus dem Vergleich, wie, wovon und wozu jene Menschen
lebten, zu dem, was von uns in dieser Hinsicht zu sagen ist,
auch sichtbar, wie sehr der Mensch im Gegensatz zu aller
Natur Geschichte hat, also ein Werdender, Sich-Umwandeln-
der ist.

Fragen wir, was wohl den Urmenschen veranlasste, so
zu handeln, so lautet die Antwort: die Not. Er sah sich in
eine Umwelt hineingestellt, die seine Existenz unmittelbar
bedrohte, und zugleich bot ihm sein nicht spezialisierter
Körper nicht die Mittel, sondern nur Möglichkeiten, sich
gegen diese Bedrohung zu wehren oder zu schützen. Er litt
unter Hunger und Durst, unter Kälte, Wind und Niederschlägen,

unter der Gefährdung durch die Naturgewalten, Pflanzen

(Bakterien) und Tiere; vor allem litt er unter der
Auseinandersetzung mit seinen Mitmenschen und mit sich selber.
Diese Not erlitt er ungleich schmerzlicher, unerbittlicher, be-
wusster als jede andere Kreatur, und das zwang ihn,
Hilfsmittel zu schaffen und in seinen Dienst zu stellen, um diese
urtümliche Not zu wenden. So wurde er Techniker.

Um das spezifisch menschliche Benehmen der Not gegenüber

deutlich zu sehen, wollen wir es jetzt dem des Tieres
gegenüberstellen. Das Tier hat sich durch eine sehr lange
und langsame Entwicklung seiner Umwelt angepasst. Sein
Körper ist so gestaltet und ausgerüstet, dass es die Not durch
seine eigenen Funktionen wenden kann. Der Kreis der
Reaktionen, z. B. Hungerleiden, Jagen, Erbeuten, Sichern der
Beute usw., berührt dabei nur dunkle Bewusstseinsschichten.
Hellere Schichten sind unnötig und haben sich daher auch
nicht ausgebildet. Das Führungsfeld der Beute genügt, und
wo es durch jenes der Gefahr durchkreuzt wird, kommt es
nicht zu einer Entscheidung zwischen bewusst gewordenen
Möglichkeiten, sondern zu einer gewohnheitsmässigen
Anpassung an die neue Gesamtsituation, die das Tier Instinktiv
als Gegebenheit empfindet und auf die es zwangsläufig
reagiert. Das Benehmen des Tiers der Not gegenüber gleicht
seinem Wesen nach dem Funktionieren eines ferngesteuerten
Mechanismus, etwa dem eines durch Richtstrahlen gesteuerten

Flugzeugs. Dieser Mechanismus ist allerdings spezifisch
differenziert: Jede Tierart hat kennzeichnende Funktionen
und entsprechende Organe ausgebildet. Je weiter sie diese

2) Abgebildet in «Stahl und Bisen», Heft 5, vom 26. Februar 1954.
3) Nach persönlicher Mitteilung von Prof. Dr. R. Wetzel. Tübingen.

Spezialisierung getrieben hat, als desto «höher entwickelt»
bezeichnen wir sie. Die Spezialisierung ist die - artgemässe
Reaktion des Tiers auf die Not des Existierens in einer harten
und gefahrvollen Umgebung. Von Menschen aus gesehen
kann Anpassung aufgefasst werden als Abdrängung in die
Defensive, Kapitulation vor den Umweltbedingungen, Verzicht
auf persönliche Eigenart; das Tier überlässt tatsächlich in
gewissem Sinn die Führung seiner Umwelt. Es setzt ihr
nicht Eigenes entgegen, es konstituiert keinen Gegensatz zu
ihr, sondern hebt diesen Gegensatz auf, fügt sich der Umwelt
ein, geht in ihr auf, ist selber Element der Umwelt, ist
«Ding». Dass es sich so benimmt, ist nicht Preisgabe eines
eigenen Selbst, das es nicht hat, ist auch nicht Verrat eines
Auftrags, den anzunehmen es nicht geschaffen ist. Vielmehr
besteht sein Wesen gerade darin, sich anzupassen. Indem es
das tut, ist es ganz Tier; so ist z. B. der Hirsch, indem er in
einer seiner Art gemässen Weise im Walde lebt, ganz
Hirsch. Da das Tier das tut, ist es Umweltelement, Da es
das zwangsläufig, problemlos, als seinem Wesen gemässe
Instinktreaktion tut, ist es ganz, was es ist; insofern ist es
etwas Fertiges, in der Entwicklung Abgeschlossenes, Ganzes,
Endgültiges.

Wir fragen jetzt: Wie benimmt sich der Mensch der
Not seines In-der-Welt-Seins gegenüber? Zunächst stellen
wir fest, dass wir uns nicht eindeutig verhalten: Einerseits
benehmen wir uns häufig wie Tiere: Wir reagieren triebhaft,
ohne klares Bewusstwerden der Motive, als Mechanismen. Wir
vollziehen nach erfolgter Auslösung zwangsläufig eine
bestimmte Kette von Handlungen. Das wird sichtbar, wenn z. B.
bei einer Panik die uns anerzogenen Hemmungen
durchbrochen werden oder Ereignisse unseren Willen durchkreuzen..
Wir reagieren ferner oft im Sinne einer triebgebundenen und
daher egozentrischen Anpassung an die Umweltsituation. Das
stellt man z. B. im Konkurrenzkampf fest, wo man vielfach
Dinge tut, die zwar in der momentanen Lage als opportun
erscheinen, die man aber als eine seiner Menschenwürde be-
wusste Privatperson nicht tun würde; man handelt also auch
hier unfrei und weitgehend ohne Bewusstwerdenlassen der
wahren Motive.

Anderseits benehmen wir uns aber auch völlig
gegensätzlich zum Tier, nämlich spezifisch menschlich. Was damit
gemeint ist, wird sich aus dem Nachfolgenden ergeben. Jedenfalls

stellt die Fähigkeit, in einer gegebenen Situation
entweder tierisch oder menschlich reagieren, also zwischen zwei
möglichen, einander entgegengesetzten Verhaltensweisen
sich für die eine oder die andere entscheiden zu können, eine
den Menschen kennzeichnende Gabe dar. Wir haben beides in
uns: das trieb- und umweltgebundene Wesen des Tiers und
das völlig entgegengesetzte, zu klarem Bewusstwerden der
Benehmensmöglichkeiten und zu freiem Entscheiden fähige
Wesen des Menschen. Beide Wesenskomponenten machen in
uns ihre Ansprüche geltend: Sie wirken wie entgegengesetzte
Pole eines Kraftfeldes, in dessen Mitte wir stehen. Jeder Pol
sucht uns zu sich zu ziehen. So entsteht in uns ein polarer
Zwiespalt, und es ist eine spezifisch menschliche Not, innerhalb

dieses Kraftfeldes den uns zukommenden Ort der rechten
Mitte immer wieder neu zu erarbeiten.

Wir fragen jetzt nach dem spezifisch Menschlichen, das
zum Tierischen in uns im Gegensatz steht. Wir stossen hierbei
auf die grundlegende Fähigkeit, zwischen das Erleiden einer
bestimmten Not und die Reaktion, die sie wenden soll, einen
Abstand einzuschieben: Die unmittelbare, unbewusste
Auslösung der zwangsläufigen Reaktion, wie sie der triebhaften
Komponente unserer Natur entsprechen würde, wird durch
einen bewussten Eingriff in den Triebmechanismus aufgehoben.

Dadurch gewinnt der Mensch eine Besinnungspause, in
der er die Not bewusst als Schmerz erleidet, sich über ihre
Ursachen, sowie über neue zweckmässige Weisen seines
Benehmens ihr gegenüber klar wird, und die ihm die Möglichkeit

verschafft, über diese Weisen in Freiheit zu entscheiden.
Damit sind wir wieder beim Thema der Entscheidungsfreiheit
angelangt, von dem wir ausgingen und das wir nun noch
etwas weiter verfolgen wollen.

Die unser Menschsein konstituierende Entscheidungsfreiheit
erscheint in dreifacher Weise paradox: 1. Sie bezweckt

das Wenden der Not und setzt zugleich die Not voraus. Denn
nur die als Schmerz persönlich und ganzheitlich erlebte Not
veranlasst den Menschen, den mühsamen und ungewissen
Weg immer wieder neu zu gehen, der- ihn schrittweise der



226 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 72. Jahrgang Nr. 16

Entscheidungsfreiheit entgegenführt. Dass das so ist, ist nicht
nur ein Ergebnis sachlichen Nachdenkens, sondern massive
tägliche Erfahrung. Nur der Leidgeprüfte wird Mensch; der
Verwöhnte degeneriert an Leib und Seele. 2. Ihre Ausübung
erfordert im konkreten Fall Erkenntnis; aber diese Erkenntnis

wird uns, wie wir sahen, erst nachträglich zuteil. 3. Sie
besteht, wie wir sahen, nur insofern, als der Mensch eine
übergeordnete Instanz als für ihn verpflichtend und bindend
anerkennt, insofern er also seine Freiheit an diese Instanz
delegiert und sie damit für sich preisgibt.

Der moderne Abendländer kann bei seiner Ueberbewer-
tung des Rationalen diese Widersprüche nicht lösen. Er
verdrängt sie: Einerseits betrachtet er die Not als etwas
Minderwertiges und mit seinen überlegenen Mitteln Abwendbares;
und anderseits negiert er die Existenz einer übergeordneten
Instanz, indem er deren Vollmachten usurpiert. Das alles
vollziehen wir, ohne dass wir wissen, was wir damit tun.
Daher fällt a'uf uns der Fluch der Knechtschaft4), und zwar
in zweifacher Weise, nämlich 1. in Form der Gebundenheit
an die Angst vor der Not und an die ins Masslose gesteigerten
Abwehrmassnahmen gegen diese Angst, und 2. in Form der
Gebundenheit an eine neue Not, die sich wie folgt äussert:

Wenn wir uns nämlich selber zur letzten Instanz machen,
belasten wir uns mit einer uns nicht zustehenden Vollmacht
und heben mit der uns gesetzten Ordnung auch den Sinn der
Verantwortlichkeit auf. Dies zeigt sich darin, dass uns die
Entscheidungsfreiheit zu einer unerträglichen Qual wird, vor
der wir angstvoll fliehen und auf infantile Gebundenheiten
regredieren. Dieser rückläufige und daher krankhafte Prozess
vollzieht sich häufig in der Weise, dass der Eingriff in den
Triebmechanismus, der den Ablauf der triebgebundenen Reaktion

auf die äussere Not aufheben und damit eine freie
Entscheidung ermöglichen sollte, nun selber zu einem unbewuss-
ten Mechanismus degeneriert. Es entsteht so ein circulus
vitiosus von Mechanismen und von ihnen antwortenden Nöten
und Nöte schaffenden Notwendigkeiten, der das wahrhaft
Menschliche, die Freiheit, erstickt. Solche sekundäre Mechanismen

tragen wir alle in uns. Daher sind unsere Entscheidungen

nicht frei, sondern wir treffen sie unter dem mehr
oder weniger starken Banne innerer oder äusserer Mächte,
insbesondere von Mächten aus dem persönlichen und kollektiven

Unbewussten. Als Beispiele können hier Handlungen
auf Grund vorgefasster Meinungen, Zwangsvorstellungen,
Gebundenheiten an Traditionen und Modeströmungen angeführt

werden; ferner Gebundenheiten an das, was in der
Gesellschaftklasse, in der politischen Partei, in der religiösen
Sekte gut, der man angehört — es kann auch die Landeskirche

sein. Auch psychologische Bindungen, Ueber-Ich-Kom-
plexe, Projektionen und Kompensationen sind hier zu nennen.

Fassen wir das bisher Gesagte zusammen, so können wir
feststellen, dass dem Menschen die Möglichkeit der freien
Entscheidung zwischen zwei entgegengesetzten Benehmensarten

der Not gegenüber gegeben ist, die wir durch die
folgenden Begriffspaare umschreiben können: 1. Mensch — Tier,
2. bewusstes Leiden — instinkthaftes Reagieren, 3. Erkennen
von Möglichkeiten —- Stehen im Banne von Gegebenheiten,
4. Entscheidungsfreiheit — Trieb- und Umweltgebundenheit.
Damit der Mensch zur freien Entscheidung Raum finde,
müssen Bewusstwerden der Not und Leiden vorangehen;
damit er entscheiden kann, müssen ihm Erkenntnisse über das
aufgehen, was er im Grunde ist; damit er die Entscheidungsfreiheit

auch seelisch erträgt, muss er sich an eine letzte
Instanz gebunden wissen, vor der er seine Entscheidungen
verantworten kann.

4. Die Polarität: Handeln Leiden

Die Entscheidung zum Menschsein setzt eine zweite
Entscheidung: sie besteht in der Antwort auf die Frage: «Soll
ich die Not auf mich nehmen und tragen, oder soll ich
Handlungen vollziehen, um sie zu wenden?» Der moderne Abendländer

stellt sich diese Frage nicht; für uns gibt es nur das
Handeln. Das aber ist Verrat unserer Entscheidungsfreiheit;
und die Folge dieses Verrats ist einerseits unsere Gebundenheit

an autonome kollektive Mächte und anderseits unsere

4) Ich spiele hier auf das Wort Jesu an: «Am gleichen Tage sah er
einen arbeiten am Sabbat und sprach zu ihm: Mensch, wenn du weisst.
was du tust, so bist du selig, weisst du es aber nicht, so bist du
verflucht und ein Uebertreter des Gesetzes». Aus : Die versprengten Worte
Jesu, von Benedikt Oodcschalt. Freiburg im Breisgau, Hyperion-Verlag.

Angst vor dem Leiden. Dem östlichen Menschen ist eine freie
Entscheidung im Sinne eines Tragens der Not eher vertraut.
Sie findet z. B. im Buddhismus ihre volle Bejahung. Aber sie

bildet eine auch für uns mögliche Haltung und bedarf unserer
aufmerksamen Beachtung, damit wir immer wieder zur
Entscheidung über die uns gebotenen Möglichkeiten hindurchdringen

und nicht einem Mechanismus verfallen.
Die Bejahung des Leidens, also der in Freiheit vollzogene

Verzicht auf Handlungen zum Wenden der Not, als typisch
menschliche Möglichkeit, hat die Menschen je und je aufs
stärkste beschäftigt. Asketen, Einsiedler, Gestalten wie Franz
von Assisi, Nikolaus von der Flüe, Johannes vom Kreuz,
Mahatma Gandhi geniessen als Exponenten dieser geistigen
Haltung höchstes Ansehen in weitesten Volksschichten. Sie

erinnern uns daran, dass uns kein unbedingtes Recht, die

Not des'Daseins zu wenden, zusteht, dass vielmehr das Erleiden

der Not, auch der leiblichen, zu unserem Menschsein
gehört, da es zum Bewusstwerden dessen, was wir im Grunde
sind, nötig ist, und dass schliesslich nur das bewusste Leiden
uns zubereitet und befähigt, durch die entscheidenden Krisen
des Lebens hindurchzudringen. Hierin liegt der tiefe Sinn des

Fastens sowie des geduldigen Ertragens körperlicher
Entbehrungen, Schmerzen und Krankheiten.

Die endgültige und absolute Bejahung des Leidens ist der
leibliche Tod. Er gehört zum Leben, wie die Geburt und die
andern Durchgänge, die dazwischen liegen. Nur wer sich mit
ihm bewusst auseinandersetzt und auch zu dieser Phase seines

Lebens in Freiheit ja sagen lernt, ist Mensch. Dass es zu dem
kommt, setzt Leidensbereitschaft als eine uns zustehende
Lebenshaltung und das immer wieder neue Erleben des Leidens

voraus, also das Stehen in der Polarität, von der hier die
Rede ist. Wo solches Erleben fehlt und die bewusste
Auseinandersetzung mit diesen Fragen unterbleibt, steigt aus
dem Unbewussten die Angst vor dem Tod, vor dem Leiden
und vor dem Leben als dämonische Macht auf, die uns lähmt
und quält und uns und unseren Mitmenschen das Leben
vergiftet

Diese Angst bestimmt weitgehend die Haltung und die
Entschlüsse des Abendländers unserer Zeit. Wir tarnen sie
allerdings, z. B. durch gespielte Jugendlichkeit, sportliche
Haltung und sensationslüsternen gesellschaftlichen Ton; wir
kompensieren sie durch Arbeit, Aemter und Manipulationen
zur Mehrung unseres Ansehens und unseres Einflusses; wir
verdrängen sie durch Vermeiden jeglicher Begegnung mit
Dingen, die uns an die Vergänglichkeit des Irdischen erinnern,
durch Vollstopfen der Zeit mit Geschäftigkeit und Vergnügen,
durch Uebertönen der Innern Stimme mit unsere Sinnlichkeit
erregenden Bildern und Tönen. Und wahrlich, die Möglichkeiten,

vor der Auseinandersetzung mit der Angst
auszuweichen, sind so zahlreich, und die Mittel, die uns die Technik
dazu verschafft, werden uns durch die daran interessierten
Wirtschaftskreise in so verführerischer Weise aufgenötigt,
dass es einer sehr eindeutigen und konsequenten Haltung
bedarf, um ihnen nicht zu erliegen.

5. Die Polarität: Sich-Anpassen — Umgestalten
Die Entscheidung zum Handeln stellt uns vor eine dritte

Wahl: Ich kann die Not wenden, indem ich mich bewusst dem
Profil der Umwelt anpasse, oder indem ich die Umwelt
umgestalte, so dass sie meinem Profil entspricht. Ich tue das
erste, indem ich die Orte mit einem meiner Natur zusagendem

Klima aufsuche und die Bedürfnisse meines Körpers den
Gegebenheiten anpasse, die ich dort vorfinde. Anpassen heisst
für uns vielfach Abhärten, d. h. bewusstes Rückgewinnen der
ursprünglichen natürlichen Angepasstheit an die Umwelt.
Wiederum tue ich das erste, indem ich mich den psychologischen

Situationen anpasse, die sich mir durch das
Zusammenleben mit anderen Menschen ergeben, indem ich also dort
eine vermittelnde Funktion ausübe, die Konflikte, die dieses
Zusammenleben belasten, abbaue, lokalisiere oder umgehe,
statt sie zur Krise zu führen, indem ich die Spannungen,
welche Entscheidungen hervorrufen, durch Kompromisse
ausgleiche oder mildere, statt mich für den kompromissfreien
Vollzug der Entscheidungen einzusetzen. Und schliesslich tue
ich das erste, indem ich mich in den geistigen Auseinandersetzungen

innerhalb meines Lebenskreises den da herrschenden

Strömungen anpasse, statt auf eigenen Wegen zu einer
eigenen Schau der Dinge und zu einer eigenen Antwort auf
die Lebensfragen zu kommen. Die Preisgabe subjektiver
Interessen und die Ueberwindung von Ichgebundenheiten, die



17. April 1954 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 227

mit dem Anpassen nötig werden, können zu einer Ueber-
legenheit in der Beurteilung der jeweiligen Lage und schliesslich

zu einer Weisheit in der Haltung dem Leben gegenüber
führen, die den Mitmenschen Halt gibt und mich meinem
wahren Wesen näher bringt. Zugleich aber kann die selbe

Anpassung an die psychologische und geistige Situation einen
Verrat an meiner Berufung bedeuten und mein Menschsein
zerstören. Auch hier stehe ich in einer Mitte.

Die Funktion des Vermittelnden, der sich anpasst — und,
indem er das tut, fähig wird, das zu sammeln, anzupassen
und zusammenzufügen, was im wirtschaftlichen, politischen,
kulturellen und religiösen Raum auseinandergefallen ist —
diese Funktion wird bei uns vielfach verkannt, missachtet,
beiseitegeschoben, wodurch zwangsläufig diejenige des
Gestaltenden und Umgestaltenden überbewertet, vergöttert und
damit verteufelt wird. Es ist die typische Benehmensweise
des modernen Abendländers, dass er auf die Not seines In-der-
Welt-Seins immer nur technisch, d. h. mit künstlichem
Umgestalten seiner Umwelt antwortet. Das Umgestalten umfasst
hier sowohl das Umwandeln und Verteilen von Rohstoffen und
Rohenergien in Gebrauchsgüter als auch den Konsum des

Geschaffenen; es umfasst aber, wie später gezeigt werden wird,
noch viel anderes mehr. Insofern wir die Umwelt umgestalten,
sind wir Techniker. Da dies unsere typische und einzige
Benehmensweise ist, nennt man unsere Zeit mit Recht eine
technische Zeit. Dass wir stereotyp, unbewusst, als
Mechanismen so handeln, ohne die andern Benehmensweisen
auch in Betracht zu ziehen und ohne es in uns zu einer freien
Entscheidung über alle uns zukommenden Möglichkeiten kommen

zu lassen, ist unser Verhängnis, nimmt uns immer wieder
die Früchte unseres Gestaltens weg und bringt uns in Not,
nämlich in die Not der Knechtschaft durch die Dinge, die wir
selber machten, durch die Verhältnisse, die wir dazu selber
aufbauten, und durch die Mächte des Uebermenschlichen, zu
dem wir uns hinaufschraubten, sowie des Unmenschlichen, das
unsere gespaltenen Seelen beherrscht.

6. Zur Definition des Begriffs Technik

Unsere bisherige Betrachtung erlaubt uns nun, die Technik

als die Gesamtheit aller Handlungen zu definieren, durch
die der Mensch seine Umwelt umgestaltet, um die Not seines
In-der-Welt-Seins zu wenden. Ich werde im zweiten Teil dieses
Aufsatzes zeigen, dass darunter nicht nur die biologische Not
zu verstehen ist, auch nicht nur die Not, die der Mensch durch
den Einsatz materieller Mittel zu wenden versucht, sondern
schlechthin alle Not. Diese ungewöhnliche, ausserordentlich
umfassende Interpretation des Begriffs Technik wird bei den
Vertretern anderer Fachrichtungen, insbesondere bei den
Geisteswissenschaftern und Künstlern, a'uf Widerwillen und
Ablehnung stossen. Dazu bemerke ich, dass sie von Ortega selber
herrührt 8) ; so sagt er z. B. auf S. 26: «Ein Mensch ohne Technik,

das heisst ein Mensch ohne Reaktion auf seine Umwelt,
ist kein Mensch», oder weiter auf S. 57: «Der Mensch muss,
ob er will oder nicht, sich selbst schaffen, sich selbst
herstellen. Dieser letzte Ausdruck ist durchaus nicht
unangebracht. Er unterstreicht, dass der Mensch in der Wurzel
seines. Seins sich vor jeder anderen Lage in der des Technikers

befindet. Für den Menschen ist daher Leben zunächst
und vor allem anderen: sich darum bemühen, dass es das
gebe, was es noch nicht gibt, das heisst ihn, ihn selbst, indem
er dazu benützt, was es gibt; kurz, er «ist» Erzeugung. Damit

möchte ich sagen, dass das Leben nicht, wie so viele
Jahrhunderte geglaubt haben, wesentlich Kontemplation, Denken,
Theorie ist. Nein es ist Erzeugung, Herstellung, und nur
weil diese es erfordern, deswegen, nachher, nicht vorher, ist
es Denken, Theorie und Wissenschaft.» Hieraus wird auch
deutlich, dass «Techniker» nicht nur einen Beruf und «Technik»

nicht nur eine Fachrichtung bezeichnen, sondern, dass
ich mich gegenüber meiner Umwelt als Techniker benehmen
muss, um Mensch zu sein. Wohlverstanden darf ich mich
nicht stereotyp so verhalten, nicht als unbewusste
Reflexreaktion, sondern auf Grund einer freien, in vollem Bewusst-
sein unter allen andern möglichen Verhaltensweisen getroffenen

Entscheidung.

') Auch E. Bchumacher hat in seinem Vortrag im Zürcher
Ingenieur- und Architektenverein vom 3. Februar 1954: «Begegnung
zwischen Mensch und Technik» die selbe extensive Auslegung vertreten ;

siehe SBZ 1954, Nr. 9, S. 128; ebenso Th. Bovet in: «Die Ordnung der
Freiheit», besprochen in SBZ 1952, Nr. 1, 2 und 4.

Man wird sich gleichwohl fragen müssen, warum Ortega
den Begriff «Technik» so weit gefasst hat, ob das nicht Willkür

oder Ueberheblichkeit oder Animosität gegen seine Gegner,

gegen die Masse und gegen die traditionsgebundenen
Autoritäten sei und ob man praktisch nicht besser bei der
landläufigen Bedeutung als Fachrichtung bleibe. In der Tat
lässt sich die engere Begriffsabgrenzung nicht entbehren:
Wir kommen ohne den Begriff Technik als die Fachrichtung
für alle in der Industrie, im Gewerbe (insbesondere im
Baugewerbe) und in anderen «technischen» Berufszweigen Tätigen

nicht aus, und wir müssen befürchten, dass durch eine
Erweiterung und Verallgemeinerung dieses Begriffs das
Ansehen unseres Berufes geschädigt, die hohen Werte, die er
birgt, verwässert und unser Selbstbewusstsein als Fachleute
untergraben werde.

Auf diese Befürchtung ist zu antworten, dass wir nur
dann Techniker sein können, wenn wir Menschen sind; und
dass wir das erste einzig und allein nur deshalb sind, um
das zweite sein zu können. Menschen sind wir aber nicht,
wenn wir in der schizoiden Gespaltenheit leben, in der wir
an sechs Werktagen 100 Prozent Techniker sind, um am
Sonntag 100 Prozent Mensch sein zu können, sondern ganz
im Gegenteil, Menschen sind wir nur, wenn wir es überall,
insbesondere auch an unseren Arbeitsplätzen sind, und wenn
wir alles, was wir tun, insbesondere auch unsere technische
Berufsarbeit, als Menschen tun. Das darf aber nicht als
berufsethische Forderung aufgefasst werden, die von aussen, von
der Gesellschaft her, an uns herantritt und unsere Freiheit
einschränkt. Vielmehr sind wir nur dann Menschen, wenn
unsere Menschlichkeit spontan, ohne Zensur durch bewusste
moralische Meinungen, aus dem Innern hervorquillt und zwar
als ein elementares inneres Bedürfnis, dessen Befriedigung
befreit. Nun stehen wir aber nicht da als fertige, ganze,
vollendete Menschen, sondern wir stehen im Kampf um die
Erfüllung des Programms, das wir sind. Und da besteht
das Entscheidende darin, dass wir diesen Kampf überall führen,

wo wir sind, insbesondere an unserem Arbeitsplatz, dass

wir also unsere technische Berufsarbeit nicht nur als Techniker

lösen, sondern sie benützen, um in ihr und durch sie
unsere eigene Menschwerdung schrittweise zu verwirklichen.
Die Erweiterung des Begriffes «Technik», wie sie Ortega
vornahm, ist darnach nicht Verallgemeinerung, Verwässe-
rung, Expansion in der Horizontalen, sondern sie ergibt sich
notwendigerweise aus der Aufgabe, die dem Menschen durch
sein Hineingestellt-Sein in eine gegensätzliche Umwelt
gestellt ist. Diese Aufgabe ist nicht nur dem Techniker als
Fachmann gestellt, sondern gleichermassen allen Menschen.
Daher sind alle zuerst Techniker.

7. Der Mensch in der Mitte der Pole

Nach dieser Abschweifung über den Begriff Technik
kehren wir zu unserem eigentlichen Thema wieder zurück.
Ich versuchte klarzumachen, dass technisches Schaffen nicht
ein zwangsläufiges Reagieren auf massive Gegebenheiten der
Umwelt, sondern ein dem Menschen wesensgemäss zukommendes

Benehmen darstellt, das sich als Vollzug von in
Freiheit getroffenen Entscheidungen zwischen verschiedenen
typisch menschlichen Möglichkeiten ergibt. Technisch Handeln

ist somit nicht die einzige Benehmensweise und damit
das Universalmittel gegen alle Not. Insofern wird der Bereich
des Technischen eingeschränkt und in Beziehung zu andern
möglichen Benehmensweisen gebracht. Zugleich wird er aber
auch aus der tiefern Ebene von an Materielles gebundenen
Hilfsfunktionen, die im Dienste «höherer» Funktionen stehen
sollen, auf die höhere menschliche Ebene freier Entscheidungen

gehoben. Dieser Prozess der Einordnung oder Integration
erfordert eine intensive geistige Aktivität. Sie besteht im
schrittweisen Bewusstmachen meiner unbewussten Gebundenheiten

an mein Gestalten und mein Werk (also die Transzen-
dentierung meiner Participation mystique), wodurch ich diese
nicht mehr als letzte, absolute Werte in mir trage, sondern
lerne, sie als Zeugen einer grösseren Wirklichkeit zu erleben,
in der sie organisch eingegliedert sind.

Zusammenfassend stellen wir fest, dass eines der
wesentlichsten Kennzeichen unseres Menschseins die zentrale Stellung

ist, die sich der Mensch andauernd neu erkämpfen
muss: Auf der einen Seite hat er sich mit den ungeheuren
Rohenergien des Triebhaften in ihm auseinanderzusetzen und
sie in Nutzformen umzuwandeln, wobei er in Gefahr steht,
sich an sie zu verlieren und in ihren Bann zu geraten. Auf



228 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 72. Jahrgang Nr. 16

der andern Seite bedrängen ihn die Mächte seiner Umwelt,
sowie diejenigen in seinen Mitmenschen und in seiner eigenen
Seele; er muss ihnen gegenüber ein Benehmen finden, das
seinem wahren Wesen entspricht, ja er muss durch die
Auswirkungen seines Benehmens erfahren lernen, wer er ist, und
zugleich durch den Vollzug seiner Entscheidungen sich selber
herstellen.

Wir sahen, dass sich der Mensch entscheiden kann,
entweder die Not zu erleiden, oder sich der Umwelt anzupassen,
oder sie umzuwandeln. Er muss diese Entscheidungen von
Fall zu Fall treffen, in voller Kenntnis der konkreten Lage,
in der er steht, der Möglichkeiten, die seinem Benehmen
offenstehen, und dessen, was ihm gemäss ist; er muss sie in voller
Freiheit treffen, also im bewussten Erkennen und Beherrschen

der äussern und innern Mächte, die ihn von seinem
wahren Selbst abzuziehen suchen. Hier ist ein wichtiger Unterschied

zu machen, der oft übersehen wird: Sich für eine
Verhaltensweise entscheiden, heisst nicht, sich mit ihr identifizieren,

sondern gerade das Gegenteil: Identifiziere ich mich
z. B. mit dem technischen Benehmen, indem ich 100 Prozent
Ingenieur werde und alles andere, das ich auch bin, verdränge,
so gebe ich meine Entscheidungsfreiheit preis und verrate
damit mein Menschsein: Ich verliere die zentrale Stellung,
die mich als Mensch auszeichnet, und falle auf einen Pol
zurück. Ich sehe die andern möglichen Verhaltensweisen nicht
mehr, sondern ich sehe nur das Technische, dessen Werte und
Zielsetzungen ich für das Ganze halte und verabsolutiere.
Entscheide ich mich hingegen im Fall A für ein Umgestalten der
Umwelt, so heisst das, dass ich mir die Möglichkeit offen
behalte, mich im Fall B für eine Anpassung und im Fail C
für das Ertragen der Not entscheiden zu können. Dabei bleibe
ich stets im Zentrum aller Möglichkeiten und damit Herr der
Lage. Das ist gemeint mit dem Ausdruck «in der Mitte
der Pole stehen». Das alles erscheint einfach, selbstverständlich

und kaum der Rede wert. Aber es ist ausserordentlich
schwer, es zu verwirklichen, und es ist von der allergrössten
Bedeutung für das Leben des Einzelnen wie für das der
Gesamtheit, ob und wie es verwirklicht werde, nämlich ob ich
die mir als Mensch zukommende zentrale Stellung* tatsächlich
einnehme und behaupte, oder ob ich atrf einen Pol zurückfalle
und Unmensch oder Uebermenseh bin. Denn es "handelt sich
hierbei nicht nur um ein Abwägen von eindeutig umschriebenen

Positionen des bewussten Bereichs, sondern - um den
Kampf mit den dunkeln Mächten des persönlichen und
kollektiven Unbewussten um unser Menschsein, also um den
Kampf, den alle führenden Geister und Völker dieser Erde
je und je geführt haben, von dem Sagen, Mythen und
Religionen zeugen, und in den uns Kunst, Geschichte und
Philosophie aller Epochen Einblick gewähren. Nur die «aufgeklär¬

ten» Generationen der letzten 150 Jahre haben geglaubt,
diese Wahrheiten als überholte Kindermärchen unbeachtet
lassen und sich dem «Fortschritt» zuwenden zu können. Es
ist aber in höchstem Masse bemerkenswert, dass die moderne
Tiefenpsychologie dieses Umfassende und in die tiefsten Tiefen

der Menschenseele hinabreichende Erbe wieder neu
entdeckt hat. Ferner hat sie die entscheidende Bedeutung der
von dorther aufsteigenden Mächte für das Schicksal des
Einzelnen wie der Gesamtheiten, sowie die Möglichkeiten ihrer
Transzendierung nicht nur theoretisch nachgewiesen, sondern
in einer grossen Zahl konkreter Fälle durch Umwandlungen
demonstriert. Die Wendung in der Fragestellung, die sich
heute in immer weiteren Kreisen vollzieht, ist nicht zu
verkennen: Nicht mehr nach dem Ziel, nach dem wir fortschreiten,

nach den Gebieten, die wir neu erschliessen, und nach
der Geschwindigkeit, mit der wir das tun, geht unser heutiges
Fragen, sondern nach den Grundlagen, auf denen unser Leben
ruht, nach den innern Mächten, die es beherrschen und nach
den Möglichkeiten, sich mit ihnen auseinanderzusetzen. In
diesem Sinne darf wohl die Rektoratsrede, die Professor Dr.
K. Schmid anlässlich des ETH-Tages am 14. November 1953
im Auditorium Maximum hielt, und in der er sich mit der
selben Wendung der Denkrichtung von der Horizontalen in
die Vertikale auseinandersetzte, als ein besonders bedeutungsvolles

Ereignis gewertet werden «).
Die Auseinandersetzung, um die es hier geht, bezieht sich

auf den Menschen als ganzheitliches Geschöpf; sie kann daher
nicht nur mit den Mitteln des Denkens und Verstehens
geführt, sondern muss mit dem ganzen Menschen erlebt werden.
Daher bezeichnete K. Schmid die Vertikalität als «Inbild
von archetypischem Rang»; das will heissen, dass diese
Denkrichtung von jeher in uns ruhte, lange bevor wir angefangen
haben, sie mit Erlebnisinhalten aufzuladen, und dass sie einer
ganzheitlichen Kategorie angehört und daher nicht als
Begriff begriffen, sondern als Symbol erlebt werden muss. Daher
waren die Sagen und Mythen der Alten von religiösen
Handlungen begleitet, an denen Symbole, Bilder, Musik, Tänze und
Spiele eine wesentliche Rolle spielten. Alle Gestaltungsmittel
wurden so in den Dienst der Auseinandersetzung gestellt. Das
müssen wir auch wieder tun. Einen schüchternen Hinweis
hierzu will das nebenstehende Bild geben. Wesentlich ist nicht
seine Deutung, die ich beifüge, sondern das Erlebnis des
Gestagens seelischer Inhalte, das sich beim Zeichnen einstellt.
Sein Sinn ist also nicht, dass man es betrachte, sondern
ähnliches selber beginne.

Der II. Teil dieses Aufsatzes wird an Pfingsten erscheinen.

«) Prof. Dr. K. Schmid: Vertikalität als Denkrichtnng. Kultur- und
Staatswissenschaftliche Schriften der ETH, Heft Nr. 87. Polygraphisoher

Verlag AG., Zürich 1954.

MITTEILUNGEN
Strömungsmessungen mittels radioaktiver Isotopen. Die

Klärwirkung von Absetzbecken und Tropfkörpern hängt in
erster Linie von der Absetz- bzw. Aufenthaltszeit ab. Zur
Beurteilung des Wirkungsgrades einer Kläranlage ist daher die
Kenntnis der Durchflusskurve von grösster Wichtigkeit. Die
bisherigen Messmethoden erlaubten jedoch keine genügend
genaue Bestimmung der Durchflussmengen; Drehflügelmessungen

werden durch die Schwimmstoffe behindert,
Farbstoffe versagen in getrübtem Abwasser, Salzlösungen verändern

die Dichte. Seit 1951 führen die Emschergenossenschaft
und der Ruhrverband mit gutem Erfolg Versuche zur Bestimmung

der Durchflusskurve mittels radioaktiver Isotopen durch.
Sie werden in einem Uranbrenner dadurch erzeugt, dass ihre
Atomkerne je ein Neutron einfangen. Dabei tritt
überschüssige Energie auf, die in Form von y-Quanten abgegeben
wird. Halbwertzeit ist die Zelt,' in der die Aktivität auf die
Hälfte Ihres Wertes absinkt. Für die genannten Versuche
werden Isotopen '82Br verwendet, deren Halbwertzeit von 36
Stünden einerseits nicht zu kurz ist) anderseits aber auch
nicht so gross ist, dass durch das gereinigte Abwasser
Verseuchungen infolge zu hoher Konzentration an radioaktiven
Stoffen entstehen könnten. Die verwendeten Isotope 82Br werden

im Uranbreüner von Harwell in England erzeugt, mit
Flugzeug in speziellen Schutzverpackungen nach dem
Ruhrgebiet gebracht, dort sofort als Amoniumbromld NH|Br in
Lösung gebracht und so dem Abwasser am Einlauf der
Klärgrube beigegeben. Die erforderliche Mindestmenge an radio¬

aktiven Isotopen lässt sich rechnerisch bestimmen. Die
Messung der y-Strahlen am Ausfluss und möglicherweise auch
im Behälter erfolgt mit Geiger-Müller-Zählrohren und
Zählgeräten, die im Max Planck-Institut in Göttingen speziell für
diesen Zweck entwickelt wurden. Für die Auswertung der so
gewonnenen Durchflusskurve stehen verschiedene Verfahren
zur Verfügung. — Versuche mit radioaktiven Isotopen wurden
auch zur Messung von Fliesszeiten in Wasserläufen und in
geschlossenen Schlammdruckrohren durchgeführt. Aus den
gewonnenen Kurven lassen sich ebenfalls Vermischungen,
Wasserwalzen, tote Räume usw. feststellen. Der Ruhrverband und
die Emschergenossenschaft setzen ihre Versuche fort und
unterrichten die Fadhwelt laufend über ihre Ergebnisse durch
Veröffentlichungen in den Zeitschriften «Die Wasserwirtschaft»,

«Das Gas- und Wasserfach» und «Gesundheits-Ingenieur».

Kanalprojekt in England. In «Engineering» vom 11.
Dezember 1953 stellt I. F. Pownall sein hochinteressantes Projekt

für einen Schiffahrtskanal dar, der die wichtigsten Städte
Englands verbindet. Sein besonderer Vorteil besteht darin,
dass er auf einer gleichmässigen Höhe von 94,5 m über Meer
verlaufen soll, einer Höhe also, auf der in England zahlreiche
bestehende Kanäle, mehrere anzuschliessende Orte, die meisten
niederen Pässe und die Oberkante des tonigen Untergrundes
liegen. Der längste Hauptkanal soll von Newcastle über
Richmond-Manchester-Birmingham bis oberhalb London
verlaufen; durch Zweigkanäle auf gleichem Niveau würden
Bristol, Leeds, Southampton und viele andere Zentren
angeschlossen. Die Gesamtlänge dieses «Grand Contour Canal»



17. April 1954 • SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 229

Die Kreisfigur in der Mitte versinnbildlicht den Menschen als
ganzheitliches Geschöpf. Als solches besteht er selber aus einem Zentrum, in
dem alles Sein ruht und von dem alle Kraft ausgeht; dieses Zentrum
ist durch den innern Kreis mit dem Kreuz dargestellt. Um ihn herum
gruppieren sich in den vier Axrichtungen die vier psychologischen
Hauptfunktionen (Denken oben. Fühlen unten, Empfinden links, Intui-
tieren rechts) : dazwischen liegen dunklere, d. h. halbbewusste
Zwischenphasen. Dieser
ganzheitliche Mensch, d. h. das
Programm der Ganzheit,
das uns aufgetragen ist,
durch unser Leben zu
verwirklichen, steht in der
Mitte des Kraftfeldes, das
von vier Polen ausgeht.

Unten ist der Pol der
Triebenergien. Die
Auseinandersetzung mit ihm
vollzogen frühere Geschlechter

durch die künstlerische
Gestaltung des Kampfes
des Ritters Georg mit dem
Drachen, der den Schatz
behütet, oder durch dasjenige

des Kampfes des
Erzengels Michael mit dem
Teufel, den z. B. J. S. Bach
in der Kantate «Es erhub
sich ein Streit» dargestellt
hat. Mit dem selben
Problem befassen sich die
Spanier im Stierkampf (daher

der Stierkopf als
Bezeichnung für diesen Pol)
und der moderne Mensch
im Sport. Der heldenhafte
Kampf ist jedoch nur eine
Vorstufe, die durch das Be-
wusstmachen und Integrieren

der Kampferlebnisse
abgelöst werden muss. Die
symbolische Handlung
dafür ist z. B. das Gestalten
und Aufrichten einer ehernen

Schlange durch Moses
in der Wüste (4. Mos. 21,
8.9), auf die Jesus im
Gespräch mit Nikodemus
hinweist (Joh. 3,14).

Oben ist der Pol des
Leidens und des Trans-
zendierens der Not, links
derjenige des Umgestaltete,

also des technischen Benehmens, und rechts derjenige des Sich-
Anpassens. Die Auseinandersetzung mit den durch diese Pole angedeuteten

Lebensfunktionen hat in verschiedenen Gestaltungen endgültigen
Ausdruck gefunden. Hier sei lediglich auf Prometheus, den Feuerbrin-
ger und Begründer der Kultur, sowie an seinen christlichen Bruder,
Kain, und dessen Nachkommen (1. Mos. 4) als die grossen Umgestalter
und Techniker erinnert. Auch Hiob wäre hier zu nennen.

Die Pole mit dem zentralen Kreis und den sich kreuzenden
Kraftfeldern heben sich vom dunklen Hintergrund des persönlichen
Unbewussten ab, das nach aussen wiederum durch einen Kreis abgegrenzt
ist. Dadurch soll zum Ausdruck kommen, dass Bewusstes und Unbe-
wusstes die Ganzheit der Person ausmachen und dass zugleich dem

f^yrv ¦»^¦'^rvwWW' ^

M
M
N
M
H
M

W

.'-^j^Si;

H

nM
M

«fN 11M
MF mWÈÊkN
MrV<ir

jÈkAi

Menschen die Aufgabe gestellt ist, den Inhalt dieses Personenkreises
schrittweise zu erhellen und gegen das ausserhalb liegende kollektive
Unbewusste abzuheben, also sich selber herzustellen. Der kollektive
Bereich besteht aus einem unteren, dunklen Teil, Meer und Meeresgrund,

und aus einem obern, lichten Teil, dem Himmel. In die Felder
des Kollektiven sind symbolische Figuren eingesetzt, die zu den
benachbarten Polen in Beziehung stehen und darauf hinweisen, dass

hinter den Kräften, die von
diesen Polen ausgehen und
vom einzelnen Menschen
als persönliches Problem
seiner Seele empfunden
werden, uralte, allgemeine.
Menschheitsprobleme
stehen. Ohne weiteres
verständlich sind der Stierkopf
als Sinnbild des Triebhaften

und das Feuer des
Prometheus als das des technischen

Schaffens. Der Fisch,
dessen Blut sich der
Wassertemperatur anpasst, und
der sich mit minimalem
Strömungswiderstand
bewegt, verkörpert das Handeln

durch Anpassung.
Die Auseinandersetzung

in der untern Region mit
den Gewalten und Mächten
und Beherrschern dieser
Welt der Finsternis, wie es
im Epheserbrief heisst
(Eph. 6, 11.12), ist wiederum

eine Vorstufe, die zur
Transzendierung der
Inhalte dieses Bereiches
hinüberführt: Aus dem
geraubten Feuer der
eigenwilligen Menschennatur
wird, das geschenkte Feuer,
das sich vom Himmel auf
die Häupter derer niedersetzt,

die ihremHerrn durch
alle Tiefen ihres Menschseins

nachgefolgt sind
(Apostelgesch. 2, 3.4) — im
Bild durch den Leuchter
bezeichnet, der die sieben
Gemeinden nach der
Offenbarung des Johannes
darstellt. Die Anpassung an
die Umwelt geht über in ein
Aufgenommen-Werden von

einer Welt des Geistigen. Als modernes Symbol hierfür .wählte ich ein
Ventilatorrad, in Anlehnung an das griechische Wort irvtvy.a. Hauch,
Wind, Luft, Geist (vgl. z. B. Joh. 3,8). Und schliesslich wird aus den
Triebenergien jene geheimnisvolle Kraft, die der Welt Sünde trägt.

Die Felder des kollektiven Unbewussten werden durch einen Rahmen

eingefasst, über den die vier Balken eines Kreuzes hinausragen.
Dieses Kreuz weist auf die Instanz hin, der gegenüber wir alle letztlich

verantwortlich sind, die hinter aller Not, allem Entscheiden und
allem Not-Wenden steht, die uns hält, führt, bindet und erlöst. Das
wird durch das Zeichen des Osterlammes noch, besonders
hervorgehoben. Dem grossen Kreuz, das über alles hinausgreift, entspricht
das kleine Kreuz im Zentrum des Persönlichen.

soll 1194 km betragen, davon 1078 km in natürlichem
Gelände zwischen 76 und 107 m Höhe über Meer, 15 km auf
hohen Dämmen, 4 km auf Aquädukten, 53 km in tiefen
Einschnitten, 44 km in Tunnelstrecken. Von den schon bestehenden

Kanälen können 70 km auf gleichem Niveau die gleichen
Lastkähne aufnehmen; weitere 701 km liegen bei kleineren
Abmessungen ebenfalls etwa auf gleicher Kote, während 145
Kilometer wesentlich tiefer liegen. Nach beendetem Ausbau
würde also ein Kanalnetz von 2110 km Länge zur Verfügung
stehen. Die vorgesehenen Abmessungen des neuen Kanals
sind 30,5 m Spiegelbreite und 5,2 m Tiefe. Neun Schiffshebewerke

sollen dazu dienen, das neue Kanalsystem mit den
tiefer gelegenen. Kanälen und den Seehäfen zu verbinden.
Diese Hebewerke werden für Schiffe bis zu 76,2 m Länge,
10,7 m Breite und 4,3 m Tiefgang bemessen. Dadurch können
Waren mittels leichter Seeschiffe von Inner-England bis nach
Irland oder nach dem Kontinent ohne Umladen befördert
werden. Die Baukosten wurden auf etwa 400 MilUonen Pfund
geschätzt, nicht eingerechnet die Speisung des Kanals, über

die das wohldurchdachte Projekt ebenfalls Interessante
Studien enthält.

Hochbeanspruchte Absperr- und Sicherheitsorgane stellen
an Konstruktion, Ausführung und Materialwahl besondere
Anforderungen und bieten interessante Probleme. Es ist
daher sehr zu begrüssen, dass die Zeitschrift «Brennstoff,
Wärme, Kraft» ihr Heft Nr. 12 vom Dezember 1953 dem
Thema «Armaturenbau» gewidmet hat. Zuerst untersucht
Dipl.-Ing. W. Schoch, Mannheim, die Druckverluste an
Absperrschiebern mit eingezogenen Querschnitten und stellt
u. a. fest, dass die Rückumsetzung der im engsten
Querschnitt vorhandenen kinetischen Energie in Druckenergie
massgebend von der Machzahl der Dampfströmung im engsten

Querschnitt abhängt. Dann äussert sich Dipl.-Ing.
C. H. Häfele, MUnchen-Gladbach, über Absperrschieberkon-
struktionen für hohe Drücke und hohe Temperaturen. Erfolgreiche

Versuche mit hilfsgesteuerten Sicherheitsventilen für
Dampkessel, über die Dipl.-Ing. H. Trenkler, Köln, berichtet,
führen zu interessanten Schlussfolgerungen. Nachdem
Ausflussversuche an Sicherheitsventilen ungenügende Abfluss-


	Betrachtungen über die Technik I: Technik als Antwort des Menschen auf die Not seines In-der-Welt-Seins
	Anhang

