Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung
Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 72 (1954)

Heft: 16

Artikel: Betrachtungen Uber die Technik I: Technik als Antwort des Menschen
auf die Not seines In-der-Welt-Seins

Autor: Ostertag, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-61174

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-61174
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

17. April 1954

SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 223

Es geht heute nicht darum, die Form des protestantischen
oder des reformierten Kirchenbaues zu finden. Auch stellt
sich die Aufgabe nicht als abstraktes Formproblem. Die Aus-
einandersetzung gilt nicht beliebten Alternativen von der
Art, ob der Rundbau oder das Langhaus richtig sei, oder
etwa die zurilickhaltende Formensprache eines biedermeier-
lichen Klassizismus richtiger als eine laute Zeitgeméssheit.
Es geht um die Auseinandersetzung mit dem Raum. Wir
stehen vor der Frage, wo unser eigener Standort ist. Es geht
darum, dass die heutige Raumsicht jedenfalls nicht den An-
spruch auf absolute Giiltigkeit erheben kann. Die Ausgangs-
basis ist bestimmt durch die Sicht, welche auf die Romantik
zuriickgeht. Die nidchste Frage lautet dann, ob diese Sicht
unserem Verstindnis der Liturgie noch adidquat ist, ob sich
allenfalls eine Wandlung des Sehens anbahnt. Ist der grund-
sdtzlich ausserhalb befindliche, distanzierte Standort heute
noch haltbar? Wir miissen uns dieser Fragestellung bewusst
sein, bevor sich die Diskussion den Problemen der Gestaltung
zuwendet, die ja Aussage ist eben iliber unser Erleben der
Liturgie. Die Auseinandersetzung mit dem Raum ist so die
Voraussetzung dazu, dass unser Bemiihen um die Form eine
Richtung nimmt und einhilt, sich nicht in einer Bewegung
im Kreise verliert.

Die Kirche ist nicht das Bild einer Kirche. Sie ist der
Ort des Handelns, des gottesdienstlichen Handelns, welches
das Horen ist, das Horen des Wortes Gottes (K. Barth). Es
geht also nicht darum, gefiihlsmissig eine Kirchlichkeit zu
eskontieren, vielmehr darum, Raum zu schaffen fiir die per-
sonale Sammlung. — Die Formierung der Versammlung, die
Sicht- und Akustikverhéltnisse, der Bewegungsraum sind die
primédren Faktoren der Gestaltung. Die Predigtkirche wird
wieder zum Gemeindehaus. — Hieher gehort die Erwidhnung
des fiir die Situation bezeichnenden Problems der Zweiheit
von Kirche und «Gemeindehaus» in der Zuspitzung, welche es
in der Schweiz erfahren hat.

Es ergeben sich die drei Gruppen von Fragen:

A. Allgemeine Gesichtspunkte

1. Die Kirche ist der Raum der Liturgie, des 6ffentlichen
Dienstes, also des im engeren Sinne verstandenen Gottes-
dienstes.

2. Liturgie und Raum sind in Uebereinstimmung zu brin-

Betrachtungen iiber die Technik I

Von Ing. A. Ostertag, Ziirich

gen, so dass diese Formen als Identitdt verstanden werden.
«Der Raum ist die Sichtbarmachung des Bekenntnisses»
(Arch. Prof. O. Bartning).

3. Triager des Gottesdienstes ist der Einzelne als Glied
der zu erbauenden Gemeinde der Kirche. Ausdruck der dia-
logischen Struktur der Liturgie ist die zentrische Struktur
des Raums.

B. Strukturelle Elemente

1. Ist die Versammlung longitudinal,
vorn, oder ist sie auf die Mitte gerichtet?

Ist sie kompakt zusammengefasst, oder ist sie gegliedert,
in Gruppierungen zusammengefasst?

Wird die Versammlung mit einer Wand bzw. einem «Chor»
konfrontiert, oder sind die einzelnen Gruppierungen einander
zugewendet ?

2. Ist die Kanzel losgelost der Versammlung gegeniiber-
gestellt, oder ist sie einbezogen in die Ordnung des Gestiihls?

3. Befindet sich der Tisch in liberhdhter Lage ausserhalb,
vorne auf einem frontalen Podium, oder im Zentrum, auf dem
Boden der Versammlung ?

C. Besondere Dispositionen

Innerhalb der Grenzen, welche die Bindung an die spe-
zifische Problematik der Zeit auferlegt, hat sich die Ge-
staltung nach den im Einzelfall immer wieder andersartigen
Verhéltnissen zu richten, sie ist jedesmal neu. Es sei lediglich
erwidhnt, dass diese Fragestellung gerade auch im Hinblick
auf das Problem der Instandstellung bestehender Kirchen-
bauten der Abkldrung bedarf. Es lassen sich keine Regeln
aufstellen. Die Losungen sind nicht normativ, sie diirfen es
nicht sein. Sie sind abhidngig von ortlichen Ueberlieferungen,
von landschaftlichen, topographischen, stddtebaulichen Ge-
gebenheiten von wirtschaftlichen Voraussetzungen, von Vor-
liebe und Geschmack der Gemeinde oder gar des Architekten. ..

Solche Moglichkeiten der jeweiligen Wahl sind:
das Langhaus wie auch der Rundbau,
das Langhaus mit wie auch das Langhaus ohne apsidiale

Ausbuchtung («Chor»),
die symmetrische wie auch die asymmetrische Anlage,
die Galerie wie auch der Verzicht auf die Galerie,
der Turm wie auch der Verzicht auf den Turm...

Adresse des Verfassers: Arch. Otto H. Senn, St. Johannsvorstadt 17, Basel

von hinten nach

DK 130.2: 62

Technik als Antwort des Menschen auf die Not seines In-der-Welt-Seins

1. Einleitung

«HEines der Themen, das man in den nichsten Jahren be-
sonders lebhaft diskutieren wird, ist das vom Sinn, von den
Vorteilen, Schidden und Grenzen der Technik. Ich war immer
der Meinung, dass es die Mission des Schriftstellers sei, in
Voraussicht fiir seine Leser zu erkennen, was Jahre spiter
Problem sein wird, und ihnen beizeiten, das heisst ehe die De-
batte entsteht, klare Ideen iiber die Streitfragen zu ver-
schaffen, so dass sie in das Getose des Kampfes mit dem
heiteren Geiste dessen eintreten, der ihn im Prinzip schon ent-
schieden hat. Schon seit langem erhofft der abendldndische
Mensch nichts von der Literatur, ob er sich nun dariiber
Rechenschaft gibt oder nicht, und hungert und diirstet wieder
nach klaren deutlichen Ideen iiber die Dinge».

Mit diesen Sétzen beginnt José Ortega y Gasset seine Be-
trachtungen iiber die Technik 1). Er spricht mit ihnen uns
Ingenieure und Architekten, die wir alle in dieser Weise
hungern und diirsten, ganz personlich an: «Moégen daher die
Techniker erkennen, dass es, um Techniker zu sein, nicht ge-
niigt, Techniker zu sein. Wihrend sie sich mit ihren beson-
deren Aufgaben beschiftigen, zieht die Geschichte ihnen den
Boden unter den Fiissen fort. Man muss wachsam sein und
aus seinem eigenen Kreis hinaustreten: die Landschaft des
Lebens erspihen, das immer total ist. Die hochste Fihigkeit,
zu leben, verbiirgt nicht irgend ein Amt oder eine Wissen-
schaft, sie ist die Gesamtheit aller Berufe und aller Wissen-
schaften und vieler anderer Dinge mehr. Es ist die alles um-
fassende Vorsicht. Das menschliche Leben und alles in ihm
ist ein bestdndiges und absolutes Wagnis.»

1) Meditacion de la técnica, Buenos Aires 1939, Autorisierte Ueber-
setzung von Professor Dr. Fritz Schalte, Stuttgart 1949, Deutsche Ver-
lagsanstalt.

Was Ortega voraussah, ist eingetreten: Der technische
Fortschritt ist Problem geworden: Er gilt weitherum nicht
mehr als eindeutig erstrebenswert. Das Vertrauen in ihn ist
erschiittert. Der Glaube, er befreie uns von der Not unseres
In-der-Welt-Seins, ist in Frage gestellt. Man wird gewahr,
dass der Wohlstand, den er gebracht hat, nicht die Losung der
Probleme ist, die uns bedriicken. Zugleich muss festgestellt
werden, dass die Technik, die der Mensch aufgebaut hat, dass
sie ihm diene, in massgebenden Bereichen nicht mehr unter
seiner Herrschaft steht, dass der Techniker und mit ihm der
moderne Mensch den Boden unter seinen Fiissen tatséchlich
verloren hat. Es sind die anonymen Miéchte der Wirtschaft,
der Finanz und der Politik, die sich die massgebenden Hand-
lungsvollmachten angeeignet haben, bei denen die grossen
Entscheidungen fallen; ndmlich die Entscheidungen {iber den
Einsatz der ungeheuren Machtmittel, die aus der Fiille des
technisch Geschaffenen, aus den Produktionsanlagen und aus
den zugehdrigen Belegschaften bestehen; weiter die Entschei-
dungen iiber Richtung und Intensitit der wissenschaftlichen
und technischen Forschung und Entwicklung sowie schliess-
lich die Entscheidungen iiber das Spiel der wirtschaftlichen
und politischen Machtpositionen und damit tiber Krieg und
Frieden. Gewiss, es sind Menschen, die diese Entscheidungen
treffen, fiihrende Grossen ihres Faches, beseelt von bestem
Wollen und getragen von der Grisse der ihnen gestellten Auf-
gabe. Aber ihr Entscheiden ist im eigentlichen Sinn nicht
frei: Es entspricht nicht ihrem wahren inneren Wesen, son-
dern ist beeinflusst durch die Wirksamkeit der inneren und
Ausseren Michte, von denen sie, wie wir alle, abhingen. In
diesem Entscheiden zidhlt der Mensch nicht voll als Mensch,
sondern allzu oft nur als Leistungssubjekt und als einer, der
sich soziale Gegenleistungen zu fordern berechtigt fiihlt. Es
ist entscheidend wichtig, zu erkennen, dass das nicht der




224 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

72. Jahrgang Nr. 16

Fehler der fiihrenden Minner oder der geltenden Gesell-
schaftsordnung ist, sondern als die notwendige Folge des
tragischen Geschicks hingenommen werden muss, das darin
besteht, dass uns eine giiltige, mit der Kraft einer Glaubens-
gewissheit in uns wirkende Antwort auf die Frage: «Was
ist der Mensch?» fehlt.

Weil wir diese zentrale Frage unbeantwortet lassen, ist
all unser Bauen und Produzieren in Frage gestellt, und zwar
nicht durch die schwache Stimme einiger Kritiker, sondern
durch die massive Sprache von Arbeitskonflikten, Wirtschafts-
krisen und Weltkriegen. Deshalb stehen wir auch als Men-
schen bewusst und unbewusst im Kampf um unser Mensch-
sein. Aber wir treten in diesen Kampf nicht «mit dem hei-
teren Geiste dessen ein, der ihn im Prinzip schon entschieden
hat», sondern wir sehen gezwungen, angstvoll und ratlos
einer diisteren Zukunft entgegen; denn es fehlen uns Kklare
Ideen iliber die Fragen, die uns unser modernes Leben stellt.
Da dies grundsidtzlich auch Fragen iiber unsere technische
Berufsarbeit sind, diirfte eine Besinnung iiber sie an diescr
Stelle wohl am Platze sein.

2. Ueber die Entscheidungsfreiheit

Die besondere Schwierigkeit, die uns die Auseinander-
setzung mit der Frage: «Was ist der Mensch ?» bereitet, be-
steht darin, dass wir seit dem 16. Jahrhundert in zunehmen-
dem Masse und in immer weiteren Schichten des Volkes
naturwissenschaftlich denken, das heisst vorzugsweise ausser-
halb von uns liegende Dinge — das kdnnen auch unsere Lei-
ber, die Funktionen und Erzeugnisse unseres Geistes, ja un-
sere Seelen sein — zum Gegenstand unserer objektiven Be-
trachtung machen, unsere Feststellungen in ein rationales
System einordnen, sie zueinander in Beziehung bringen und
auf einfache, begreifbare Elementarstrukturen zurilickfiihren.
Mit diesen wissenschaftlichen Methoden, von denen wir {iber-
zeugt sind, dass nur sie uns ein gesichertes Wissen liber das
zu vermitteln vermogen, was ist, erreichen wir aber den Men-
chen nicht. Denn er ist seinem Wesen nach nicht Objekt,
Ding, Umwelt, Natur, sondern ihr voélliger Gegensatz. Wohl
gehort das, was am Menschen wissenschaftlich erforschbar
ist, auch zu ihm, aber es ist Zubehor, Geriist, Hiille, es macht
nicht sein Wesen aus. Dieses ist von anderer Dimension, ge-
hort einer andern Kategorie des Seins an und kann daher
nicht mit den Kategorien des rationalen Denkens erfasst,
sondern muss mit derjenigen der Ganzheit erlebt werden.

So miissen wir denn in dieses geheimnisvolle unfassbare
Reich der Ganzheit hineintreten, um von daher zu erfahren,
was menschliches Leben ist! Um deutlicher zu machen, was
damit gemeint ist, nenne ich einige Worte, die als Inhalte
dieses Reiches aufgefasst werden konnen: Freiheit und Ver-
antwortung, Erkenntnis und Gewissheit, Schonheit und Wahr-
heit, Glaube und Liebe. Wenn wir diese Worte iiberdenken
und sie mit persénlich Erlebtem in Beziehung setzen, so
spliren wir, dass etwas in uns anklingt, das einem inneren,
personlichen, letztlich giiltigen und verpflichtenden Bereich
angehort. Ideen werden in uns wirksam und Symbole ge-
winnen fiir uns Bedeutung, die vom Bestehen einer andern
Wirklichkeit zeugen, als die Wirklichkeit der &Aussern, sinn-
lich fassbaren Dinge ist, ndmlich von einer Wirklichkeit von
unverriickbaren, endgiiltigen, letzten, absoluten Werten.

Diese Werte stehen in sonderbaren Verhidltnissen der
Entsprechung zu den wandelbaren, vorldufigen, vergdng-
lichen und relativen Inhalten im Bereiche des Fassbaren. Das
Bild vom Gegenstand und seinen Projektionen in Grundriss
und Aufriss oder von der menschlichen Gestalt und ihrem
Schatten drédngt sich hier auf. Fassbar und damit Gegen-
stand der Wissenschaft, der Technik, der Wirtschaft und der
Politik sind stets nur Projektionen oder Schatten. Sie sind
«zweidimensionaly, wie die Bilder im Kino. Die wahre Wirk-
lichkeit ist von hoherer Dimension. Um zu ihr zu kommen,
muss das Fassbare integriert werden. Das ist sein Sinn und
dazu ist es da, dass wir es integrieren, dadurch wahre Wirk-
lichkeit in uns aufbauen und so Menschen werden.

Ich schrinke jetzt den Kreis unserer Betrachtung ein,
indem ich nur die eine Idee der Freiheit, und von dieser
wiederum nur den einen Teilaspekt der Entscheidungsfreiheit
betrachte. Diese erleben wir als Synthese der folgenden drei
Funktionen: 1. als geistige Durchdringung der konkreten
Lage, in der ich mich befinde, mit dem Zweck, die starren Ge-
gebenheiten, mit der sie auf mich driickt, in Moglichkeiten fiir
mein Benehmen ihr gegeniiber aufzulosen; 2. als die eindeu-

tige Entscheidung fiir ein bestimmtes Benehmen unter ebenso
eindeutigem Verzicht auf die andern mdoglichen Benehmens-
weisen; 3. als den Vollzug des gefassten Entschlusses. Das
klingt alles sehr einfach und selbstverstdndlich. Aber der
Verwirklichung stellen sich im konkreten Einzelfall so aus-
serordentliche Widerstinde entgegen, dass sie nur selten und
nie ganz vollzogen wird. Das liegt wohl an der Ueber-
schitzung der uns zustehenden Krifte und an der Unter-
schitzung dessen, was Entscheidungsfreiheit ist: Wir meinen,
wir wiissten, was wir wollen und was uns zusteht, und wir
verfiigten iiber die Kréfte, das Gewollte zu vollbringen. Das
trifft nun aber nicht zu. Denn einerseits ist Entscheidungs-
freiheit ein Element jener unfassharen inneren Wirklichkeit,
in der allein wahres Leben sein kann. Sie ist also nicht Pro-
jektion oder Schatten, und untersteht daher nicht unserem
bewussten Willen; sondern sie ist eine Gabe des Schopfers,
durch deren Ausiibung wir erst zu Menschen werden. Ander-
seits ist sie aber auch Aufgabe, ndmlich die Aufgabe, in
jedem konkreten Fall die richtige, meinem wahren Wesen
entsprechende Entscheidung zu treffen und dadurch das
konkret herzustellen, was ich im Grunde bin.

Damit ich diese Aufgabe 16sen kann, muss ich drei Vor-
aussetzungen erfiillen, ndmlich: 1. Ich muss mir Musse zur
Besinnung verschaffen. 2. Ich muss erkennen, was meinem
Wesen gemiss ist, wer ich im Grunde bin und welche Mog-
lichkeiten des Benehmens mir die jeweilige konkrete Lage
bietet, in der ich mich befinde. 3. Ich muss in einer absolut
vertrauensvollen Ich-Du-Beziehung zu einer iibergeordneten
Instanz stehen, vor der ich iiber die getroffene Entscheidung
und deren Vollzug Rechenschaft ablegen kann. Diese drei
Voraussetzungen sind nicht getrennte Traktanden, die nach-
einander zu erledigen wéiren, um dadurch gewissermassen
die Berechtigung zum Treffen von Entscheidungen zu er-
langen; vielmehr sind sie alle in die Ganzheit des Lebens
hineingenommen und bilden mit ihm eine Einheit. Das wird
deutlich, wenn wir die Frage nach der ilibergeordneten In-
stanz weiter verfolgen.

Fiir das Kind sind es die Eltern, spidter auch Lehrer,
Pfarrer, berufliche oder militdrische Vorgesetzte. Das Er-
wachsenwerden besteht nun aber massgebend gerade darin,
dass die Beziehungen zu diesen dem Kind iibergeordneten
Menschen in solche zwischen menschlich Gleichgestellten um-
gewandelt werden. Dieser Prozess gelingt nicht nur durch
Ablosung, sondern vor allem durch Uebertragung der ur-
spriinglichen Beziehungen zu den vorgesetzten Menschen auf
eine andere, hohere Instanz, die iliber alle Vertrauenskrisen
erhaben ist und an die ich somit vorbehaltlos glauben kann.
Kurz: Die Elternbeziehung muss zu einer Gottesbeziehung
transzendiert werden. Das braucht noch nicht der Gott zu
sein, den Christus bezeugt hat. Es ist sogar filir die meisten
modernen Menschen, notig, vorerst verschiedene andere
Stufen der Transzendierung, die der schrittweisen Erweite-
rung der eigenen Person entsprechen, zu durchlaufen, worauf
es dann geschehen kann, dass Christus, wenn seine Zeit ge-
kommen ist, vor die Tiire tritt und anklopft. Das ist Gnade.

Der Akt der Rechenschafts-Ablegung vor einer iiberge-
ordneten Instanz, dem wir gewdhnlich «ver-antworten»
sagen, hat eine zweifache Auswirkung: Einerseits erlebe ich
in ihm die Begegnung mit mir selbst, mit meinem wahren
Wesen. Mir wird bewusst, unter welchen Gebundenheiten ich
mich entschieden habe, in wiefern ich dadurch von der mir
wesensgeméss zugehodrigen Linie abgewichen bin und wie
diese Linie in dem fiir mich jetzt massgebenden Teilstiick
tatsichlich verlduft. Ich gewinne also nachtridglich jene Er-
kenntnis, die ich vorher zum Entscheiden hédtte haben sollen.
Daher ist das Leben ein «bestdndiges und absolutes Wagnis»,
das nur im Glauben bestanden werden kann. Anderseits ver-
leiht mir dieser Akt die libernatiirliche Kraft, die Bindungen
an die Werte niedriger Kategorien in mir schrittweise zu
16sen und in Beziehungen zu Werten héherer Kategorien um-
zuwandeln, im besondern also die Kraft zu freier Entschei-
dung. Entscheiden ist somit nicht eine Sache des Wollens
und des Denkens, sondern des Glaubens und des Lebens.

An dieser Stelle muss ich die Betrachtung iiber die Ent-
scheidungsfreiheit unterbrechen, um das Grundthema noch
von seiner entgegengesetzten Seite her anzuleuchten.

3. Die biologische Not
Wir sprachen von der Entscheidungsfreiheit; das war in
gewissem Sinne erhebend. Wir miissen uns jetzt mit der Not




17. April 1954

SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 225

befassen; das ist héchst unsympathisch. Denn der Abend-
linder des 20. Jahrhunderts hasst die Not und hidlt sich von
ihr fern. Sie ist fiir uns etwas Minderwertiges, grundsitzlich
Ueberwundenes, unserer Zeit nicht mehr Entsprechendes. Wo
sie dennoch auftritt, sprechen wir von Betriebsunfillen, von
lastigen Storungen, von Verletzungen der Ordnung. Wir sind
bedacht, sie zu vermeiden, sie zu umgehen und, wo das nicht
angeht, sie moglichst rasch aus der Welt zu schaffen. Wir
fiihlen uns dazu stark genug, vor allem im Hinblick auf die
Mittel, die uns Wissenschaft, Technik und Wirtschaft zur
Verfiigung stellen. Diese Denkweise ist uns so sehr zur
Selbstverstdndlichkeit geworden, dass wir geneigt sind, den
zu beldcheln, der sich mit der Not abgibt. Dennoch miissen
wir es tun, wenn wir das Wesen des technischen Schaffens
und damit das Wesen unseres eigenen Berufes verstehen
wollen.

Die Erforscher vorgeschichtlicher Epochen sprechen vom
Menschen, wenn sie Feuerstellen, Waffen, Werkzeuge, also
Zeugen technischen Schaffens und damit Antworten des
Menschen auf die Not seines In-der-Welt-Seins ausgraben.
Solche Waffen und Werkzeuge sind oft mit Zeichnungen ver-
sehen und weisen Formen auf, die nicht nur durch technische
Zweckméssigkeiten bestimmt sind. In der Hohle von Altamira
bei Torrelavega fand Don Marcellino de Santuola um 1875
farbige Deckengemilde aus der Eiszeit, die wilde Tiere und
Jagdszenen darstellen 2). Bemerkenswert ist ferner eine etwa
50 000 Jahre alte Zeichnung eines Elephanten, auf der auch
das Herz des Tieres rot hineingemalt ist 3). Diese Funde wei-
sen zundchst auf drei Dinge hin: Erstens ist technisches
Schaffen so alt wie der Mensch. Zweitens ist es von jeher ver-
bunden mit kiinstlerischem Gestalten im Sinne einer ganz-
heitlichen Verarbeitung von Erlebnissen. Drittens ist es ver-
bunden mit dem Forschen nach der Herkunft der Kraft, nach
dem Sitz des Lebens und damit nach den Ursachen der Er-
scheinungen, die sich der Mensch nicht erkliren kann, also
nach einem verborgenen Urgrund der Dinge, von dem er
glaubt, er sei hinter dem Sichtbaren wirksam. Zugleich wird
aber aus dem Vergleich, wie, wovon und wozu jene Menschen
lebten, zu dem, was von uns in dieser Hinsicht zu sagen ist,
auch sichtbar, wie sehr der Mensch im Gegensatz zu aller
Natur Geschichte hat, also ein Werdender, Sich-Umwandeln-
der ist.

Fragen wir, was wohl den Urmenschen veranlasste, so
zu handeln, so lautet die Antwort: die Not. Er sah sich in
eine Umwelt hineingestellt, die seine Existenz unmittelbar
bedrohte, und zugleich bot ihm sein nicht spezialisierter
Koérper nicht die Mittel, sondern nur Moglichkeiten, sich
gegen diese Bedrohung zu wehren oder zu schiitzen. Er litt
unter Hunger und Durst, unter Kilte, Wind und Niederschlé-
gen, unter der Gefihrdung durch die Naturgewalten, Pflan-
zen (Bakterien) und Tiere; vor allem litt er unter der Aus-
einandersetzung mit seinen Mitmenschen und mit sich selber.
Diese Not erlitt er ungleich schmerzlicher, unerbittlicher, be-
wusster als jede andere Kreatur, und das zwang ihn, Hilfs-
mittel zu schaffen und in seinen Dienst zu stellen, um diese
urtiimliche Not zu wenden. So wurde er Techniker.

Um das spezifisch menschliche Benehmen der Not gegen-
iiber deutlich zu sehen, wollen wir es jetzt dem des Tieres
gegeniiberstellen. Das Tier hat sich durch eine sehr lange
und langsame Entwicklung seiner Umwelt angepasst. Sein
Korper ist so gestaltet und ausgeriistet, dass es die Not durch
seine eigenen Funktionen wenden kann. Der Kreis der Reak-
tionen, z. B. Hungerleiden, Jagen, Erbeuten, Sichern der
Beute usw., beriihrt dabei nur dunkle Bewusstseinsschichten.
Hellere Schichten sind unnétig und haben sich daher auch
nicht ausgebildet. Das Fiihrungsfeld der Beute geniigt, und
wo es durch jenes der Gefahr durchkreuzt wird, kommt es
nicht zu einer Entscheidung zwischen bewusst gewordenen
Moglichkeiten, sondern zu einer gewohnheitsmissigen An-
passung an die neue Gesamtsituation, die das Tier instinktiv
als Gegebenheit empfindet und auf die es zwangsliufig
reagiert. Das Benehmen des Tiers der Not gegeniiber gleicht
seinem Wesen nach dem Funktionieren eines ferngesteuerten
Mechanismus, etwa dem eines durch Richtstrahlen gesteuer-
ten Flugzeugs. Dieser Mechanismus ist allerdings spezifisch
differenziert: Jede Tierart hat kennzeichnende Funktionen
und entsprechende Organe ausgebildet. Je weiter sie diese

2) Abgebildet in «Stahl und Eisen», Heft 5, vom 25. Februar 1954,
#) Nach persiinlicher Mitteilung von Prof, Dr. R. Wetzel, Tiibingen.

Spezialisierung getrieben hat, als desto «hdher entwickelt»
bezeichnen wir sie. Die Spezialisierung ist die artgemdisse
Reaktion des Tiers auf die Not des Existierens in einer harten
und gefahrvollen Umgebung. Von Menschen aus gesehen
kann Anpassung aufgefasst werden als Abdringung in die De-
fensive, Kapitulation vor den Umweltbedingungen, Verzicht
auf personliche Eigenart; das Tier iiberlisst tatsichlich in
gewissem Sinn die Fiihrung seiner Umwelt. Es setzt ihr
nicht Eigenes entgegen, es konstituiert keinen Gegensatz zu
ihr, sondern hebt diesen Gegensatz auf, fiigt sich der Umwelt
ein, geht in ihr auf, ist selber Element der Umwelt, ist
«Ding». Dass es sich so benimmt, ist nicht Preisgabe eines
eigenen Selbst, das es nicht hat, ist auch nicht Verrat eines
Auftrags, den anzunehmen es nicht geschaffen ist. Vielmehr
besteht sein Wesen gerade darin, sich anzupassen. Indem es
das tut, ist es ganz Tier; so ist z. B. der Hirsch, indem er in
einer seiner Art gemissen Weise im Walde lebt, ganz
Hirsch. Da das Tier das tut, ist es Umweltelement. Da es
das zwangsldufig, problemlos, als seinem Wesen gemésse
Instinktreaktion tut, ist es ganz, was es ist; insofern ist es
etwas Fertiges, in der Entwicklung Abgeschlossenes, Ganzes,
Endgiiltiges.

Wir fragen jetzt: Wie benimmt sich der Mensch der
Not seines In-der-Welt-Seins gegeniiber ? Zunichst stellen
wir fest, dass wir uns nicht eindeutig verhalten: Einerseits
benehmen wir uns hdufig wie Tiere: Wir reagieren triebhaft,
ohne klares Bewusstwerden der Motive, als Mechanismen. Wir
vollziehen nach erfolgter Auslésung zwangsliufig eine be-
stimmte Kette von Handlungen. Das wird sichtbar, wenn z. B.
bei einer Panik die uns anerzogenen Hemmungen durch-
brochen werden oder Ereignisse unseren Willen durchkreuzen.
Wir reagieren ferner oft im Sinne einer triebgebundenen und
daher egozentrischen Anpassung an die Umweltsituation. Das
stellt man z. B. im Konkurrenzkampf fest, wo man vielfach
Dinge tut, die zwar in der momentanen Lage als opportun er-
scheinen, die man aber als eine seiner Menschenwiirde be-
wusste Privatperson nicht tun wiirde; man handelt also auch
hier unfrei und weitgehend ohne Bewusstwerdenlassen der
wahren Motive.

Anderseits benehmen wir uns aber auch véllig gegen-
sédtzlich zum Tier, ndmlich spezifisch menschlich. Was damit
gemeint ist, wird sich aus dem Nachfolgenden ergeben. Jeden-
falls stellt die Féhigkeit, in einer gegebenen Situation ent-
weder tierisch oder menschlich reagieren, also zwischen zwei
moglichen, einander entgegengesetzten Verhaltensweisen
sich filir die eine oder die andere entscheiden zu konnen, eine
den Menschen kennzeichnende Gabe dar. Wir haben beides in
uns: das trieb- und umweltgebundene Wesen des Tiers und
das vollig entgegengesetzte, zu klarem Bewusstwerden der
Benehmensmoglichkeiten und zu freiem Entscheiden fihige
Wesen des Menschen. Beide Wesenskomponenten machen in
uns ihre Anspriiche geltend: Sie wirken wie entgegengesetzte
Pole eines Kraftfeldes, in dessen Mitte wir stehen. Jeder Pol
sucht uns zu sich zu ziehen. So entsteht in uns ein polarer
Zwiespalt, und es ist eine spezifisch menschliche Not, inner-
halb dieses Kraftfeldes den uns zukommenden Ort der rechten
Mitte immer wieder neu zu erarbeiten.

Wir fragen jetzt nach dem spezifisch Menschlichen, das
zum Tierischen in uns im Gegensatz steht. Wir stossen hierbei
auf die grundlegende Féhigkeit, zwischen das Erleiden einer
bestimmten Not und die Reaktion, die sie wenden soll, einen
Abstand einzuschieben: Die unmittelbare, unbewusste Aus-
16sung der zwangsldufigen Reaktion, wie sie der triebhaften
Komponente unserer Natur entsprechen wiirde, wird durch
einen bewussten Eingriff in den Triebmechanismus aufgeho-
ben. Dadurch gewinnt der Mensch eine Besinnungspause, in
der er die Not bewusst als Schmerz erleidet, sich tiber ihre
Ursachen, sowie liber neue zweckmissige Weisen seines Be-
nehmens ihr gegeniiber klar wird, und die ihm die Moglich-
keit verschafft, iiber diese Weisen in Freiheit zu entscheiden.
Damit sind wir wieder beim Thema der Entscheidungsfreiheit
angelangt, von dem wir ausgingen und das wir nun noch
etwas weiter verfolgen wollen.

Die unser Menschsein konstituierende Entscheidungsfrei-
heit erscheint in dreifacher Weise paradox: 1. Sie bezweckt
das Wenden der Not und setzt zugleich die Not voraus. Denn
nur die als Schmerz personlich und ganzheitlich erlebte Not
veranlasst den Menschen, den miihsamen und ungewissen
Weg immer wieder neu zu gehen, der ihn schrittweise der




226 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

72. Jahrgang Nr. 16

Entscheidungsfreiheit entgegenfiihrt. Dass das so ist, ist nicht
nur ein Ergebnis sachlichen Nachdenkens, sondern massive
tdgliche Erfahrung. Nur der Leidgepriifte wird Mensch; der
Verwohnte degeneriert an Leib und Seele. 2. Ihre Ausiibung
erfordert im konkreten Fall Erkenntnis; aber diese Erkennt-
nis wird uns, wie wir sahen, erst nachtraglich zuteil. 3. Sie
besteht, wie wir sahen, nur insofern, als der Mensch eine iiber-
geordnete Instanz als fiir ihn verpflichtend und bindend aner-
kennt, insofern er also seine Freiheit an diese Instanz dele-
giert und sie damit fiir sich preisgibt.

Der moderne Abendldnder kann hbei seiner Ueberbewer-
tung des Rationalen diese Widerspriiche nicht 16sen. Er ver-
dréngt sie: Einerseits betrachtet er die Not als etwas Minder-
wertiges und mit seinen {iiberlegenen Mitteln Abwendbares;
und anderseits negiert er die Existenz einer iibergeordneten
Instanz, indem er deren Vollmachten wusurpiert. Das alles
vollziehen wir, ohne dass wir wissen, was wir damit tun.
Daher fillt auf uns der Fluch der Knechtschaft 4), und zwar
in zweifacher Weise, ndmlich 1. in Form der Gebundenheit
an die Angst vor der Not und an die ins Masslose gesteigerten
Abwehrmassnahmen gegen diese Angst, und 2. in Form der
Gebundenheit an eine neue Not, die sich wie folgt dussert:

Wenn wir uns ndmlich selber zur letzten Instanz machen,
belasten wir uns mit einer uns nicht zustehenden Vollmacht
und heben mit der uns gesetzten Ordnung auch den Sinn der
Verantwortlichkeit auf. Dies zeigt sich darin, dass uns die
Entscheidungsfreiheit zu einer unertriglichen Qual wird, vor
der wir angstvoll fliehen und auf infantile Gebundenheiten
regredieren. Dieser riickldufige und daher krankhafte Prozess
vollzieht sich hédufig in der Weise, dass der Eingriff in den
Triebmechanismus, der den Ablauf der triebgebundenen Reak-
tion auf die dussere Not aufheben und damit eine freie Ent-
scheidung ermoglichen sollte, nun selber zu einem unbewuss-
ten Mechanismus degeneriert. Es entsteht so ein circulus
vitiosus von Mechanismen und von ihnen antwortenden Noten
und Note schaffenden Notwendigkeiten, der das wahrhaft
Menschliche, die Freiheit, erstickt. Solche sekundéire Mecha-
nismen tragen wir alle in uns. Daher sind unsere Entschei-
dungen nicht frei, sondern wir treffen sie unter dem mehr
oder weniger starken Banne innerer oder #dusserer Mdichte,
insbesondere von Michten aus dem personlichen und kollek-
tiven Unbewussten. Als Beispiele koénnen hier Handlungen
auf Grund vorgefasster Meinungen, Zwangsvorstellungen,
Gebundenheiten an Traditionen und Modestromungen ange-
fitlhrt werden; ferner Gebundenheiten an das, was in der Ge-
sellschaftklasse, in der politischen Partei, in der religiosen
Sekte gilt, der man angehort — es kann auch die Landes-
kirche sein. Auch psychologische Bindungen, Ueber-Ich-Kom-
plexe, Projektionen und Kompensationen sind hier zu nennen.

Fassen wir das bisher Gesagte zusammen, so kénnen wir
feststellen, dass dem Menschen die Moglichkeit der freien
Entscheidung zwischen zwei entgegengesetzten Benehmens-
arten der Not gegeniiber gegeben ist, die wir durch die fol-
genden Begriffspaare umschreiben kénnen: 1. Mensch — Tier,
2. bewusstes Leiden — instinkthaftes Reagieren, 3. Erkennen
von Moglichkeiten — Stehen im Banne von Gegebenheiten,
4. Entscheidungsfreiheit — Trieb- und Umweltgebundenheit.
Damit der Mensch zur freien Entscheidung Raum finde,
miissen Bewusstwerden der Not und Leiden vorangehen; da-
mit er entscheiden kann, miissen ihm Erkenntnisse liber das
aufgehen, was er im Grunde ist; damit er die Entscheidungs-
freiheit auch seelisch ertridgt, muss er sich an eine letzte
Instanz gebunden wissen, vor der er seine Entscheidungen
verantworten kann.

4. Die Polaritit: Handeln — Leiden

Die Entscheidung zum Menschsein setzt eine zweite Ent-
scheidung: sie besteht in der Antwort auf die Frage: «Soll
ich die Not auf mich nehmen und tragen, oder soll ich Hand-
lungen vollziehen, um sie zu wenden ?» Der moderne Abend-
linder stellt sich diese Frage nicht; fiir uns gibt es nur das
Handeln. Das aber ist Verrat unserer Entscheidungsfreiheit;
und die Folge dieses Verrats ist einerseits unsere Gebunden-
heit an autonome kollektive Méchte und anderseits unsere

4) Ich spiele hier auf das Wort Jesu an: «Am gleichen Tage sah er
einen arbeiten am Sabbat und sprach zu ihm: Mensch, wenn du weisst,
was du tust, so bist du selig, weisst du es aber nicht, so bist du ver-
flucht und ein Uebertreter des Gesetzes». Aus: Die versprengten Worte
Jesu, von Benedilt Godeschalt. Freiburg im Breisgau, Hyperion-Verlag.

Angst vor dem Leiden. Dem ostlichen Menschen ist eine freie
Entscheidung im Sinne eines Tragens der Not eher vertraut.
Sie findet z. B. im Buddhismus ihre volle Bejahung. Aber sie
bildet eine auch fiir uns mogliche Haltung und bedarf unserer
aufmerksamen Beachtung, damit wir immer wieder zur Ent-
scheidung iiber die uns gebotenen Moglichkeiten hindurch-
dringen und nicht einem Mechanismus verfallen.

Die Bejahung des Leidens, also der in Freiheit vollzogene
Verzicht auf Handlungen zum Wenden der Not, als typisch
menschliche Moglichkeit, hat die Menschen je und je aufs
stirkste beschiftigt. Asketen, Einsiedler, Gestalten wie Franz
von Assisi, Nikolaus von der Fliie, Johannes vom Kreuz,
Mahatma Gandhi geniessen als Exponenten dieser geistigen
Haltung hochstes Ansehen in weitesten Volksschichten. Sie
erinnern uns daran, dass uns Kkein unbedingtes Recht, die
Not des Daseins zu wenden, zusteht, dass vielmehr das Erlei-
den der Not, auch der leiblichen, zu unserem Menschsein ge-
hoért, da es zum Bewusstwerden dessen, was wir im Grunde
sind, noétig ist, und dass schliesslich nur das bewusste Leiden
uns zubereitet und befihigt, durch die entscheidenden Krisen
des Lebens hindurchzudringen. Hierin liegt der tiefe Sinn des
Fastens sowie des geduldigen Ertragens korperlicher Ent-
behrungen, Schmerzen und Krankheiten.

Die endgiiltige und absolute Bejahung des Leidens ist der
leibliche Tod. Er gehort zum Leben, wie die Geburt und die
andern Durchginge, die dazwischen liegen. Nur wer sich mit
ihm bewusst auseinandersetzt und auch zu dieser Phase seines
Lebens in Freiheit ja sagen lernt, ist Mensch. Dass es zu dem
kommt, setzt Leidensbereitschaft als eine uns zustehende Le-
benshaltung und das immer wieder neue Erleben des Leidens
voraus, also das Stehen in der Polaritdt, von der hier die
Rede ist. Wo solches Erleben fehlt und die bewusste Aus-
einandersetzung mit diesen Fragen unterbleibt, steigt aus
dem Unbewussten die Angst vor dem Tod, vor dem Leiden
und vor dem Leben als dimonische Macht auf, die uns ldhmt
und quilt und uns und unseren Mitmenschen das Leben ver-
giftet.

Diese Angst bestimmt weitgehend die Haltung und die
Entschliisse des Abendlinders unserer Zeit. Wir tarnen sie
allerdings, z. B. durch gespielte Jugendlichkeit, sportliche
Haltung und sensationsliisternen gesellschaftlichen Ton; wir
kompensieren sie durch Arbeit, Aemter und Manipulationen
zur Mehrung unseres Ansehens und unseres Einflusses; wir
verdringen sie durch Vermeiden jeglicher Begegnung mit
Dingen, die uns an die Vergénglichkeit des Irdischen erinnern,
durch Vollstopfen der Zeit mit Geschiftigkeit und Vergniigen,
durch Uebertonen der innern Stimme mit unsere Sinnlichkeit
erregenden Bildern und To6nen. Und wahrlich, die Moglich-
keiten, vor der Auseinandersetzung mit der Angst auszu-
weichen, sind so zahlreich, und die Mittel, die uns die Technik
dazu verschafft, werden uns durch die daran interessierten
Wirtschaftskreise in so verfiihrerischer Weise aufgenétigt,
dass es einer sehr eindeutigen und konsequenten Haltung be-
darf, um ihnen nicht zu erliegen.

5. Die Polaritat: Sich-Anpassen — Umgestalten

Die Entscheidung zum Handeln stellt uns vor eine dritte
Wahl: Ich kann die Not wenden, indem ich mich bewusst dem
Profil der Umwelt anpasse, oder indem ich die Umwelt um-
gestalte, so dass sie meinem Profil entspricht. Ich tue das
erste, indem ich die Orte mit einem meiner Natur zusagen-
dem Klima aufsuche und die Bediirfnisse meines Korpers den
Gegebenheiten anpasse, die ich dort vorfinde. Anpassen heisst
fiir uns vielfach Abhérten, d. h. bewusstes Riickgewinnen der
urspriinglichen natiirlichen Angepasstheit an die Umwelt.
Wiederum tue ich das erste, indem ich mich den psycholo-
gischen Situationen anpasse, die sich mir durch das Zusam-
menleben mit anderen Menschen ergeben, indem ich also dort
eine vermittelnde Funktion ausiibe, die Konflikte, die dieses
Zusammenleben belasten, abbaue, lokalisiere oder umgehe,
statt sie zur Krise zu fiihren, indem ich die Spannungen,
welche Entscheidungen hervorrufen, durch Kompromisse aus-
gleiche oder mildere, statt mich fiir den kompromissfreien
Vollzug der Entscheidungen einzusetzen. Und schliesslich tue
ich das erste, indem ich mich in den geistigen Auseinander-
setzungen innerhalb meines Lebenskreises den da herrschen-
den Stréomungen anpasse, statt auf eigenen Wegen zu einer
eigenen Schau der Dinge und zu einer eigenen Antwort auf
die Lebensfragen zu kommen. Die Preisgabe subjektiver In-
teressen und die Ueberwindung von Ichgebundenheiten, die




17. April 1954

SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 227

mit dem Anpassen notig werden, kénnen zu einer Ueber-
legenheit in der Beurteilung der jeweiligen Lage und schliess-
lich zu einer Weisheit in der Haltung dem Leben gegeniiber
filhren, die den Mitmenschen Halt gibt und mich meinem
wahren Wesen nidher bringt. Zugleich aber kann die selbe
Anpassung an die psychologische und geistige Situation einen
Verrat an meiner Berufung bedeuten und mein Menschsein
zerstéren. Auch hier stehe ich in einer Mitte.

Die Funktion des Vermittelnden, der sich anpasst — und,
indem er das tut, fihig wird, das zu sammeln, anzupassen
und zusammenzufiigen, was im wirtschaftlichen, politischen,
kulturellen und religiosen Raum auseinandergefallen ist —
diese Funktion wird bei uns vielfach verkannt, missachtet,
beiseitegeschoben, wodurch zwangsldufig diejenige des Ge-
staltenden und Umgestaltenden iiberbewertet, vergottert und
damit verteufelt wird. Es ist die typische Benehmensweise
des modernen Abendlinders, dass er auf die Not seines In-der-
Welt-Seins immer nur technisch, d. h. mit kiinstlichem Um-
gestalten seiner Umwelt antwortet. Das Umgestalten umfasst
hier sowohl das Umwandeln und Verteilen von Rohstoffen und
Rohenergien in Gebrauchsgiiter als auch den Konsum des Ge-
schaffenen; es umfasst aber, wie spiter gezeigt werden wird,
noch viel anderes mehr. Insofern wir die Umwelt umgestalten,
sind wir Techniker. Da dies unsere typische und einzige
Benehmensweise ist, nennt man unsere Zeit mit Recht eine
technische Zeit. Dass wir stereotyp, unbewusst, als
Mechanismen so handeln, ohne die andern Benehmensweisen
auch in Betracht zu ziehen und ohne es in uns zu einer freien
Entscheidung iiber alle uns zukommenden Méglichkeiten kom-
men zu lassen, ist unser Verhidngnis, nimmt uns immer wieder
die Friichte unseres Gestaltens weg und bringt uns in Not,
namlich in die Not der Knechtschaft durch die Dinge, die wir
selber machten, durch die Verhiltnisse, die wir dazu selber
aufbauten, und durch die Michte des Uebermenschlichen, zu
dem wir uns hinaufschraubten, sowie des Unmenschlichen, das
unsere gespaltenen Seelen beherrscht.

6. Zur Definition des Begriffs Technik

Unsere bisherige Betrachtung erlaubt uns nun, die Tech-
nik als die Gesamtheit aller Handlungen zu definieren, durch
die der Mensch seine Umwelt umgestaltet, um die Not seines
In-der-Welt-Seins zu wenden. Ich werde im zweiten Teil dieses
Aufsatzes zeigen, dass darunter nicht nur die biologische Not
zu verstehen ist, auch nicht nur die Not, die der Mensch durch
den Einsatz materieller Mittel zu wenden versucht, sondern
schlechthin alle Not. Diese ungewohnliche, ausserordentlich
umfassende Interpretation des Begriffs Technik wird bei den
Vertretern anderer Fachrichtungen, insbesondere bei den Gei-
steswissenschaftern und Kiinstlern, auf Widerwillen und Ab-
lehnung stossen. Dazu bemerke ich, dass sie von Ortega selber
herriihrt 5); so sagt er z. B. auf S. 26: «Ein Mensch ohne Tech-
nik, das heisst ein Mensch ohne Reaktion auf seine Umwelt,
ist kein Menschy», oder weiter auf S. 57: «Der Mensch muss,
ob er will oder nicht, sich selbst schaffen, sich selbst her-
stellen. Dieser letzte Ausdruck ist durchaus nicht unan-
gebracht. Er unterstreicht, dass der Mensch in der Wurzel
seines Seins sich vor jeder anderen Lage in der des Techni-
kers befindet. Fiir den Menschen ist daher Leben zunichst
und vor allem anderen: sich darum bemiihen, dass es das
gebe, was es noch nicht gibt, das heisst ihn, ihn selbst, indem
er dazu beniitzt, was es gibt; kurz, er «isty Erzeugung. Da-
mit mdchte ich sagen, dass das Leben nicht, wie so viele Jahr-
hunderte geglaubt haben, wesentlich Kontemplation, Denken,
Theorie ist. Nein es ist Erzeugung, Herstellung, und nur
weil diese es erfordern, deswegen, nachher, nicht vorher, ist
es Denken, Theorie und Wissenschaft.» Hieraus wird auch
deutlich, dass «Techniker» nicht nur einen Beruf und «Tech-
nik» nicht nur eine Fachrichtung bezeichnen, sondern, dass
ich mich gegeniiber meiner Umwelt als Techniker benehmen
muss, um Mensch zu sein. Wohlverstanden darf ich mich
nicht stereotyp so verhalten, nicht als unbewusste Reflex-
reaktion, sondern auf Grund einer freien, in vollem Bewusst-
sein unter allen andern méglichen Verhaltensweisen getrof-
fenen Entscheidung.

5) Auch E. Schumacher hat in seinem Vortrag im Ziircher In-
genieur- und Architektenverein vom 3. Februar 1954: «Begegnung zwi-
schen Mensch und Technik» die selbe extensive Auslegung vertreten;
siehe SBZ 1954, Nr. 9, S.123; ebenso Th. Bovét in: «Die Ordnung der
Freiheit», besprochen in SBZ 1952, Nr. 1, 2 und 4.

Man wird sich gleichwohl fragen miissen, warum Ortega
den Begriff «Technik» so weit gefasst hat, ob das nicht Will-
kiir oder Ueberheblichkeit oder Animositdt gegen seine Geg-
ner, gegen die Masse und gegen die traditionsgebundenen
Autorititen sei und ob man praktisch nicht besser bei der
landldufigen Bedeutung als Fachrichtung bleibe. In der Tat
lisst sich die engere Begriffsabgrenzung nicht entbehren:
Wir kommen ohne den Begriff Technik als die Fachrichtung
fiir alle in der Industrie, im Gewerbe (insbesondere im Bau-
gewerbe) und in anderen «technischen» Berufszweigen Téti-
gen nicht aus, und wir miissen befiirchten, dass durch eine
Erweiterung und Verallgemeinerung dieses Begriffs das An-
sehen unseres Berufes geschidigt, die hohen Werte, die er
birgt, verwissert und unser Selbstbewusstsein als Fachleute
untergraben werde.

Auf diese Befilirchtung ist zu antworten, dass wir nur
dann Techniker sein kénnen, wenn wir Menschen sind; und
dass wir das erste einzig und allein nur deshalb sind, um
das zweite sein zu konnen. Menschen sind wir aber nicht,
wenn wir in der schizoiden Gespaltenheit leben, in der wir
an sechs Werktagen 100 Prozent Techniker sind, um am
Sonntag 100 Prozent Mensch sein zu konnen, sondern ganz
im Gegenteil, Menschen sind wir nur, wenn wir es uberall,
insbesondere auch an unseren Arbeitspldtzen sind, und wenn
wir alles, was wir tun, insbesondere auch unsere technische
Berufsarbeit, als Menschen tun. Das darf aber nicht als berufs-
ethische Forderung aufgefasst werden, die von aussen, von
der Gesellschaft her, an uns herantritt und unsere Freiheit
einschriankt. Vielmehr sind wir nur dann Menschen, wenn
unsere Menschlichkeit spontan, ohne Zensur durch bewusste
moralische Meinungen, aus dem Innern hervorquillt und zwar
als ein elementares inneres Bedlirfnis, dessen Befriedigung
befreit. Nun stehen wir aber nicht da als fertige, ganze,
vollendete Menschen, sondern wir stehen im Kampf um die
Erfiillung des Programms, das wir sind. Und da besteht
das Entscheidende darin, dass wir diesen Kampf iiberall fiih-
ren, wo wir sind, insbesondere an unserem Arbeitsplatz, dass
wir also unsere technische Berufsarbeit nicht nur als Tech-
niker lsen, sondern sie beniitzen, um in ihr und durch sie
unsere eigene Menschwerdung schrittweise zu verwirklichen.
Die Erweiterung des Begriffes «Technik», wie sie Ortega
vornahm, ist darnach nicht Verallgemeinerung, Verwéisse-
rung, Expansion in der Horizontalen, sondern sie ergibt sich
notwendigerweise aus der Aufgabe, die dem Menschen durch
sein Hineingestellt-Sein in eine gegensidtzliche Umwelt ge-
stellt ist. Diese Aufgabe ist nicht nur dem Techniker als
Fachmann gestellt, sondern gleichermassen allen Menschen.
Daher sind alle zuerst Techniker.

7. Der Mensch in der Mitte der Pole

Nach dieser Abschweifung {iber den Begriff Technik
kehren wir zu unserem eigentlichen Thema wieder zurlick.
Ich versuchte klarzumachen, dass technisches Schaffen nicht
ein zwangsliufiges Reagieren auf massive Gegebenheiten der
Umwelt, sondern ein dem Menschen wesensgeméss zukom-
mendes Benehmen darstellt, das sich als Vollzug von in
Freiheit getroffenen Entscheidungen zwischen verschiedenen
typisch menschlichen Méglichkeiten ergibt. Technisch Han-
deln ist somit nicht die einzige Benehmensweise und damit
das Universalmittel gegen alle Not. Insofern wird der Bereich
des Technischen eingeschrinkt und in Beziehung zu andern
moglichen Benehmensweisen gebracht. Zugleich wird er aber
auch aus der tiefern Ebene von an Materielles gebundenen
Hilfsfunktionen, die im Dienste «hdherer» Funktionen stehen
sollen, auf die héhere menschliche Ebene freier Entscheidun-
gen gehoben. Dieser Prozess der Einordnung oder Integration
erfordert eine intensive geistige Aktivitdt. Sie besteht im
schrittweisen Bewusstmachen meiner unbewussten Gebunden-
heiten an mein Gestalten und mein Werk (also die Transzen-
dentierung meiner Participation mystique), wodurch ich diese
nicht mehr als letzte, absolute Werte in mir trage, sondern
lerne, sie als Zeugen einer grdsseren Wirklichkeit zu erleben,
in der sie organisch eingegliedert sind.

Zusammenfassend stellen wir fest, dass eines der wesent-
lichsten Kennzeichen unseres Menschseins die zentrale Stel-
lung ist, die sich der Mensch andauernd neu erkdmpfen
muss: Auf der einen Seite hat er sich mit den ungeheuren
Rohenergien des Triebhaften in ihm auseinanderzusetzen und
sie in Nutzformen umzuwandeln, wobei er in Gefahr steht,
sich an sie zu verlieren und in ihren Bann zu geraten. Auf




228 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

72. Jahrgang Nr. 16

der andern Seite bedrdngen ihn die Méchte seiner Umwelt,
sowie diejenigen in seinen Mitmenschen und in seiner eigenen
Seele; er muss ihnen gegeniiber ein Benehmen finden, das
seinem wahren Wesen entspricht, ja er muss durch die Aus-
wirkungen seines Benehmens erfahren lernen, wer er ist, und
zugleich durch den Vollzug seiner Entscheidungen sich selber
herstellen.

Wir sahen, dass sich der Mensch entscheiden kann, ent-
weder die Not zu erleiden, oder sich der Umwelt anzupassen,
oder sie umzuwandeln. Er muss diese Entscheidungen von
Fall zu Fall treffen, in voller Kenntnis der konkreten Lage,
in der er steht, der Moglichkeiten, die seinem Benehmen offen-
stehen, und dessen, was ihm geméss ist; er muss sie in voller
Freiheit treffen, also im bewussten Erkennen und Beherr-
schen der &dussern und innern Michte, die ihn von seinem
wahren Selbst abzuziehen suchen. Hier ist ein wichtiger Unter-
schied zu machen, der oft libersehen wird: Sich fiir eine Ver-
haltensweise entscheiden, heisst nicht, sich mit ihr identifi-
zieren, sondern gerade das Gegenteil: Identifiziere ich mich
z. B. mit dem technischen Benehmen, indem ich 100 Prozent
Ingenieur werde und alles andere, das ich auch bin, verdriange,
so gebe ich meine Entscheidungsfreiheit preis und verrate
damit mein Menschsein: Ich verliere die zentrale Stellung,
die mich als Mensch auszeichnet, und falle auf einen Pol
zuriick. Ich sehe die andern méoglichen Verhaltensweisen nicht
mehr, sondern ich sehe nur das Technische, dessen Werte und
Zielsetzungen ich fiir das Ganze halte und verabsolutiere. Ent-
scheide ich mich hingegen im Fall A filir ein Umgestalten der
Umwelt, so heisst das, dass ich mir die Moglichkeit offen
behalte, mich im Fall B fiir eine Anpassung und im Fall C
flir das Ertragen der Not entscheiden zu konnen. Dabei bleibe
ich stets im Zentrum aller Mdéglichkeiten und damit Herr der
Lage. Das ist gemeint mit dem Ausdruck «in der Mitte
der Pole stehen». Das alles erscheint einfach, selbstverstdnd-
lich und kaum der Rede wert. Aber es ist ausserordentlich
schwer, es zu verwirklichen, und es ist von der allergrossten
Bedeutung filir das Leben des Einzelnen wie fiir das der Ge-
samtheit, ob und wie es verwirklicht werde, ndmlich ob ich
die mir als Mensch zukommende zentrale Stellung tatsichlich
einnehme und behaupte, oder ob ich auf einen Pol zuriickfalle
und Unmensch oder Uebermensch bin. Denn es handelt sich
hierbei nicht nur um ein Abwéigen von eindeutig umschrie-
benen Positionen des bewussten Bereichs, sondern um den
Kampf mit den dunkeln Méichten des personlichen und kol-
lektiven Unbewussten um unser Menschsein, also um den
Kampf, den alle fiihrenden Geister und Vélker dieser Erde
je und je gefiihrt haben, von dem Sagen, Mythen und Reli-
gionen zeugen, und in den uns Kunst, Geschichte und Philo-
sophie aller Epochen Einblick gew#dhren. Nur die «aufgeklir-

ten» Generationen der letzten 150 Jahre haben geglaubt,
diese Wahrheiten als tiiberholte Kindermérchen unbeachtet
lassen und sich dem «Fortschritty zuwenden zu koénnen. Es
ist aber in héchstem Masse bemerkenswert, dass die moderne
Tiefenpsychologie dieses Umfassende und in die tiefsten Tie-
fen der Menschenseele hinabreichende Erbe wieder neu ent-
deckt hat. Ferner hat sie die entscheidende Bedeutung der
von dorther aufsteigenden Michte fiir das Schicksal des Ein-
zelnen wie der Gesamtheiten, sowie die Moglichkeiten ihrer
Transzendierung nicht nur theoretisch nachgewiesen, sondern
in einer grossen Zahl konkreter Fille durch Umwandlungen
demonstriert. Die Wendung in der Fragestellung, die sich
heute in immer weiteren Kreisen vollzieht, ist nicht zu ver-
kennen: Nicht mehr nach dem Ziel, nach dem wir fortschrei-
ten, nach den Gebieten, die wir neu erschliessen, und nach
der Geschwindigkeit, mit der wir das tun, geht unser heutiges
Fragen, sondern nach den Grundlagen, auf denen unser Leben
ruht, nach den innern M#&chten, die es beherrschen und nach
den Mobglichkeiten, sich mit ihnen auseinanderzusetzen. In
diesem Sinne darf wohl die Rektoratsrede, die Professor Dr.
K. Schmid anlédsslich des ETH-Tages am 14. November 1953
im Auditorium Maximum hielt, und in der er sich mit der
selben Wendung der Denkrichtung von der Horizontalen in
die Vertikale auseinandersetzte, als ein besonders bedeutungs-
volles Ereignis gewertet werden ¢).

Die Auseinandersetzung, um die es hier geht, bezieht sich
auf den Menschen als ganzheitliches Geschopf; sie kann daher
nicht nur mit den Mitteln des Denkens und Verstehens ge-
fiihrt, sondern muss mit dem ganzen Menschen erlebt werden.
Daher bezeichnete K. Schmid die Vertikalitdt als «Inbild
von archetypischem Rang»; das will heissen, dass diese Denk-
richtung von jeher in uns ruhte, lange bevor wir angefangen
haben, sie mit Erlebnisinhalten aufzuladen, und dass sie einer
ganzheitlichen Kategorie angehdrt und daher nicht als Be-
griff begriffen, sondern als Symbol erlebt werden muss. Daher
waren die Sagen und Mythen der Alten von religiésen Hand-
lungen begleitet, an denen Symbole, Bilder, Musik, Tédnze und
Spiele eine wesentliche Rolle spielten. Alle Gestaltungsmittel
wurden so in den Dienst der Auseinandersetzung gestellt. Das
miissen wir auch wieder tun. Einen schiichternen Hinweis
hierzu will das nebenstehende Bild geben. Wesentlich ist nicht
seine Deutung, die ich beiflige, sondern das Erlebnis des Ge-
staltens seelischer Inhalte, das sich beim Zeichnen einstellt.
Sein Sinn ist also nicht, dass man es betrachte, sondern dhn-
liches selber beginne.

Der II. Teil dieses Aufsatzes wird an Pfingsten erscheinen.

"~ 6) Prof. Dr. K. Schmid: Vertikalitit als Denkrichtung. Kultur- und

Staatswissenschaftliche Schriften der ETH, Heft Nr. 87, Polygraphi-
scher Verlag AG., Ziirich 1954.

MITTEILUNGEN

Stromungsmessungen mittels radioaktiver Isotopen. Die
Klarwirkung von Absetzbecken und Tropfkérpern héingt in
erster Linie von der Absetz- bzw. Aufenthaltszeit ab. Zur Be-
urteilung des Wirkungsgrades einer Klidranlage ist daher die
Kenntnis der Durchflusskurve von grosster Wichtigkeit. Die
bisherigen Messmethoden erlaubten jedoch keine geniigend
genaue Bestimmung der Durchflussmengen; Drehfliigelmes-
sungen werden durch die Schwimmstoffe behindert, Farb-
stoffe versagen in getriibtem Abwasser, Salzlosungen verin-
dern die Dichte. Seit 1951 fiihren die Emschergenossenschaft
und der Ruhrverband mit gutem Erfolg Versuche zur Bestim-
mung der Durchflusskurve mittels radioaktiver Isotopen durch.
Sie werden in einem Uranbrenner dadurch erzeugt, dass ihre
Atomkerne je ein Neutron einfangen. Dabei tritt iiber-
schiissige Energie auf, die in Form von y-Quanten abgegeben
wird. Halbwertzeit ist die Zeit, in der die Aktivitit auf die
Hilfte ihres Wertes absinkt. Fiir die genannten Versuche
werden Isotopen 32Br verwendet, deren Halbwertzeit von 36
Stunden einerseits nicht zu kurz ist, anderseits aber auch
nicht so gross ist, dass durch das gereinigte Abwasser Ver-
seuchungen infolge zu hoher Konzentration an radioaktiven
Stoffen entstehen konnten. Die verwendeten Isotope 32Br wer-
den im Uranbrenner von Harwell in England erzeugt, mit
Flugzeug in speziellen Schutzverpackungen nach dem Ruhr-
gebiet gebracht, dort sofort als Amoniumbromid NH,Br in
Losung gebracht und so dem Abwasser am Einlauf der Klar-
grube beigegeben. Die erforderliche Mindestmenge an radio-

aktiven Isotopen ldsst sich rechnerisch bestimmen. Die Mes-
sung der y-Strahlen am Ausfluss und moglicherweise auch
im Behilter erfolgt mit Geiger-Miiller-Zahlrohren und Z&hl-
gerdten, die im Max Planck-Institut in Goéttingen speziell fiir
diesen Zweck entwickelt wurden. Fiir die Auswertung der so
gewonnenen Durchflusskurve stehen verschiedene Verfahren
zur Verfiigung. — Versuche mit radioaktiven Isotopen wurden
auch zur Messung von Fliesszeiten in Wasserldufen und in
geschlossenen Schlammdruckrohren durchgefiihrt. Aus den ge-
wonnenen Kurven lassen sich ebenfalls Vermischungen, Was-
serwalzen, tote Rdume usw. feststellen. Der Ruhrverband und
die Emschergenossenschaft setzen ihre Versuche fort und un-
terrichten die Fachwelt laufend iiber ihre Ergebnisse durch
Veroffentlichungen in den Zeitschriften «Die Wasserwirt-
schaft», «Das Gas- und Wasserfachy und «Gesundheits-In-
genieury.

Kanalprojekt in England. In «Engineering» vom 11. De-
zember 1953 stellt I. F. Pownall sein hochinteressantes Pro-
jekt fir einen Schiffahrtskanal dar, der die wichtigsten Stiddte
Englands verbindet. Sein besonderer Vorteil besteht darin,
dass er auf einer gleichméssigen Hohe von 94,5 m iiber Meer
verlaufen soll, einer Hohe also, auf der in England zahlreiche
bestehende Kanile, mehrere anzuschljessende Orte, die meisten
niederen Pédsse und die Oberkante des tonigen Untergrundes
liegen. Der langste Hauptkanal soll von Newecastle {iber Rich-
mond-Manchester-Birmingham bis oberhalb London ver-
laufen; durch Zweigkanile auf gleichem Niveau wiirden
Bristol, Leeds, Southampton und viele andere Zentren ange-
schlossen. Die Gesamtlinge dieses «Grand Contour Canal»




17. April 1954

-SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 229

Die Kreisfigur in der Mitte versinnbildlicht den Menschen als ganz-
heitliches Geschopf. Als solches besteht er selber aus einem Zentrum, in
dem alles Sein ruht und von dem alle Kraft ausgeht; dieses Zentrum
ist durch den innern Kreis mit dem Kreuz dargestellt. Um ihn herum
gruppieren sich in den vier Axrichtungen die vier psychologischen
Hauptfunktionen (Denken oben, Fiithlen unten, Empfinden links, Intui-
halbbewusste Zwi-

tieren rechts):; dazwischen liegen dunklere, d. h.
schenphasen. Dieser ganz-
heitliche Mensch, d. h. das
Programm der Ganzheit,
das uns aufgetragen ist,
durch unser Leben zu ver-
wirklichen, steht in der
Mitte des Kraftfeldes, das
von vier Polen ausgeht.

Unten ist der Pol der
Triebenergien. Die Ausein-
andersetzung mit ihm voll-
zogen frithere Geschlech-
ter durch die kiinstlerische
Gestaltung des Kampfes
des Ritters Georg mit dem
Drachen, der den Schatz
behiitet, oder durch dasje-
nige des Kampfes des Erz-
engels Michael mit dem
Teufel, den z. B. J. S. Bach
in der Kantate «Es erhub
sich ein Streit» dargestellt
hat. Mit dem selben Pro-
blem befassen sich die
Spanier im Stierkampf (da-
her der Stierkopf als Be-
zeichnung fiir diesen Pol)
und der moderne Mensch
im Sport. Der heldenhafte
Kampf ist jedoch nur eine
Vorstufe, die durch das Be-
wusstmachen und Integrie-
ren der Kampferlebnisse
abgeldst werden muss. Die
symbolische Handlung da-
fiir ist z. B. das Gestalten
und Aufrichten einer eher-
nen Schlange durch Moses
in der Wiiste (4. Mos. 21,
8.9), auf die Jesus im Ge-
sprdach mit Nikodemus hin-
weist (Joh. 3,14).

Oben ist der Pol des
Leidens und des Trans-
zendierens der Not, links

IXIXT

Menschen die Aufgabe gestellt ist, den Inhalt dieses Personenkreises
schrittweise zu erhellen und gegen das ausserhalb liegende kollektive
Unbewusste abzuheben, also sich selber herzustellen, Der kollektive
Bereich besteht aus einem unteren, dunklen Teil, Meer und Meeres-
grund, und aus einem okern, lichten Teil, dem Himmel. In die Felder
des Kollektiven sind symbolische Figuren eingesetzt, die zu den
benachbarten Polen in Beziehung stehen und darauf hinweisen, dass
hinter den Kriften, die von
diesen Polen ausgehen und
vom einzelnen Menschen
als personliches Problem
seiner Seele empfunden
werden, uralte, allgemeine
Menschheitsprobleme = ste-
hen. Ohne weiteres ver-
stdndlich sind der Stierkopf
als Sinnbild des Triebhaf-
ten und das Feuer des Pro-
metheus als das des techni-
schen Schaffens. Der Fisch,
dessen Blut sich der Was-
sertemperatur anpasst, und
der sich mit minimalem
Stromungswiderstand be-
wegt, verkdrpert das Han-
deln durch Anpassung.
Die Auseinandersetzung
in der untern Region mit
den Gewalten und Mé#chten
und Beherrschern dieser
Welt der Finsternis, wie es
im  Epheserbrief heisst
(Eph. 6, 11.12), ist wieder-
um eine Vorstufe, die zur
Transzendierung der In-
halte dieses Bereiches hin-
iiberfiihrt: Aus dem ge-
raubten Feuer der eigen-
willigen Menschennatur
wird das geschenkte Feuer,
das sich vom Himmel auf
die Haupter derer nieder-
setzt, dieihrem Herrndurch
alle Tiefen ihres Mensch-
seins  nachgefolgt sind
(Apostelgesch. 2, 3.4) — im
Bild durch den Leuchter
bezeichnet, der die sieben
Gemeinden nach der Offen-
barung des Johannes dar-
stellt. Die Anpassung an
die Umwelt geht iiber in ein

derjenige des Umgestal-

tens, also des technischen Benehmens, und rechts derjenige des Sich-
Anpassens. Die Auseinandersetzung mit den durch diese Pole angedeu-
teten Lebensfunktionen hat in verschiedenen Gestaltungen endgiiltigen
Ausdruck gefunden. Hier sei lediglich auf Prometheus, den Feuerbrin-
ger und Begriinder der Kultur, sowie an seinen christlichen Bruder,
Kain, und dessen Nachkommen (1. Mos. 4) als die grossen Umgestalter
und Techniker erinnert. Auch Hiob wire hier zu nennen.

Die Pole mit dem zentralen Kreis und den sich kreuzenden Kraft-
feldern heben sich vom dunklen Hintergrund des personlichen Unbe-
wussten ab, das nach aussen wiederum durch einen Kreis abgegrenzt
ist. Dadurch soll zum Ausdruck kommen, dass Bewusstes und Unbe-
wusstes die Ganzheit der Person ausmachen und dass zugleich dem

Aufgenommen-Werden von
einer Welt des Geistigen. Als modernes Symbol hierfiir wéhlte ich ein
Ventilatorrad, in Anlehnung an das griechische Wort wrevpa, Hauch,
Wind, Luft, Geist (vgl. z. B. Joh. 3,8). Und schliesslich wird aus den
Triebenergien jene geheimnisvolle Kraft, die der Welt Siinde trigt.

Die Felder des kollektiven Unbewussten werden durch einen Rah-
men eingefasst, {iber den die vier Balken eines Kreuzes hinausragen.
Dieses Kreuz weist auf die Instanz hin, der gegeniiber wir alle letzt-
lich verantwortlich sind, die hinter aller Not, allem Entscheiden und
allem Not-Wenden steht, die uns hélt, fithrt, bindet und erlést. Das
wird durch das Zeichen des Osterlammes noch besonders hervor-
gehoben. Dem grossen Kreuz, das {iber alles hinausgreift, entspricht
das kleine Kreuz im Zentrum des Personlichen,

soll 1194 km betragen, davon 1078 km in natiirlichem Ge-
linde zwischen 76 und 107 m Hohe iiber Meer, 15 km auf
hohen Dammen, 4 km auf Aquéddukten, 53 km in tiefen Ein-
schnitten, 44 km in Tunnelstrecken. Von den schon bestehen-
den Kaniélen kénnen 70 km auf gleichem Niveau die gleichen
Lastkdhne aufnehmen; weitere 701 km liegen bei kleineren
Abmessungen ebenfalls etwa auf gleicher Kote, wihrend 145
Kilometer wesentlich tiefer liegen. Nach beendetem Ausbau
wiirde also ein Kanalnetz von 2110 km Linge zur Verfiigung
stehen. Die vorgesehenen Abmessungen des neuen Kanals
sind 30,5 m Spiegelbreite und 5,2 m Tiefe. Neun Schiffshebe-
werke sollen dazu dienen, das neue Kanalsystem mit den
tiefer gelegenen Kanilen und den Seehifen zu verbinden.
Diese Hebewerke werden fiir Schiffe bis zu 76,2 m Léinge,
10,7 m Breite und 4,3 m Tiefgang bemessen. Dadurch konnen
Waren mittels leichter Seeschiffe von Inner-England bis nach
Irland oder nach dem Kontinent ohne TUmladen beférdert
werden. Die Baukosten wurden auf etwa 400 Millionen Pfund
geschitzt, nicht eingerechnet die Speisung des Kanals, iiber

die das wohldurchdachte Projekt ebenfalls interessante Stu-
dien enthilt.

Hochbeanspruchte Absperr- und Sicherheitsorgane stellen
an Konstruktion, Ausfiihrung und Materialwahl besondere
Anforderungen und bieten interessante Probleme. Es ist da-
her sehr zu begriissen, dass die Zeitschrift «Brennstoff,
Wirme, Krafty ihr Heft Nr.12 vom Dezember 1953 dem
Thema «Armaturenbau» gewidmet hat. Zuerst untersucht
Dipl.-Ing. W. Schoch, Mannheim, die Druckverluste an Ab-
sperrschiebern mit eingezogenen Querschnitten und stellt
u. a. fest, dass die Riickumsetzung der im engsten Quer-
schnitt vorhandenen kinetischen Energie in Druckenergie
massgebend von der Machzahl der Dampfstromung im eng-
sten Querschnitt abhiingt. Dann #ussert sich Dipl.-Ing.
C. H. Hiifele, Miinchen-Gladbach, iiber Absperrschieberkon-
struktionen fiir hohe Driicke und hohe Temperaturen. Erfolg-
reiche Versuche mit hilfsgesteuerten Sicherheitsventilen fiir
Dampkessel, iiber die Dipl.-Ing. H. Trenkler, Koln, berichtet,
fliihren zu interessanten Schlussfolgerungen. Nachdem Aus-
flussversuche an Sicherheitsventilen ungeniigende Abfluss-




	Betrachtungen über die Technik I: Technik als Antwort des Menschen auf die Not seines In-der-Welt-Seins
	Anhang

