
Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 71 (1953)

Heft: 1

Artikel: Das Perpetuum mobile, ein Symbol abendländischen Menschentums

Autor: Brinkmann, D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-60469

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-60469
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


3. Januar 1953 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

71. Jahrgang
Nachdruck von Bild oder Text nur mit Zustimmung der Redaktion und nur mit genauer Quellenangabe gestattet

Der S. I. A. Ist für den Inhalt des redaktionellen Teils seiner Vereinsorgane nicht verantwortlich
Nummer 1

Das Perpetuum mobile, ein Symbol abendländischen Menschentums
Von Prof. Dr. D. BRINKMANN, Dipl. Maach. Ing., Zürich

Bei den. meisten Lesern dürfte das Thema, das wir hier
für ¦eine Betrachtung zu Beginn des neuen Jahres gewählt
haben, einen befremdlichen Eindruck erwecken. Mit Recht
gilt das Perpetuum mobile als ein naturwissenschaftlichtechnisches

Problem, oder besser gesagt als ein Scheinproblem,

das längst dadurch gelöst wurde, dass man seine
prinzipielle Unmöglichkeit schon vor mehr als hundert Jahren
klar erkannt hat. Gewiss hindert diese Tatsache nicht daran,
dass auch in unserer Zeit Menschen Zeit und Geld an die
Konstruktion eines Perpetuum mobile verschwenden. Wer
aber heute ernsthaft behaupten wollte, dem Geheimnis des

Perpetuum mobile auf der Spur zu sein, kann nur für einen
Narren oder einen Scharlatan gelten!

Falls wir nicht selbst zu dieser Klasse von Menschen
gezählt zu werden wünschen, uns auch keinen Neujahrsscherz
leisten wollen, sondern der Frage des Perpetuum mobile unser

wissenschaftliches Interesse zuzuwenden gedenken, so

dürfte man also bestenfalls einen mehr oder weniger kuriosen

Beitrag zur Psychopathologie erwarten, einen Abschnitt
aus dem unerschöpflichen Kapitel jener fixen Ideen, die das
Denken, Fühlen und Wollen des modernen Menschen trotz
aller Aufklärung immer wieder irreleiten und trüben. Das
Ziel unserer Erkenntnisbemühungen liegt aber in einer ganz
anderen Richtung. Wir wollen weder auf dem Gebiet der
Naturwissenschaft dilettieren, noch einen psychopatholo-
gischen Beitrag liefern. Wenn wir hier vom Perpetuum mobile

als einem Symbol abendländischen Menschentums
sprechen, so denken wir an die merkwürdige Tatsache, dass die
unablässigen Bemühungen, eine solche Vorrichtung zu
konstruieren, die Menschheitsgeschichte seit Jahrhunderten
erfüllen, ferner dass das Perpetuum mobile ein spezifisch
abendländisches Problem zu sein scheint und dass schliesslich

diese Frage erst an einem ganz bestimmten Zeitpunkt
im abendländischen Geistesleben auftaucht, um von da an
nicht mehr zur Ruhe zu kommen. Im Rahmen einer auf die
grundsätzlichen Fragen unseres technischen Zeitalters
gerichteten Betrachtung schien es daher reizvoll und wichtig,
diesen Fragen etwas genauer nachzugehen und die
rätselhaften Hintergründe ein wenig zu erhellen. Was die Aktualität

und Bedeutsamkeit der Fragestellung anbelangt, so können

wir uns auf das Urteil des bekannten amerikanischen
Soziologen Stuart Chase berufen. In seinem kürzlich erschienenen

Buch «The proper study of mankind. An inquiry into
the science of human relations» (1948), deutsche Ueberset-
zung unter dem Titel «Die Wissenschaft vom Menschen»,
Wien 1951, empfiehlt der Autor allen Sozialreformern, sich
mit der Frage des Perpetuum mobile gründlich zu beschäftigen.

Unter der Ueberschrift «Reform der Reformatoren»
sagt er: «Vielleicht besteht die erste Aufgabe für
wissenschaftliche Sozialreformer (die ohne eigennützige Motive
ehrlich wünschen, dass eine Besserung der Verhältnisse
eintrete) darin, die Geschichte des Perpetuum mobile zu
studieren.» Dieser Forderung steht allerdings die Tatsache
hindernd im Weg, dass es bis heute noch keine zusammenfassende

Darstellung gibt, die solchen Anforderungen genügt.
Einer geheimnisvollen Tiefe des menschlichen Geistes

entspringend, hat die Idee des Perpetuum mobile
jahrhundertelang nicht nur Narren und Scharlatane beschäftigt, son-
dem die hervorragendsten Köpfe, Philosophen, Gelehrte und
Künstler von Rang fasziniert. Eine lückenlose Kette der
verschiedenartigsten Versuche breitet sich vor unserem Blick
aus, die alle das gemeinsam haben, dass sie nicht zum Ziele
führten. Aber die Menschen lassen sich offenbar auch in.
diesem Falle, durch die unzähligen Miaserfolge nicht überzeugen.

Immer neue Anstrengungen wurden unternommen,
immer kühnere Hoffnungen genährt: Der Glaube an das
Perpetuum mobile erwies sich mächtiger als alles kritische Wiesen.

Diese historische Tatsache lässt sich nicht einfach damit
abtun, dass man das Perpetuum mobile für einen Unsinn
erklärt. SelbBt wenn dem so wäre, so bliebe doch die Frage
offen, warum gerade dieser Unsinn während Jahrhunderten
eine so unvergleichliche Anziehungskraft auf den menschlichen

Geist auszuüben vermochte und nicht irgend eine an-

DK 130.2

dere Idee. Hier hegt offenbar der Kern des Problems.
Geheimnisvoll dunkle Bezirke der menschlichen Seele werden
berührt, die wir zunächst mehr ahnen als erkennen können.
Ueberraschende Perspektiven eröffnen sich, die weit über
eine kuriose Einzelerscheinung aus der Geschichte der
Naturwissenschaft und Technik hinausweisen. Sollte vielleicht doch
in dem unsinnigen Bemühen, ein Perpetuum mobile zu
konstruieren, ein tiefer Sinn verborgen liegen?

Was bedeutet es, wenn der Mensch als endliches Wesen
eine Maschine bauen will, die sich von selbst und in alle
Ewigkeit bewegt? Wir wollen hier nur einmal diese Frage
aufwerfen, ohne sie zu beantworten. Wir fragen weiter: Liegt
nicht vielleicht in den unentwegten Bemühungen um das
Perpetuum mobile ein ähnliches Motiv verborgen, wie in den
dunklen Praktiken der Alchemisten, den «Stein der Weisensaus

den irdischen Substanzen zu destillieren? Die alchemi-
stischen Adepten suchten sich in den kosmischen Schöp-
fungsprozess einzuschalten und durch Umwandlung, besser
gesagt Läuterung der Elemente die unvollkommene Schöpfung

der Welt zu vollenden. Zugleich aber wollten sie die
sünd- und schuldhafte Seele des Menschen einer übermenschlichen

Vollkommenheit entgegenführen und damit die
menschliche Sehnsucht nach Harmonie und Einheit mit dem
Absoluten erfüllen. Goethe hat diesen psychologischen
Hintergrund der Alchemie deutlich erkannt, wenn er in den
«Materialien zur Geschichte der Farbenlehre» schreibt: «Hat
man jene drei erhabenen, untereinander in innigstem Bezug
stehenden Ideen, Gott, Tugend und Unsterblichkeit, die höchsten

Forderungen der Vernunft genannt, so gibt es offenbar
drei ihnen entsprechende Forderungen der höheren Sinnlichkeit,

Gold, Gesundheit und langes Leben. Gold ist so unbedingt

mächtig auf der Erde, wie wir uns Gott im Weltall
denken. Gesundheit und Tauglichkeit fallen zusammen. Wir
wünschen den gesunden Geist in einem gesunden Körper.
Und das lange Leben tritt an die Stelle der Unsterblichkeit.
Wenn es nun edel ist, jene drei hohen Ideen in sich zu
erregen und für die Ewigkeit zu kultivieren, so wäre es doch
auch gar zu wünschenswert, sich ihrer irdischen Repräsentanten

für die Zeit zu bemächtigen. Ja diese Wünsche müssen
leidenschaftlich in der menschlichen Seele gleichsam wüten
und können nur durch die höchste Bildung ins Gleichgewicht
gebracht werden.»

Heute fassen wir die Alchemie nicht mehr bloss als eine
längst überwundene Vorstufe der exakten chemischen
Wissenschaft und Technik auf. Aus sich selbst heraus suchen
wir sie zu verstehen. Wir erkennen die seelischen Antriebe
wieder, die in der alchemisüschen Symbolik ihren adäquaten
Ausdruck gefunden haben, seelische Antriebe, deren
Ursprung in einer religiös-metaphysischen Glaubenshaltung
liegt und die sich in ständig wechselnder Maskierung bis auf
den heutigen Tag verfolgen lassen. Honoré de Balzac hat in
seinem grossartigen Roman «La recherche de l'absolu» (1834)
wohl zum ersten Mal — wenn man von Goethes Faust absieht
— in diese seelischen Hintergründe der Alchemie hineingeleuchtet.

Balthasar Claës, der tragische Held der Erzählung,
opfert sein Leben und Vermögen der Aufgabe, aus unedlen
Stoffen Gold zu gewinnen. Dabei leitet ihn aber nicht so sehr
die Gier nach Reichtum oder ein Wille zur Macht, als
vielmehr die unstillbare Sehnsucht, das Absolute, Göttliche selbst
zu zwingen, sich dem Menschengeist zu offenbaren. Es bleibt
das grosse Verdienst des Schweizer Psychologen Carl Gustav
Jung, diese Wesenszüge der Alchemie deutlich erkannt und
zum Verständnis der seelischen Konflikte des modernen
Menschen herangezogen zu haben. In seinen Schriften hat C. G.

Jung auch die Frage des Perpetuum mobile gelegentlich
berührt, ohne ihr allerdings eine eingehendere Untersuchung
zu widmen. Viel bleibt hier für die Forschung zu tun. Eine
wahrhafte Terra incognita, ein unerschlossener Kontinent
der menschlichen Seele breitet sich vor unseren Blicken aus.
Es könnte sich daher wohl lohnen, einige Vorstösse in dieses
Neuland zu unternehmen. Mehr als skizzenhafte Andeutungen

einiger vorläufiger Ergebnisse dürfen aber in diesem
Zusammenhang nicht erwartet werden.



SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 71. Jahrgang Nr. 1

Das geschichtliche Material zum Problem des Perpetuum
mobile ist unübersehbar gross. In bezug auf Reichhaltigkeit
und Vielfalt übertrifft es vermutlich sogar noch die alche-
mistische Literatur. Eine vollständige Sammlung aller
Projekte und theoretischen Abhandlungen würde eine Bibliothek
mit Hunderten, wenn nicht gar Tausenden von Bänden füllen.
Ohne Schwierigkeit liesse sich auch ein Museum mit all jenen
Apparaten und Maschinen füllen, die im Laufe der
Jahrhunderte konstruiert wurden, um das Perpetuum mobile zu
verwirklichen. Die verschiedenartigsten Spezialdisziplinen
naturwissenschaftlicher, technischer und geschichtlicher
Erkenntnis müsste man beherrschen, um all die Dokumente
menschlich-allzumenschlicher Hoffnungen und Enttäuschungen

zusammenzutragen und zu ordnen. Von zentraler Bedeutung

bleibt aber die Frage nach den seelischen Hintergründen,
ohne die das vielfältige Material nur eine zusammenhanglose

Masse von Einzeltatsachen bleibt.
Wenden wir uns dem Begriff des Perpetuum mobile zu.

Im wörtlichen Sinne haben wir unter diesem Ausdruck etwas
zu verstehen, das sich fortdauernd, ewig bewegt. Damit
wurde aber der entscheidende Wesenszug des Perpetuum
mobile noch nicht deutlich hervorgehoben. Mit der Idee
ewiger Bewegung verbindet sich nämlich die Vorstellung,
dass es sich um eine künstliche, vom Menschen geschaffene
Vorrichtung handelt, die, einmal in Gang gesetzt, unaufhörlich

weitergeht. Ein solches Perpetuum mobile soll aber
womöglich nicht nur ewig gehen, es soll dabei auch noch nützliche

Arbeit leisten, Gewichte heben, Rollen und Räder treiben

usw.
Diese Begriffsbestimmung steht offensichtlich im Widerspruch

mit den Auffassungen der exakten Naturwissenschaft.
Seit hundert Jahren gehört es zu den axiomischen
Voraussetzungen der physikalischen Erkenntnis, dass ein Apparat
oder eine Maschine nach Art des Perpetuum mobüe unmöglich

ist. Alle Vorrichtungen können nur Energie von einer
Erscheinungsform in eine andere umwandeln. Der nach dem
Gesetz der Erhaltung der Energie theoretisch denkbare
Wirkungsgrad von 100 % lässt sich in der praktischen Wirklichkeit

nie erreichen, da stets ein Teil der zugeführten Energie
als Reibung im endlich geschlossenen Kreisprozess ausscheidet.

Aber nicht einmal eine restlose Umwandlung, zum
Beispiel einer bestimmten Wärmemenge in mechanische Arbeit
ist trotz der Aequivalenzbeziehung zwischen thermischer und
mechanischer Energie möglich. Der Umwandlung sind sehr
enge-natürliche Grenzen gesetzt, die durch keinerlei Vorrichtungen

überschritten werden können. Nach dem Entropieprin-
zip von Rudolf Clausius ist stets ein Gefälle der Wärmeintensität

(Temperatur) notwendig, allgemein gesagt eine Potentialdifferenz,

damit sich eine Umwandlung der Energie
vollziehen kann. Um dieses Gefälle, diese Niveaudifferenz
aufrecht zu erhalten, braucht es Energie. Ein im voraus
bestimmbarer Anteil der Energie verlässt daher unausgenutzt
alle unsere Apparate und Maschinen. Bei den thermischen
Maschinen ist dieses Verhältnis besonders auffaüend,
verpufft doch der weitaus grösste Teil der Wärmeenergie in die
Umgebung.

In der älteren Literatur begegnet man einer anderen
Unterscheidung. Hier ist nicht von Perpetuum mobile erster
und zweiter Art die Rede, sondern von einem «Perpetuum
mobüe physicae» und einem «Perpetuum mobile naturae».
Das Perpetum mobile physicae deckt sich mit der oben
entwickelten Begriffsbestimmung einer von Menschen
konstruierten Maschine. Hingegen lässt sich der Begriff des
Perpetuum mobile naturae nur sehr schwer fassen. Materielle
Konstruktionen und Hantierungen im physikalischen oder
chemischen Sinne treten zurück gegenüber einer magisch-
alchemistischen Praktik und ihrer seelischen Grundhaltung.
Offenbar liegt all diesen Versuchen eine Identifikation des
Menschen mit dem in ewiger Bewegung befindlichen Weltall
zugrunde. Ein Beispiel für viele andere wollen wir einem
Buch aus der Mitte des 18. Jahrhunderts entnehmen, das
den abenteuerlichen Titel führt: «Magia Divina oder Grund-
und deutlicher Unterricht von den furnehmsten caballisti-
schen Kunst-Stücken. Von L. v. H. Anno 1745»: «Wie ein
Perpetuum mobile naturae zu machen.»

Sehe zu, dass du in denen zwölff Nächten nach Weynachten
Dufft von tragbaren Bäumen so viel bekommst, dass es eine halbe
oder gantze Mass Wasser gebe. Dieses hebe wohl verwahret auf. Im
Martin fange auch von tragbaren Bäumen, oder den Früchten im Feld
Nebel-Wasser, das im Majo colligiret hat auf den Wiesen, und so

bald ein Donner-Wetter mit Regen kommt, nehme auch davon. Giesse

von jedem dieser vier Wasserin in eine schöne grosse weisse Phiol ein
halb oder gantze Maasls zusammen. Setze das Glas mit einem blinden
Helm verwahret, oder sonsten wohl lutiriert einen Monath lange in
Petrufaction. Hiernach bringe es in zweyten Grad des Feuers, setze
einen Helm darauf und destilliere alles bis auf Honig dicken Safft
herüber und nicht mehr, dass es nicht verbrenne, sonsten wäre alles
verdorben. Das überdestillierte rectificiere, dass nur eine Mass spiri-
tuentes Wasser bleibe, und diess hebe auf. Zu der Remanenz in der
Phiol thue von der Astralischen Tinctur ehe sie mit dem Gold
versetzet wird, vier Grana, dann setze das Glass wohl lutriert, wieder in
den ersten Grad, so wird sich die Materie zusammen begeben, zu
einem dicken kohl schwarzen Klumpen, und dieser wird sich scheiden

•.
Mercke aber nächst diesem dass, wenn du das Glass immer

unbewegt stehen last, sich ein Dunst in die Höhe begiebt, welcher
einen Schein wie die Sonne von sich geben, und des Nachts wie der
Mond und die Sterne leuchten, auch wie diese 2 Lichter in der grossen
Welt ab- und zunehmen wird. Und wenn es von aussen trüb,
regnerisch, windig ist, oder Donner, Blitz, Schnee, Reifte, Nebel, Thau,
so werden sich gleichfalls nach drey Monathen alle diese Dinge in
dem Glass zeigen, und biss dein Menstruum aufhörete, daurn. Hierin
siehst du nun wie der Natur Geist würcket, was er vermag, es
erhellet auch hieraus kenntlich die grosse Weisheit Gottes, was das
Verbum Fiat seye: und wie Gott in allen Dingen zugegen: Du wirst
nicht allein dieses, sondern auch weit mehrere, als angezeiget worden
sehen, und der Allmächtige Schöpffer dir offenbahren, wenn du ihn
nur für Augen und im Hertzen hast, auch dieses grosse Geheimniss
vor der bösen Welt verwahrest.»

Eine seltsame Welt, in die wir durch diese Anweisung
eingeführt werden! Aber es besteht kein Anlass, uns über
sie lustig zu machen, wie sich bald zeigen wird. Wir wollen
uns vielmehr ernsthaft bemühen, in diese Gedankengänge
einzudringen und das Wesentliche aus dem Wust barocken
Beiwerks herauszuheben. Dazu gibt es aber keinen besseren
Zugang, als die Idee des Perpetuum mobüe am historischen
Ursprung aufzusuchen und die weitere Entwicklung im Laufe
der Jahrhunderte etwas genauer zu verfolgen.

Der lateinische Name lässt vermuten, dass die Idee des
Perpetuum mobile aus der Antike stamme, Das trifft aber
nicht zu. Zwar finden wir in der griechischen und römischen
Literatur Hinweise, die auf das Perpetuum mobile Bezug zu
nehmen scheinen, so zum Beispiel jene berühmte Stelle aus
der «Politika» des Aristoteles, wo von fabelhaften Werkzeugen

und Instrumenten die Rede ist, die sich von selbst
bewegen:

«Denn freilich, wenn jedes Werkzeug auf erhaltene Weisung, oder
gar die Befehle im voraus erratend, seine Verrichtung wahrnehmen
könnte, wie das die Statuen des Daedalos oder die Dreifüsse des
Hephaestos getan haben sollen, von denen der Dichter (Homer) sagt,
dass sie ,von selbst zur Versammlung der Götter erschienen' ; wenn so
auch das Weberschiff von selbst webte und der Zitherschlägel von
selber spielte, dann brauchten allerdings die Meister keine Gesellen
und die Herren keine Knechte.»

Aus dem Zusammenhang geht klar hervor, dass Aristoteles

in diesen Vorstellungen nur die Laune einer dichterischen

Phantasie zu sehen vermag, die technisch zu verwirklichen

er keiner ernsthaften Erwägung für würdig hält. Das
von ihm allem werktätigen Handeln gegenüber verherrlichte
Bild des Menschen, als beschaulich denkendem Wesen, hat
nicht nur für Aristoteles, sondern für die gesamte antike
Einstellung zur Technik massgebende Bedeutung. Nur Gott,
als der unbewegte Beweger des Weltalls, konnte im Kosmos
ein Perpetuum mobile von ewig kreisenden Sphären verwirklichen.

Die Betrachtung der kosmischen Welt führte den
antiken Menschen nicht zum Gedanken der Nachahmung in
irdisch-menschlichen Dimensionen, sondern direkt zur
Identifizierung des Menschengeistes mit dem Absoluten selbst,
zur Verherrlichung der theoretischen Vernunft im Bilde eines
göttlichen, in sich selbst ruhenden «ersten Bewegers». Daher
scheint es uns auch höchst irreführend zu sein, von einer
«antiken Technik» in dem Sinne zu sprechen, wie wir ihn
heute mit der Welt von Apparaten und Maschinen verbinden,
die unser Dasein bestimmen. Die gigantischen Bauwerke,
Instrumente und Werkzeuge, ebenso wie die spielerischen
Geräte, die uns aus der Antike überliefert sind, entstammen
einer Geisteshaltung, der die Idee eines Perpetuum mobile
völlig fremd bleiben musste.

Erst im Hochmittelalter, etwa um die Mitte des 13.
Jahrhunderts, tritt uns diese seltsame Idee zum erstenmal deutlich

entgegen. Und zwar verbinden sich von Anfang an
gedankliche Spekulationen mit technisch-konstruktiven
Gestaltungsversuchen. Theorie und Praxis, Philosophie und Technik,



Januar 1953 SCHWEIVKe BAUZEITUNG

1

ZD

A<tf\
f***!

X

/ä \<:

c

ÇkttU<htïe-ucfmra^mçt^Suj^^maJ^'«MM¥a."PS»

Bild 1. Aelteste Darstellung fines Perpetuum mobile (etwa 1245)

erscheinen aufs engste miteinander verknüpft. Dass der picar-
dische Architekt ViUard de Honnecourt oder sein Landsmann,
der scholastische Philosoph Pierre de Maricourt (Petrus Pe-
regrinus), von denen die ältesten uns bekannten DarsteUun-
gen eines Perpetuum mobile stammen, die eigentlichen Väter
des Gedankens gewesen sind, ist recht unwahrscheinUch.
JedenfaUs aber scheint das Bemühen um eine Vorrichtung,
die sich von selbst bewegt, damals im Zeitalter der Hochgotik,
zu einem zentralen Problem scholastischen Denkens und
architektonisch-technischer Gestaltung geworden zu sein. Es
handelte sich um etwas Neues. Ein Erbstück antiken
Denkens ist die Idee des Perpetuum mobüe sicher nicht gewesen.
Das bezeugt auch die Schrift «De architectura» des Vitruv,
in der das gesamte technische Wissen und Können der Antike
gesammelt vorliegt und die damals wieder in den Blickpunkt
der Aufmerksamkeit gerückt sein mag. Vitruv bleibt, als
Vertreter antiker Denkart, wie Aristoteles, im Prinzip statisch
orientiert. Daran ändert auch die in seiner Schrift
enthaltene Beschreibung von Wasserrädern nichts.

Erst in der Epoche des Hochmittelalters, als die
gotischen Dome, zuerst in Nordfrankreich, dann auf dem ganzen
Kontinent und den britischen Inseln, immer kühner zum
Himmel aufstrebten, die ersten Räderuhren auftauchten und
sich in der scholastischen Spekulation eines Raimundus Lullus
und Duns Scotus die voluntaristische Metaphysik regte, befiel
den abendländischen Menschen jene rätselhafte Unruhe, als
deren Symbol wir die Idee des Perpetuum mobile ansprechen
zu dürfen glauben. Es ist jene Zeit, die uns Sismonde de

Sismondi in seiner «Geschichte der italienischen Freistaaten
im Mittelmeer» (1808) mit unübertrefflicher Prägnanz
geschildert hat:

«Dieses Heraustreten aus dem Individuellen ins öffentliche Leben,
zu gemeinsamen Gefühlen, und als der Teil eines grossen Ganzen,
hebt den Menschen höher und macht ihn der grösslen Dinge fähig.
Die politischen Leidenschaften zeugen mehr Helden als die persönlichen,

und, ob zwar gleich der Zusammenhang minder einleuchtend
sein mag. sie bilden auch mehr Künstler, mehr Dichter, mehr
Philosophen und mehr Gelehrte. Das Jahrhundert, dessen Geschichte wir
durchgegangen haben, leistet den Beweis dafür. Mitten unter allen
Zuckungen seiner Bürgerkriege hat Florenz die Künste des Architekten,

des Bildhauers und des Malers hergestellt, es hat den grössten

Dichter, dessen heute noch Italien sich rühmt, hervorgebracht, und
hat der Philosophie ihre ehrenvolle Stelle wieder eingeräumt, und den

Wissenschaften überhaupt einen vorteilhaften Schwung gegeben, der
sich bald in Italiens übrigen freien Städten wiederholte, und nach
den Zeiten der Barbarei die Jahrhunderte der schönen Künste und des

Geschmacks herbeiführte.
Die erste der schönen Künste, die man im Mittelalter in Italien

wieder aufblühen sah, ist die Baukunst. Da Nachahmung nicht ihr
Zweck ist. und sie sich über wirkliche Gegenstände erhebt, um blos
ideale Kmen einer symmetrischen und abgezogenen Schönheit, wie
solche deç Mensch auffasst, darzustellen, so drückt sich sichtbarer als
in jeder andern schönen Kunst der Charakter des Jahrhunderts in der
Baukunst aus, und unverkennbar spricht aus ihr die Grösse, die Kraft
oder die Kleinheit der Nation, unter der sie blühte, des Künstlers,
der sie vervollkommnete. Sie ist am besten geeignet von Geschlecht

an Geschlecht überzugehen; Genie und Willenskraft walten gebietrisch
in ihr, wo die andern Künste, kleiner Geheimnisse, so mancher Fertigkeit

und bindender Regeln zu ihren Schöpfungen bedürfen. Die
Pyramiden der Aegypter, älter als die Werke anderer, selbst der mechani-

' sehen Künste, haben uns mehrere Jahrtausende das Mass der Kraft
und der Grösse einer Nation überliefert, deren Dasein ohne eben

diese Denkmale uns vielleicht Fabel wäre. Der ehrfurchtsgebietende
Dom zu Florenz und hundert andere Gebäude erhabener Grösse,

Werke der italienischen Republiken des dreizehnten Jahrhunderts,
werden auf immer das Andenken dieser freien und grossherzigen
Völkerschaften erhalten, denen bis jetzt die Geschichte noch nicht ihr
volles Recht angetan hat.»

Der Idee des Perpetuum mobüe widmet Petrus Pere-
grinus das letzte Kapitel seiner Schrift über den Magnetismus

(1269). Er Uefert damit ein Musterbeispiel für die neue,
von Erfahrung und Experiment ausgehende Einsteüung zur
Welt, die «Scientia experimentalis». Er beschreibt diese
Vorrichtung als «ein kontinuierlich sich bewegendes Rad, das
erstaunlich geistreich ist». Ein rund abgedrehter Magnetstein

werde derart montiert, dass er sich um seine eigene
Achse drehen könne. Darnach stelle man den Stein im Meridian

derart auf, dass er nach Art einer Armillarsphäre be-

wegüch sei und dass in der Gegend, in der man sich befindet,
die Hebung und Senkung seiner Pole der Erhebung und
Depression der Himmelspole entspräche. «Und wenn sich dann
der Stein entsprechend der Drehung des Himmels bewegt,
mag man sich freuen, ein wunderbares Geheimnis in Besitz
genommen zu haben. Dreht er sich aber nicht, dann muss
man den Misserfolg nicht der Natur, sondern der eigenen
Unerfahrenheit zuschreiben.» Offenbar liegt dieser Konstruktion

der naturphilosophische Gedanke einer Entsprechung
von kosmischer und irdischer Bewegung zu Grunde.
Entscheidende Bedeutung gewinnt aber die Beschreibung
dadurch, dass hier zum erstenmal deutlich die metaphysische
Idee vom Mikrokosmos und Makrokosmos aus einer rein
gedanklichen Konstruktion in den Bereich praktisch-technischer
Realisierung übergeführt wird.

Während die Vorrichtung des Petrus Peregrinus als
physikalischer Apparat ohne praktische Zwecksetzung erscheint,
einem wunderbaren Spielzeug vergleichbar, das durch
kosmische Kräfte in Bewegung gesetzt wird, stellt sich der
Architekt Villard de Honnecourt (etwa 1245) die technische.
Aufgabe, eine Vorrichtung zu konstruieren, die ihre Bewegung
von selbst erneuert. In seinem Reiseskizzenbuch, einem der
wertvoUsten Dokumente gotischer Bauhüttenarbeit, das der
Berner Kunsthistoriker Hans R. Hahnloser 1935 in einer
vorzüglichen Faksimileausgabe allgemein zugänglich gemacht
hat, findet sich die Zeichnung eines um eine waagrechte'
Welle drehbaren Rades, an dessen Felgenkranz sieben Hämmer

schwenkbar angebracht sind (Bild 1). Die altfranzösische
Erläuterung unter der Abbildung lautet in deutscher Ueber-
setzung: «Gar manchen Tag haben Meister darüber
beratschlagt, wie man ein Rad machen könne, das sich von selber
dreht. Hier ist eines, das man aus einer ungeraden Anzahl
von Hämmern oder mit Quecksilber gemacht hat.» Der
Wettstreit der Meister» weist offenbar auf eine Schriftquelle

hin, an die sich Vülard nicht mehr genau erinnert.
Auffallend an der Zeichnung Ist die «gedankliche Perspektive»

des Rades. Obwohl Villard sonst Räder in perspektivisch

verkürzter Seiten- und Oberansicht korrekt darsteUt,
hat er dieses Rad sicher absichtlich mit dem Zirkel gezeichnet.

Wir dürfen daher in der ungewohnten Darstellungsweise
keineswegs ein Unvermögen des Zeichners, sondern vielmehr
den Ausdruck eines bestimmten Wollens im Sinne planmäs-
siger Genauigkeit erblicken. Beim Drehen des Rades sollen
sich die Hämmer so überschlagen, dass sich auf der einen

Hälfte stets eine grössere Anzahl befindet als auf der ande-



SCHWEIZERISCHE BAU2EITUNG 71. Jahrgang Nr. 1

ren. Dadurch soü sich ein Uebergewicht ergeben, das durch
die dauernd sich erneuernde Gleichgewichtsstörung das Rad
in ständigem Umlauf erhält. Wenn man dieses Perpetuum
mobile mit den übrigen bauhandwerklichen Apparaten und
Werkzeugen vergleicht, die Villard in seinem Skizzenbuch
festgehalten hat, so drängt sich die VermuSng auf, dass er
nicht nur eaBe dauernde Bewegung, sondern darüber hinaus
die Arbeitsleistung elaer Antriebsmaschine erwartete.

Verfolgen wir die historische Entwicklung weiter, so
finden wir in der Renaissancezeit eine wahre Flut von
Vorschlägen, das Perpetuum mobile auf die mannigfaltigste
Weise zu verwirklichen. Alle diese Projekte stehen in engem
Zusammenhang mit dem Mikrokosmos-Makrokosmosgedanken,

der in der Renaissancephilosophie zentrale Bedeutung
gewinnt, vor allem in der Lehre von «Fortuna» (Segcksal) und
«Virtù» (Lebenskraft des Menschen), die als Gegenspieler
das Leben des Einzelmenschen und der Völker bestimmen
sollen. Die Fortuna als weibliche Figur auf einer rollenden
Kugel oder einem sich drehenden Rade stehend, gehört daher
zu den beliebtesten Motiven der Renaissancekunst.

Ungefähr 250 Jahre nach ViUard de Honnecourt konnte
Leonardo da Vinci schon eine ganze Sammlung von Darstellungen

des Perpetuum mobile im Bilde festhalten, die zum
Teil eine verblüffende Aehnlichkeit mit dem Urbild aufweisen.

Der bekannte Ausspruch des greisen Leonardo «O
Erforscher der ewigen Bewegung, wie viele eitle Pläne habt ihr
bei dergleichen! Suchen geschaffen» darf durchaus nicht,
wie es von naturwissenschaftlicher Seite geschehen ist, als
Zeugnis für die Ueberzeugung von der Unmöglichkeit des
Perpetuum mobile aufgefasst werden. Diese Worte enthalten
lediglich ein alle bisherigen Bemühungen kennzeichnendes
Urteil und vielleicht den Ausdruck einer Resignation, selbst
noch die Lösung des Rätsels zu finden.

1558 erschien die Abhandlung des Petrus Peregrinus
zum ersten Mal im Druck. Viele Schriften aus der damaligen
Zeit über das selbe Thema stellen sich bei genauerem
Studium als wertlose Plagiate der Werke von Petrus
Peregrinus heraus. Auch Paracelsus beschäftigte sich mit der
Idee des Perpetuum mobile. Seine Nachfolger waren fest
davon überzeugt, dass er nicht nur den Stein der Weisen
entdeckt habe, sondern auch im Besitze dieses Geheimnisses
gewesen sei. So schreibt etwa John WUkins, Bischof von Chester,

der Schwager Cromwells, bekannt als eines der aktiven
Gründungsmitglieder der Royal Society in London, in seiner
«Mathematical Magick» 1648) :

«Die Entdeckung einer perpetuierlichen Bewegung wurde zuerst
auf chemischem Wege versucht. Paracelus und seine Schüler haben
damit geprahlt, dass sie mit Hilfe chemischer Separation und
Extraktionen eine förmliche Welt im Kleinen (Mikrokosmos) mit allen
Himmelserscheinungen herstellen und in einer perpetuierlichen Bewegung

erhalten könnten Die Art und Weise, wie man auf chemischem

Wege eine perpetuierliche Bewegung erhalten könne, ist zum
Beispiel diese: Man mische 5 Unzen Erde (Amalgam) mit einem
gleichen Gewicht von Jupiter (Zinn), reibe sie mit 10 Unzen Sublimat
zusammen, lasse dies über Strohfeuer, bis es zu einer trockenen
Substanz wird. Durch Wiederholung dieser Auflösung und Destillation
werden sich mit der Zeit verschiedene kleine Atome ablösen, die,
wenn sie in ein Glas gebracht werden, eine perpetuierliche Bewegung
zeigen.»

Francis Bacon, dessen utopische Schrift «Nova Atlantis»
(1627) als Vorbild bei der Gründung der Royal Society, der
ersten naturforschenden Gesellschaft im modernen Sinne,
eine Rolle spielte, spricht ebenfalls vom Perpetuum mobile:

«In unseren Maschinenbäusern stehen Maschinen und Apparate,
mit deren Hilfe wir Bewegungen aller Art hervorbringen können;
wir erzielen damit grössere Geschwindigkeiten als ihr mit euren
kleinen Flinten oder mit irgend welchen andern Vorrichtungen. Wir
suchen die Bewegungsvorgänge reibungsloser und wirksamer zu
gestalten und ihre Nutzleistung durch Räder und auf andere Weise
auf ein Vielfaches zu steigern. Infolgedessen erzielen wir viel
kräftigere Wirkungen als ihr mit euren grossen Belagerungs- und
Feldgeschützen. Wir stellen Geschütze und Kriegsgerät aller Art her, neue
Schiesspulvermischungen, griechisches Feuer, das auf dem Wasser
brennt und nicht ausgelöscht werden kann, ferner alle möglichen
Raketen, die teils zur Belustigung, teils zu nützlichen Zwecken dienen.
Wir ahmen dort auch den Vogelflug nach. Zum Fliegen in der Luft
haben wir Gestelle und Hilfsmittel, ähnlich den Flugorganen der
Tiere. Wir besitzen Schiffe und Boote, die unter Wasser fahren
können und deshalb den Stürmen des Weltmeers nicht so ausgesetzt
sind; ferner Schwimmgürtel und andere Vorrichtungen, die das
Schwimmen erleichtern. Erwähnenswert sind unsere vorzüglichen

Uhren und andere durch Luft oder Wasser getriebene Laufwerke mit
Dreh- und Pendelbewegungen. Auch das Perpetuum mobile haben
wir in mehreren Ausführungen. Wir können die Bewegungen der
Menschen, der Vierfüssler, der Vögel, der Fische und der Schlangen
im Bilde nachahmen. Schliesslich haben wir auch noch weitere
Möglichkeiten. Bewegungen in ausserordentlicher Gleichförmigkeit und
Genauigkeit zu erzeugen.»

Fast alle hervorragenden Philosophen und Naturforscher
des 17. Jahrhunderts haben sich mit dem Perpetuum mobile
beschäftigt. So vor allem René Descartes, Robert Boyle und
Leibniz. Descartes nimmt in seinen «Regeln zur Leitung des
Geistes, oder von der Erforschung der Wahrheit durch das
natürliche Licht» (1644) auf Petrus Peregrinus Bezug und
ahnt an dieser Stelle das Prinzip der Dynamomaschine, 350
Jahre vor seiner Verwirklichung. Robert Boyle, der grosse
Chemiker und Freund Newtons, beschreibt 1685 ein chemisches

Perpetuum mobile ausführlich, das stark an die
Schilderung von John Wilkins erinnert. Von Leibniz wissen wir,
dass er sich sein Leben lang für das Perpetuum mobile
interessierte. In den Schriften aus der Frühzeit, «Hypothesis
physica nova» und «Theoria motus concreti», die er der Royal

üsjUfety in London und der Pariser Akademie widmete, suchte
er die Möglichkeit eines Perpetuum mobile zu beweisen. Aber
auch später lässt ihn das Problem nicht zur Ruhe kommen.
Ja, man darf sein metaphysisches System von der prästabi-
lierten Harmonie der Monaden (Mikrokosmische Elementareinheiten)

geradezu als den Versuch einer philosophischen
Formulierung der Idee des Perpetuum mobile auffassen. In
diesem Sinne hat zum mindesten Goethe in seinen «Heften
zur Morphologie» (1822) Leibniz verstanden, wenn er sagt:
«Das Höchste, was wir von Gott und der Natur erhalten
haben, ist das Leben, die rotierende Bewegung der Monas um
sich selbst, welche weder Rast noch Ruhe kennt; der Trieb,
das Leben zu hegen und zu pflegen, ist einem jeden
unverwüstlich eingeboren, die Eigentümlichkeit desselben jedoch
bleibt uns und anderen ein Geheimnis.» Es kann uns daher
auch nicht überraschen, wenn Leibniz drei Monate vor
seinem Tod, im Jahre 1716, mit dem Konstrukteur eines
Perpetuum mobile zusammentrifft und diesen sogar an den
Zarenhof in Petersburg wärmstens empfiehlt (Bild 3). Die
Maschine dieses Ernst Elias Bessler, genannt Orffyreus,
gehört wohl zu den aufsehenerregendsten Versuchen, ein Per-

ü Oft
SSI

M_mmm
u=

ä-SI
HS

ff

Mm

m

m

Hü

Btld 2. Perpetuum mobile d«"a Andreas Böckler (1662)



Januar 1953 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

nf 1

^ ^

-»~v

sc:

a.v>n

ltaa/1/Ul

Bild 3. PerpetuuJUmobile des Ernst Elias Bessler.

genannt Orffyreus (1715)

petuum mobile zu konstruieren. Freüich stellte sich dann

später heraus, dass die Konstruktion auf einem raffinierten
Schwindel beruhte, indem eine Magd von einem Nebenzimmer
aus durch Drehen einer Kurbel für die ewige Bewegung zu

sorgen hatte.
Peter der Grosse interessierte sich leidenschaftlich für

das Perpetuum mobile. 1713 stiftete er einen Preis von 30 000

Rubel, um den sich kein Geringerer als der bekannte Architekt

Andreas Schlüter aus Berlin bewarb. Eine Kanonenkugel,

zwischen Messingplatten von Federn getrieben, sollte
sich in dauernder Bewegung erhalten. Tagelang schloss sich
Peter der Grosse mit Schlüter in einem Zimmer ein, um die

Konstruktion des Perpetuum mobile gemeinsam mit ihm zu
vollenden. Nur der unerwartete Tod Schlüters bereitete den
Versuchen schon nach Jahresfrist ein Ende.

Wie aus zeitgenössischen Dokumenten hervorgeht, liegt
auch den berühmten Automaten und mechanischen
Kunstwerken aus der Rokokozeit die Idee des Perpetuum mobüe
zugrunde. So mühte sich zum Beispiel Pierre Jaquet-Droz
(1721—1790), dessen kunstvolle Automatenfiguren wir heute
noch im Museum zu Neuenburg bewundern können, jahrelang

vergeblich damit ab, ein Perpetuum mobile zu
konstruieren. 1775 sah sich schliesslich die Pariser Akademie
veranlasst, keine weiteren Projekte für ein Perpetuum mobile
mehr zur Prüfung entgegenzunehmen, was aber die Anhänger

dieser Idee nicht entmutigte, unentwegt weiterzusuchen.
Wichtig scheint in diesem Zusammenhang der Hinweis,

dass die Idee des Perpetuum mobile um die Mitte des 18.

Jahrhunderts aus dem metaphysischen und technischen
Bereich in die wirtschaftliche und soziale Wirklichkeit
übertragen wurde und gerade hier eine mächtige Bewegung
auslöste. Dass die Fürsten im Zeitalter des Merkantilismus
immer wieder Alchemisten heranzogen, in der Hoffnung, auf
diesem Wege ihre leeren Kassen mit Gold füllen zu können,
ist nicht weiter verwunderlich. Bekannt sind auch die oft
unbeabsichtigten Nebenwirkungen dieser alchemistischen
Praxis. Die Entdeckung des Porzellans und manch andere
wertvolle Erfindung hat hier ihren Ursprung. Merkantilistische

Wirtschaftspolitik und alchemistische Weltauffassung
hängen aber nicht nur äusserlich zusammen, sie entspringen
der selben menschlichen Grundhaltung, sich durch praktische
Hantierungen und Anordnungen in den Besitz irdischer AU-
macht zu setzen. In diesem, letzten Endes metaphysischen
Streben liegt die irrationale Wurzel aller konkreten Erscheinungen,

die wir im «Zeitalter des Absolutismus» beobachten
können. Hat man den wesensmässigen Zusammenhang
zwischen Alchemie und Merkantilismus einmal erkannt, so fällt
es auch nicht schwer, das berühmte Schlagwort der Physio-
kraten «Laissez faire, laissez passer, le monde va de lui-
même» mit der Idee des Perpetuum mobile in Verbindung zu
bringen. François Quesnays «Tableau économique» (1758)
büdete den Ausgangspunkt einer Kritik an der merkanttli-
stischen Wirtschaftspolitik und eröffnete ein neues Programm
von grösster Tragweite für Reformen im wirtschaftlichen

und sozialen Leben. Genau so wie die Welt in kosmischen
Dimensionen sich von selbst bewegt, so sollen auch die

Bewegungen im Wirtschafts- und Soziaüeben des Menschen

ewig dauern, wenn man nur dafür sorgt, dass von aussen her
keine störenden und hemmenden Eingriffe erfolgen. Der
Kreislauf der wirtschafttichen Güter wird nach dem Vorbild
eines Perpetuum mobile aufgefasst. Wenn der Mensch auch

nicht in der Lage ist, die Welt der Wirtschaft nach diesem

Muster selbst zu konstruieren, so hat er doch alle Hände

voü zu tun, Hemmungen und Reibungen zu beseitigen, damit
der Kreislauf nicht ins Stocken gerät.

Den Abschluss fand die Entwicklung auf
naturwissenschaftlich-technischem Gebiet durch die Entdeckungen von
J. Robert Mayer, der 1842 das Prinzip der Erhaltung der
Energie formulierte und die Aequivalenz zwischen Wärme
und mechanischer Arbeit quantitativ bestimmte. Wie wir aus
autobiographischen Notizen wissen, stand auch bei dieser

Entdeckung das jugendüche Bemühen, ein Perpetuum mobile
zu konstruieren, Pate. Als Rudolf Clausius dann im Jahre
1865 am Vortragspult der Naturforschenden Gesellschaft in
Zürich den zweiten Hauptsatz der Thermodynamik, das
sogenannte Entropieprinzip aufstellte, war auch das Schicksal
des Perpetuum mobile zweiter Art entschieden. Auf Vorarbeiten

Sadi Carnots aus dem Jahre 1824 zurückgreifend, konnte
er das Bestehen einer Potentialdifferenz als notwendige
Bedingung jeder Energieumwandlung in einem endlichen
geschlossenen System nachweisen. Dennoch wiederholen sich
bis in die Gegenwart Konstruktionsvorschläge für ein
Perpetuum mobile mit monotoner Regelmässigkeit. Auch an
gläubigen und finanzkräftigen Anhängern scheint es nicht
zu fehlen, wie man aus Pressemeldungen und Gerichtsverhandlungen

immer wieder ersehen kann.
Wichtig scheint uns am Schluss der Betrachtung noch

ein Hinweis auf jene philosophischen Lehren, die den Gedanken

des Perpetuum mobile in abgewandelter Form bis in
unsere Zeit hinein aufrecht erhalten. An erster SteUe wäre
Nietzsches metaphysische These von der «ewigen Wiederkunft

des Gleichen» zu nennen und sein Ideal des «Ueber-
menschen». Indem Nietzsche den Willen zur Macht als
einzigen Motor menschlichen Denkens, Fühlens und Handelns
anerkennt und bejaht, schwebt ihm das Bild einer ewigen
Dynamik vor, die mit ihrer in sich selbst zurückkehrenden
Bewegung zum Prototyp des Uebermenschen wird. Von da
ist es dann nur noch ein kleiner Schritt zur Forderung einer
«totalen Mobümachung», wie sie zuerst Ernst Jünger in
einem blendenden Aufsatz aus dem Jahre 1930 erhoben hat:
«Die totale Mobilmachung wird weit weniger vollzogen, als
sie sich selbst vollzieht; sie ist in Krieg und Frieden der
Ausdruck des geheimnisvollen und zwingenden Anspruches, dem
dieses Leben im Zeitalter der Massen und Maschinen uns
unterwirft.» Wohin diese Dynamik rein um der Dynamik willen,

mit einem «Minimum an geistiger Zielsetzung», führt,
wenn man sie aus der Ebene ästhetisch-literarischer Betrachtung

in die politische und soziale Wirklichkeit überführt,
brauchen wir hier nicht weitläufig auseinanderzusetzen. Die
Erfahrungen zweier Weltkriege sollten genügen, um die ver-
hängnisvoüen Konsequenzen dieser totalitären Form der Idee
eines Perpetuum mobüe zu erkennen.

Versuchen wir das Ergebnis unserer Betrachtung kurz
zusammenzufassen. Der Traum des Perpetuum mobile steht
am Beginn der abendländischen Neuzeit. Er liess die
abendländische Menschheit nicht wieder los. Nicht nur auf
naturwissenschaftlich-technischem Gebiet spielte er eine viel grössere

Rolle, als man in der Regel einzugestehen bereit ist.
Ebenso wichtig, wenn nicht noch wichtiger sind die Abwandlungen

dieser Idee in der wirtschaftlichen, sozialen und
politischen Wirklichkeit, angefangen von der Lehre der Physio-
kraten bis zum Programm der totalen Mobilmachung. Im
Grunde handelt es sich um eine irrationale, metaphysische
Sehnsucht, die in immer neuen Abwandlungen und Maskierungen

auftritt und selbst dann noch weiterlebt, nachdem
die UnmögUchkeit des Perpetuum mobile auf der
naturwissenschaftlich-technischen Ebene eingesehen werden konnte:
In der Idee des Perpetuum mobile lebt die Sehnsucht, eine
künstliche Welt zu schaffen, die sich wie der Makrokosmos
aus eigener Kraft ewig bewegt und dem WiUen des Menschen
gehorcht. Insofern bedeutet das Perpetuum mobile weit mehr
als eine naturwissenschaftlich-technische Spielerei. Wir dürfen

in ihm ein Symbol abendländischen Menschentums sehen.



SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 71. Jahrgang Nr. 1

Ein wichtiges Anliegen unserer Zeit wird es sein, diese
Zusammenhänge klar zu durchschauen und damit im Abendland

den Boden zu bereiten für eine neue, echt menschliche
Haltung, die sich vom Wahngebilde des Uebermenschentums
und all seiner verhängnisvoUen Konsequenzen befreit. Ohne
Zweifel fällt gerade dem Ingenieur im Zuge dieser Besinnung
und Neuorientierung eine verantwortungsvolle und entscheidende

Aufgabe zu.

S t-*-^i—*a—^t—«a—m—a

BS
—n-

I
I pa

Bild 1. Schnitt durch Wohnraum und Wirtschaftslaube, 1:300

Bild 2. Schnitt durch Loggia und Arbeitsraum, 1:150

5

J I¦¦¦ ¦¦¦
Bild 3. Erdgeschossgrundriss, 1:300

Landhaus Professor H. K.

am Zürcher Obersee

Architekt C. D. FURRER, Zürich

um

Legende:

Bild 4. Dachgeschoss und Keller, 1:800

1 Halle
2 Wohnraum

Loggia
4 Flur
5 Zweierzimmer
6 Einerzimmer
7 Filternzimmer
8 Badzimmer
9 Waschraum

10 Garage
11 Vorhalle
12 WC
13 Garderobe
14 Mädchenzimmer
15

16

Küche
Speisekammer

17 Wirtschaftsraum
18

19

Nebeneingang
Wirtschaftslaube

20 Holzraum
21 Werkstatt
22 Geräteraum
23 Arbeitsraum des Haush<irrn
24 Dachraum
25 Kammer
26 Keller-Vorraum
27 Vorratskeller
28 Lagerkeller
29 Kohlenkeller


	Das Perpetuum mobile, ein Symbol abendländischen Menschentums

