Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung
Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 70 (1952)

Heft: 2

Artikel: Der Mensch und seine Ordnung
Autor: Ostertag, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-59540

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-59540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

24 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

70. Jg. Nr. 2

sich 1iiber 2% Jahre erstreckten, nicht nur keine Be-
schidigungen auf, sondern nahmen in ihren mechanischen
Festigkeiten noch zu. Die angegebenen Zahlen und Kurven
sind Mittel aus je zwei Versuchen mit Ausnahme der Kurven
A, und A, in Bild 18, die wegen ihrer grossen Streuung ein-
zeln gezeichnet wurden.

Praktisch wird Luftporenbeton (mit Ausnahme des schon
erwdhnten Baues in Schweden 1937) seit etwa 1947 in Europa
angewendet. Talsperren wurden in den letzten Jahren in der
Schweiz, in Portugal, Oesterreich sowie hauptsichlich in
Frankreich und Italien mit Luftporenbeton erstellt. 1952 ist
in Oesterreich fiir den Bau von vier Talsperren im Hochgebirge
Luftporenbeton im Ausmass von rd. 1 Mio m3 vorgesehen.

Die Technik des Luftporenbetons gibt nach den Erfah-
rungen, die man nun seit zehn Jahren gemacht hat, dem In-
genieur die Moglichkeit, einen Beton herzustellen, der Eigen-
schaften besitzt, die dem normalen Beton iiberlegen sind, so-
fern dabei die bis heute geltenden Regeln zur Herstellung ei-
nes Qualitdtsbetons ebenfalls beriicksichtigt werden und so-

Der Mensch und seine Ordnung

3. Zur religiosen Krise unserer Zeit
a. Grundsitzliche Bemerkungen

In der Einleitung zum 4. Band schreibt der Verfasser: «Die
heutige Weltkrise ist in ihrem tiefsten Wesen eine religidse
Krise: Die aufeinanderprallenden Weltanschauungen der kapi-
talistischen Bourgeoisie, des Kommunismus und des National-
sozialismus sind nichts anderes als die scharfkantigen Bruch-
stiicke eines umfassenden Reiches, das vor zweitausend Jahren
einmal nahe herbeigekommen war. Um den Frieden dieses Rei-
ches zu halten, hitten die Menschen das gottliche Salz in sich
haben miissen; aber dieses Salz hat in ihnen seine Schéirfe ver-
loren, es ist ,dumm’ geworden, und das Reich ist auseinander-
gefallen.» Dass die heutige Weltkrise tiberwunden werde, hingt
somit einzig und allein davon ab, dass das gottliche Salz in
uns Menschen seine Schéirfe habe. Das bedeutet Umwandlung
des einzelnen Menschen, Umwandlung von innen heraus, durch
den Glauben. Demnach ist der Glaube nicht nur ein Bediirfnis
des menschlichen Gemiites, das durch erbauliche Veranstaltun-
gen, wie etwa unsere landesiiblichen Gottesdienste, oder durch
erhebende Naturbetrachtungen oder durch Besuch von Kon-
zerten, Theaterauffithrungen, Ausstellungen bildender Kiinste
u. dgl. befriedigt werden konnte. Er ist auch nicht wie die
Religion eine geistige Potenz im Sinne Jakob Burckhardts, die
auf gleiche Linie gesetzt werden konnte wie die andern Poten-
zen Staat und Kultur, sondern er ist dem Menschen von allem
Anfang als die Ordnung gegeben, in der er sein Urbediirfnis
nach Verbindung mit seinem Schopfer stillen kann. Wenn die-
ses nicht ordnungsgeméiss erfiillt wird, dann stauen sich die
Kréifte in der Dunkelheit der Verdridngung und brechen als
Katastrophen hervor, wie wir sie im Grossen seit 1914 erleben.
HEs handelt sich also nicht um ein Randgebiet, das Bovet im 3.
und 4. Band behandelt und das man auch unbearbeitet liegen
lassen konnte, sondern es ist in jeder Beziehung die Grundlage
fiir alles menschliche Leben.

Was uns beim Lesen der Bédnde auffdllt und in uns reini-
gend und befreiend wirkt, sind die Klarstellung der Begriffe
auch im religiosen Gebiet und die saubere Abgrenzung des mit
unserem Verstand Fassbaren und mit unserem Gemiit Erfiihl-
baren von der ganz anderen Wirklichkeit, die dahinter steht.
Diese begriffliche Ordnung der Dinge und die Sprachreinigung,
die den Naturwissenschafter und Techniker besonders sym-
pathisch beriihren, schafft erst die Moglichkeit eines Gesprichs
iiber Dinge, die nur innerlich erschaut und daher nur in Bildern
und Gleichnissen vermittelt werden konnen, Besonders begriis-
sen werden diese Darstellungsart die zahlreichen aufrichtig
Suchenden, die an ihren Posten in Beruf, Familie und Gesell-
schaft ihre Pflichten ehrlich erfiillen, jedoch mit dem landes-
iiblichen Kkirchlichen Leben und seiner engen Art der Verkiin-
digung der biblischen Wahrheiten nichts anfangen kénnen und
daher den religiosen Gemeinschaften, insbesondere auch den
Veranstaltungen der Landeskirche, fern bleiben. Bei Bovet
fiihlen sie sich in einer ihnen vertrauten Sprache angesprochen,
und sie finden Gedankengédnge ausgefiihrt, die sie schon selber
erwogen haben.

Worliber wir uns weiter freuen, ist die herrliche Weite des
Raumes, in dem sich in der Darstellung Bovets das religiose

fern Luft auch als ein notwendiger Bestandteil des Betons be-
trachtet wird15). Es ist ratsam, Luftporenbeton nur unter
Kontrolle auszufiihren, denn die Einfliisse auf die Luftporen-
einfiilhrung sind, wie oben dargelegt, sehr mannigfaltig.

Es sind schweizerische Zusatzmittel zur Herstellung von
Luftporenbeton geschaffen worden, die unserer europiischen
Betontechnik angepasst sind und die erstens eine mog-
lichst grosse Plastifizierung herbeifithren, um den Wasserze-
mentfaktor moéglichst tief halten zu koénnen, und zweitens
die normalerweise im Beton schon vorhandene Luft unter
nur geringer Vermehrung in feinste Verteilung bringen.

Es ist nicht daran zu zweifeln, dass der Luftporenbeton
in seiner durch Verwendung von plastifizierend Luftporen ein-
flihrenden Zusédtzen verbesserten Form dank seinen tech-
nischen wie wirtschaftlichen Vorziigen auch in Europa noch
mehr Anwendung finden wird, und zwar insbesondere auf
Grossbaustellen, wie im Talsperrenbau, wo eben Gewdhr fiir
die gleichméssige Beschaffenheit der Betonkomponenten .be-
steht und geeignetes Ueberwachungspersonal vorhanden ist.

Fortsetzung von Seite 3 DK 17

Leben abspielt. Das gilt zun&chst historisch, indem gewisser-
massen eine Entwicklungsgeschichte des Glaubens von dem des
Primitiven bis zu dem des modernen Kulturmenschen skizziert
wird, in der die typischen Formen der Befriedigung des religio-
sen Bedlrfnisses: Mana, Magie, Beschworung, Goétterglauben,
Offenbarung usw. ihren Platz finden; denn sie alle haben einen
Sinn und eine Bedeutung fiir die geistige Entwicklung unseres
Geschlechts. Das gilt ferner terminologisch, indem die Begriffe
nicht nur definiert, sondern aus einem grésseren Zusammen-
hang heraus entwickelt und in ihren verschiedenen Aspekten
gezeigt werden. Meist entspricht einem Begriff ein Gegen-
begriff; es entstehen so zwei Pole und zwischen ihnen ein
Kraftfeld: Der Mensch lebt nicht auf einem Punkt, in einer
starren Gegebenheit, sondern in einem Raum, zwischen ver-
schiedenen Moglichkeiten, und nur insofern er das einsieht, ist
er richtig Mensch. Das gilt schliesslich auch psychologisch,
indem der Einfluss der Erlebnisse in den verschiedenen Ent-
wicklungsstufen, namentlich jener im zarten Kindesalter, so-
wie der vererbten Denkformen (Archetypen) auf die Gestal-
tung des Gottesbildes in uns und auf die personlichen Beziehun-
gen zu unserem Gott aufgedeckt werden. Diese herrliche Weite,
die in unseren Kirchen so oft fehlt, entspricht ganz dem Inhalc
der Evangelien und ist auch bei Paulus zu finden. Hierauf wird
immer wieder hingewiesen. Bei solcher Betrachtung erkennen
wir, «wie die moderne Physik dem personlichen Gottesglauben
nicht widerspricht und die Tiefenpsychologie der Wirklichkeit
des Heiligen Geistes keinen Abbruch tuty. Bovet fiihrt ein Ge-
spriach, an dem sehr verschiedene Geistesrichtungen zum Worte
kommen, weil sie alle im Rahmen des Ganzen ihre Bedeutung
haben; an ihm soll und kann auch der «Ungldubigey teilhaben,
ja sein Beitrag ist moglicherweise viel wertvoller als der des
«Gliubigen», wobei die Unterscheidung zwischen gldubig und
ungldubig uns Menschen nicht zusteht.

Noch in einer dritten Hinsicht ist die Darstellungsart be-
merkenswert: Bovet entwickelt weder ein System, noch schreibt
er eine allgemein giiltige Lehre; er setzt auch keine Akzente,
wo sie sonst iiblich sind, etwa wenn er weite Ausblicke gibt
oder tiefe Zusammenhinge aufdeckt. Er vermeidet bewusst den
kiinstlerischen Schwung. Trotzdem ist seine Sprache bei
aller Schlichtheit eindriicklich und schon, Er zitiert viel; jeder
Band schliesst mit einem Literaturverzeichnis mit 122 bis 280
Stellen. Der Schwerpunkt liegt in den praktischen Ratschlédgen,
in dem, was er uns personlich als Arzt und Seelsorger zu sagen
hat, auf was es in unserer Einstellung zu unserer alltdglichen
Arbeit, zum Ehegatten, zu unseren Néchsten sowie zu den Ge-
meinschaften ankommt, denen wir organisch angehoren, und
was wir tun konnen, um unsere Aengste, Gebundenheiten und
Zwangsvorstellungen zu lberwinden. Es kommt ihm nicht
darauf an, ob der Leser seine Meinung teilt, sondern dass er
ein anderer Mensch wird, und dafiir sind seine Ratschlige
praktisch brauchbar und daher dusserst wertvoll. Diese innere
Umwandlung des Einzelnen, die im Brennpunkt der ganzen
Darstellung steht, ist nicht nur eine private Sache, damit es
dem Betreffenden besser gehe, sondern sie ist der einzige Weg,

15) M. Spindel, Das Vierstoffsystem dargestellt im Parallelo-
gramm, «Beton und Eisen» 27, 16, 19 (1928).



12. Januar 1952

SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 25

auf dem die heutige Weltkrise iiberwunden werden kann, und
deshalb héngt alles daran, dass sie in Fluss komme.

b. Freiheit — Regression

Fiir besonders bedeutsam halten wir die Auseinanderset-
zung mit dem Problem des kirchlichen Lebens, wie es sich im
Laufe der Jahrhunderte eingebiirgert hat. Es ist das uralte
Problem des Menschen, der von Gott zur Freiheit berufen ist,
sich schrittweise von seinen Gebundenheiten 16st, schliesslich
in das Land der Freiheit hinaustreten will und nun vor dem
Abgrund der Entscheidungs-Moglichkeiten, der sich ihm da
auftut, und vor der Verantwortung, die er fiir die da zu tref-
fenden Entscheidungen spiirt, zuriickschreckt und Halt an
ctwas anderem, Innerweltlichem sucht, statt an Gott allein.
Diese Regression auf bereits zurlickliegende Entwicklungs-
Phasen ist Verrat an unserer Berufung zur Freiheit, also Ver-
trauensbruch gegeniiber Gott, also Siinde. Zunichst geschieht
allerdings nichts Sichtbares, ob ich so oder so handle, und nie-
mand merkt etwas, weshalb ich versucht bin, den fiir mich
einfacheren Weg zu wihlen, umso eher, als ich durch meinen
Anstellungsvertrag, die Riicksichten auf die Existenz meiner
Familie und die geltende Gesellschaftsordnung gebunden und
zugleich gedeckt bin. Aber ich kann es vor meinem Gewissen
nicht verbergen, dass ich ein anderer Mensch bin, ob ich in
oder ausserhalb Gottes Ordnung lebe. Das hat nun aber seine
Folgen, auch nach aussen.

Beispiel: Ich kann eine Briicke bauen, indem ich sowohl in
der Gesamtkonzeption wie in allen Einzelheiten (einschliesslich
meiner Honorarrechnung und der Propaganda fiir mein Unter-
nehmen) schlicht und grad all das tue, was ich vor Gott ver-
antworten kann und nichts anderes tue, auch nicht versteckt
mit anderen Motiven liebdugle. In diesem Fall handle ich in
Freiheit und meine Verbindung mit Gott wird inniger (Noah;
1. Mose 6, 7, 8). Ich kann die selbe Briicke bauen, indem ich in
Entwurf und Ausfithrung neben den kiinstlerischen, techni-
schen und wirtschaftlichen Gesichtspunkten auch noch an
meinen Ruhm, meinen finanziellen Gewinn, die Ausweitung
meiner Kompetenzen, meine Karriere, meine Existenzsiche-
rung denke und meine Entscheidungen hiervon abhingig
mache. In diesem zweiten Fall handle ich als Abhingiger von
etwas, das meinem Wesen fremd ist und meinem Auftrag
widerspricht. Ich handle somit als Unfreier; ich breche das mir
von Gott geschenkte Vertrauen und muss mich vor ihm ver-
bergen (Adam; 1. Mose 3). In dieser Situation stehen wir alle
immer wieder.

Es kommt nun alles darauf an, dass ich mein minder-
wertiges Verhalten einsehe und meine Haltung entsprechend
dndere, auch wenn ich dabei gegen die allgemein fiir gliltig
erlangen (Petrus nach seiner Verleugnung; Lukas 22, 61 und
meine «loyalen» Interessen handeln muss. Wienn ich das
tue, kann ich die Freiheit und die Verbindung mit Gott wieder
erlangen (Petrus nach seiner Verleugnung; Lukas 22, 61 und
62). Ich kann aber auch im Zustand des von der Freiheit
Zuriickgeschreckten verharren, obwohl er mein Ehrgefiihl und
meine Menschenwiirde verletzt, und meine Minderwertigkeit
vor mir und vor Gott leugnen (Judas; Matth. 27, 3 bis 5).
Noch schlimmer ist es, wenn ich sie durch einen Ueberbau
verdecke (Pharisder, z. B. in Lukas 18, 9 bis 14). Denn dadurch
wird der ordnungswidrige Zustand zu einem System erhoben,
durch Gesetze verankert und durch Traditionen geheiligt, wo-
durch der Weg zur Freiheit erst recht verrammelt ist. Im
Einzelnen verfithrt mich das Bedirfnis, jetzt erst recht als
Ehrenmann dazustehen, meine Minderwertigkeit auf hiefiir
geeignete Mitmenschen zu iibertragen und zudem Tarnungs-
mandver vorzunehmen, die nun nach aussen sichtbar werden.
Das alles vergiftet die Atmosphire um mich herum und zer-
reisst meine Seele; zwangsldufig fiihrt es zu Krisen und Ner-
venzusammenbriichen — ein dem Nervenarzt sehr vertrautes
Krankheitsbild! — und, da es ja nicht beim Hinzelfall bleibt,
zu Katastrophen fiir ganze Volker, wie wir das eben im
Grossen erlebt haben.

Regression liegt vor, wenn sich ein Mensch gegen die ihm
zukommende Entwicklung striubt und sperrt, die dieser
Entwicklungsphase gemé#ssen Triebe verdrdngt und vor den
konkreten Schwierigkeiten zuriickweicht, denen er da begeg-
net; wenn also z. B. der Jiingling den in ihm erwachenden
Geschlechtstrieb verdringt, indem er ihn in primitiven Trieb-
formen auslebt, woraus beim Erwachsenen habituelle Un-
treue, Eheunfihigkeit, sexuelle Perversionen u. dgl. ent-
stehen; oder wenn er den Uebertritt von der Schule in die

Praxis nicht geistig vollzieht, auch als Mann noch innerlich
Schiiler bleibt und in eine Oppositionseinstellung zuriick-
weicht, die ihm seine Berufsausiibung verbittert; oder wenn
der Mann nach dem fiinfzigsten Lebensjahr in der routine-
méssigen Pflege seiner Sicherungen versinkt, auf seinem
Stuhl sitzen bleibt und so sich und seinen Néchsten das
Leben sauer macht 2). Regression Hussert sich in Angst,
schlechtem Gewissen, Minderwertigkeitsgefithlen. Wir haben
Angst vor Arbeitslosigkeit, Verlust an Einkommen und Be-
sitz; vor Vorgesetzten, Untergebenen, Arbeitskollegen, ja vor
unseren néchsten Angehdrigen; vor einer Aenderung unserer
gewohnten Lebensweise, einer Senkung unseres Standard,
einer Gefdhrdung der staatlich geschiitzten Ordnung — we-
nigstens sofern diese Ordnung unseren Interessen dient —
vor einer Wirtschaftskrise, vor aussenpolitischen Erschiitte-
rungen, vor einem dritten Weltkrieg; vor Krankheit, Invali-
ditdt, Tod. Diese Gefahren gehdren naturnotwendig zum
Leben; unser Leben i st lebensgefihrlich. Dieser elementaren
Tatsache miissen wir mutig ins Auge sehen und trotz der Ge-
fahren durch die uns gestellten Priifungen hindurchgehen,
wohl wissend, dass hinter ihnen Gott steht. Wir diirfen die
Mittel und Dienstleistungen, die uns Wissenschaft, Medizin,
Kunst, Technik und Wirtschaft zur Erfiilllung unseres Auf-
trags, d. h. zu unserer Menschwerdung in die Hinde geben,
nicht missbrauchen, um unsere Angst zu bannen oder unsere
Minderwertigkeiten zu tarnen.

Es ist nun die Tragik unserer technischen Zeit, dass die
Tarnungsmoglichkeiten ausserordentlich zahlreich sind und in
hochst salonfihiger Form {iberall bereitstehen; ja, grosse
Teile unserer Wirtschaft leben, blithen und gedeihen von den
hieflir umgesetzten Giitern und haben ein vitales Interesse,
unser Tarnungsbediirfnis zu wecken und anzuregen. Die pri-
mitiven Befriedigungsformen sind z. B. das Streben nach
Geld, Besitz, Sicherungen, Kredit, nach Vorwéartskommen,
Einfluss, Macht, nach Geltung, Ruhm, Ehre. Fiir den Einzel-
nen wie fiir die Gesellschaft wohl noch gefidhrlicher sind die
kulturellen Ueberbauten, die entstehen, wenn z. B. das Streben
nach Idealen, nach einer humanistischen Bildung, nach einer
strengen gesetzlichen Moral, nach einer ethisch hochstehenden
Haltung oder nach einer der landesiiblichen Auffassung ent-
sprechenden Frommigkeit dem besagten Tarnungsbediirfnis
entspringt. Die Tragik liegt darin, dass dies kollektiv ge-
schieht, dass das, was der andere tut, mehr Gewicht hat als
das, was mir mein Gewissen sagt, dass das Urteil der Allge-
meinheit und namentlich das Urteil der massgebenden Auto-
ritdten in Wirtschaft, Schule, Kirche, Staat stirker ist als
das Verantwortungsbewusstsein des Einzelnen gegeniiber
Gott. So kommt es, dass gerade die von Menschen organisier-
ten und betriebenen Schulen und kirchlichen Gemeinschaften,
im besondern auch die Landeskirchen, die den Menschen zur
Freiheit flihren sollten, mit wenigen Ausnahmen in der Pflege
der kulturellen Ueberbauten festgefahren sind. Die Sorge der
Kirchen ist es — und hierin konkurrenzieren sie sich gegen-
seitig, wie die grossen Firmen der selben Branche —, den
Menschen in ihrem Schoss zu behalten, um ihn angeblich vor
den Versuchungen der Welt, d. h. vor dem Schritt in die Frei-
heit, zu bewahren, und ihn daflir mit ihren Segnungen zu
belohnen. Insofern sie das tun, hért der Glaube auf, eine
mutige, lebensbejahende, personliche Entscheidung fiir Gott
zu sein, die immer wieder neu, in Freiheit und daher mit vor
innerer Spannung pochendem Herzen getroffen werden muss;
sondern er erstarrt zu einem blutleeren Fiirwahrhalten von
bestimmten Formeln und Wissensinhalten. Er ist nicht mehr
jene unsichtbare Urkraft, die den einzelnen Menschen von
Grund auf und an Haltung und Taten sichtbar umwandelt zu
einer neuen Kreatur; sondern er erschopft sich im Vollbrin-
gen bestimmter, durch die kirchliche Ordnung geregelter oder
im allgemeinen Urteil als gottgefillig geltender Handlungen.
Er ist nicht mehr jenes lebenspendende Licht, das dem Men-
schen die Wahrheit iiber sich selber aufdeckt, auch wenn sie
fiir ihn beschdmend ist, ihn durch Priifungen und durch die
liebevolle Teilnahme am Geschick seiner Mitmenschen ldutert
und so schrittweise zur Ganzheit seines wahren Menschseins
hindurch fiihrt, sondern er verblasst zu einem schamhaften
Verhiillen der Spaltungen, die mitten durch unser Leben hin-
durchgehen: Wir sind Spezialisten in unseren Berufen, dane-
ben tiichtige Geschéftsleute, daneben fiir die Existenz unserer
Familien sorgende Viter, daneben Sportsleute, daneben Staats-
biirger, daneben Vertreter einer Klasse, einer politischen

'2) Vgl. SBZ 1949, Nr. 49, S. 689.



26 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

70. Jg. Nr. 2

Partei oder einer gemeinniitzigen Aktion, aber nie sind wir
uns selber, und daher konnen wir nie ganze Menschen werden;
das alles, weil unser kirchlicher Glaube keine Kraft hat. Die
iiberzeugende Sachlichkeit und Schérfe, mit der Bovet auf
diese Dinge hinweist, erinnert an die Worte Christi an die
Pharisder und Schriftgelehrten.

Mit dieser Lokalisierung des Krankheitsherdes ist unsere
Aufgabe nicht getan, sondern erst aufgezeigt. Denn wir alle,
Ungldubige und Gldubige, spliren, «dass es so nicht weiter
geht, und dass selbst die grossten Bauten aus Stahl und Eisen-
beton ins Wanken geraten, wenn der geistige Grund, auf dem
sie stehen, unsicher ist.» Kirche ist urspriinglich und in Wahr-
heit nicht das, was man heute mit diesem Wort meint, son-
dern Kirche ist die Gemeinschaft derer, die den Mut haben, in
die Freiheit hinauszutreten, nur auf Gott zu trauen und so
ganze Menschen zu sein. An dieser Gemeinschaft haben wir
alle Anteil, fiir sie tragen wir alle mit und wir alle sind
hieriiber zur Rechenschaftserstattung aufgerufen. Der Krank-
heitsherd, von dem oben die Rede war, liegt nicht in den
kirchlichen Institutionen, sondern er liegt in uns selber. Diese
Institutionen sind, wie alle von Menschen geschaffenen Or-
gane, nur die Projektionsebenen, auf denen die Symptome
sichtbar werden. Damit sind wir als Menschen wieder einzeln
aufgerufen, und ganz besonders sind aufgerufen die Akade-
miker, die an verantwortlichen Stellen stehen und als Vor-
gesetzte iiber Mitmenschen gesetzt sind.

Wir diirfen nun aber auch dankbar anerkennen, dass die
Diskussion iiber diese Dinge und unsere gemeinsamen Auf-
gaben unter Theologen ebenso eifrig gepflegt wird wie unter
Ingenieuren 3) und dass auch die Landeskirchen sich sehr be-
miihen, den Weg zur Freiheit zu suchen und zu gehen. Ja, in
zahlreichen Kirchgemeinden ist der Pfarrer der in unserem
Sinne fortschrittlichste Mann, wé#hrend Kirchenpflege und
Kirchenvolk mit Vorstellungen und Gebundenheiten belastet
sind, die den wahren Glauben ertdten. Dass das so ist, ist weit-
gehend die Schuld der aussenstehenden Kritiker. Wir téten
gut, uns mit den fortschrittlichen Theologen zu aktiven
Arbeitsgemeinschaften zusammenzufinden, um die Erneue-
rung der Kirche — der eben trotz allen ihren Schwéchen der
Auftrag iiberbunden ist, «die Freiheit Gottes zu verkiinden
und die himmlische Gerechtigkeit zu zeigen» — gemeinsam
und in enger Wechselwirkung mit der Erneuerung der eigenen
Person und der Beziehung zum Néichsten durchzufiihren; denn
nur so, als Gemeinschaftswerk von Gott, Kirche und Einzel-
nem, kann eine Erneuerung iiberhaupt erfolgen. In diesem
Zusammenhang sei hier besonders auf das Wirken der Theo-
logen Emil Brunner in Ziirich und Karl Barth in Basel, sowie
ihrer Schiiler hingewiesen, die sich mit grésstem Mut und
umfassender Schau fiir eine Erneuerung der Theologie ein-
setzen, wobei sie sich mit den Menschheitsproblemen, wie
sie sich dem modernen Menschen stellen, auseinander setzen
und die viele Jahrhunderte wihrende Kluft zwischen Wissen-
schaft, Medizin, Technik auf der einen und Theologie auf der
andern Seite in dauerhafter Weise zu uberbriicken bemiihen.

Der Schritt in die Freiheit als eine aus freiem Entschluss
erfolgte Tat des gereiften Menschen wird mdoglich, weil eine
entsprechende Tat Gottes vorausgegangen ist. So eng sind
Himmel und Erde miteinander verbunden, dass wir jede Tat
des Menschen gleichsam als die Projektion einer im gottlichen
Raum geschehenen Tat auf die innerweltliche Ebene auffas-
sen konnen, wo sie fiir unseren Verstand fassbar wird, sei es
eine Tat Gottes oder des Bosen. Dem Schritt in die Freiheit
entspricht die fiir uns alle einmalig geschehene Tat Gottes,
dass er in Christus zu uns auf diese Erde kam.

Verstandesméissig konnen wir das Leben Jesu nur histo-
risch fassen und nur unter Ausschluss der «Wundertateny, die
unserer wissenschaftlichen Erkenntnis widersprechen. Wir
konnen ihn als den edelsten, vollkommensten Menschen an-
sehen, der je auf dieser Erde gelebt hat und ihn zu unserem
Vorbild nehmen. Wenn wir das tun, binden wir uns an ein
Ideal und versinken in Unfreiheit und Unwahrheit. Denn das
Bild, das wir von Jesus haben, ist nicht Jesus selber, sondern
unser Bild. Es kann aber geschehen, dass wir durch Erleb-
nisse hindurchgefiihrt werden, da uns plotzlich oder schritt-
weise der Blick fiir die wahre Wirklichkeit aufgeht, die hin-
ter den Dingen steht, fiir.den gottlichen Raum, von dem uns
nur kleine Bruchstiicke seiner Projektion auf unsere weltliche
Ebene zu erkennen gegeben ist. Allméhlich sehe ich, dass das

3) Vgl die Tagungen des VDI in Kassel und Marburg, worliber in
SBZ 1951, Nr. 37, S. 511 ff, berichtet wurde.

vor zweitausend Jahren geschehene Wirken, Leiden und Auf-
erstehen des Zimmermannssohnes von Nazareth fiir mein per-
sonliches Leben entscheidende Bedeutung gewinnt: Durch ihn
hat Gott in die Geschehnisse dieser Welt hineingegriffen und
hat mich persénlich ergriffen und ist hindurchgebrochen
durch die von den «Grossen» unter den Menschen errichteten
und von mir geglaubten und tibernommenen Schutzhiillen hin-
durch und hat so den Weg zum lebendigen Gott wieder frei-
gelegt, so dass ich mich nicht mehr vor ihm verstecken muss,
sondern mein Leben in seine Ordnung einfiigen darf und da-
durch die Freiheit zuriickgewinne, zu der er mich von Anfang
an berufen hat. So trete ich von der Statik meiner Ideale, Ziel-
setzungen und Gebundenheiten Stiick fiir Stiick zur Dynamik
eines neuen Lebens hiniiber, das tdglich unerwartete Ent-
scheidungen fiir diesen wiedergefundenen Gott und seine Ord-
nung erfordert. Was das in den einzelnen Féllen praktisch
heisst, in die uns das Leben in Beruf, Familie und Gesell-
schaft hineinfiithrt, dariiber gibt der Autor aus seiner um-
fassenden Erfahrung wertvollste Auskiinfte. Zugleich aber
mahnt er zur Tat: «Die Zeit grosser Diskussionen ist vorbei.
Wir miissen uns endgiiltig entscheiden. Wir konnen zu den
Menschen gehen, die nur von irdischen Werten und Gesetzen
wissen und deshalb alles daran setzen, die Erde in ihre Ge-
walt zu bringen. Sie kdmpfen um Boden, Fabriken, Oelfelder
und Uranlager, sie kimpfen um Einflussphéren, Staatsformen
und Ideologien, sie kdmpfen um unsere Kultur. Die Panzer
rollen heran, die Gegner sind erbittert, und wenn es nach
ihrem Willen geht, werden sie den Kampf austragen, bis sich
ein Teil der Welt in Neutrone auflést. — Oder wir koénnen
Jesus nachfolgen und Sauerteig seines Reiches werden.»

c. Die Liebe und ihre Brechungen

Noch schlimmer als beim Freiheitsbegriff hat sich die
allgemeine Verbiegung und Verwisserung unserer Wort-
inhalte beim Begriff der Liebe ausgewirkt. Der Durchschnitts-
mensch kennt sie nur als Gefiihl, das er in gewissen Musse-
stunden in sich hochsteigen 1ldsst, um sein Leben zu verscho-
nern und zu bereichern; ja, vielfach setzt er sie der Lust
gleich, die er bei seiner sexuellen Betdtigung empfindet. Da-
von vollig abgetrennt sind fiir ihn die Pflichterfillung am
Arbeitsplatz und gegeniiber der menschlichen Gemeinschaft,
sowie die Sorge um seine Familie. Der Psychologe weiss, dass
lieben und geliebt zu werden das stidrkste seelische Bediirfnis
ist, und dass der Mensch seelisch zugrunde geht, wenn er die-
ses Bediirfnis nicht befriedigen kann. Es handelt sich somit
nicht um eine Nebensache, die man auch unbeachtet lassen
kann, sondern um eine fundamental wichtige Angelegenheit
unseres Lebens. Dabei muss aber Liebe in ihren verschiedenen
wesentlichen Aspekten erfasst werden, nédmlich als treibende
Kraft fiir die Bildung der Ehe, der Familiengemeinschaft, der
Freundschaft, aber auch als schpferisch gestaltende Macht
in Kunst und Technik, sowie als gemeinsame Wurzel von Ver-
antwortung, Recht, Ethik. «Die vollkommene Liebe besteht
darin, dass ich einem Du begegne, das ich als Person voll und
ganz ernst nehme und deshalb achte wie mich selbst. Erst
wenn ich dieses vollgiiltige Du vor mir habe, kann ich auch
wirklich «Ich» sagen. Dieses Ich, das durch die Liebe konsti-
tuiert wird, ist aber kein einsames Ich, sondern es ist von
vorneherein, a priori, ein Ich auf das Du hin, ein Ich, das die
Wir-heit wesentlich braucht.»

Fiir den wahrhaft Gldubigen ist Liebe die ganze Fiille
von Kraft und Licht, die wie ein Strom lebendigen Wassers
von Gott her in unsere Herzen ausgegossen ist und alles in
sich einschliesst: Freude, Friede, Freiheit, Wahrheit, Leben.
Die Liebe ist primér Gottes Geschenk an uns; ja, so stark ist
Gottes Liebe, dass er selber in Jesus Christus zu uns auf die
Erde kam, um uns seine Liebe zu offenbaren, uns sein wahres
Wesen zu enthiillen und uns erkennen zu lehren, wer wir sind.
«Er kam in das Seine, aber die Seinen nahmen ihn nicht auf.»
So sehr sind wir befangen in unseren Vorstellungen iiber das,
was wir sind und was gut und recht ist, dass wir die Fiille,
die uns Gott darbietet, nicht fassen konnen, sondern zuriick-
schrecken vor ihm und davor, dass wir sein Ebenbild sein
sollen. So wird Gottes Liebe in uns vielfach gebrochen wie ein
Sonnenstrahl, der durch eine fehlerhafte Glasschale fillt, und
erreicht unsere Nichsten abgeschwicht, verzerrt oder uiber-
haupt nicht. Darum miissen schon die Apostel alle Beredsam-
keit aufwenden, um immer wieder klarzustellen, was Liebe
ist, so z. B. Paulus in 1. Kor. 13, 4—8 oder Johannes in Joh. 3,
16; 10, 10; 15, 13. Bovet untersucht die Brechungen, die
darin liegen, dass wir noch Reste fritherer Entwicklungs-



12. Januar 1952 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 27

phasen in uns tragen und deshalb noch nicht
ganze Menschen geworden sind. Dadurch aber,
dass wir uns immer wieder vom Licht der
Liebe Gottes durchleuchten Ilassen und an
ihrer gebrochenen Widerspiegelung auf un-
seren Nichsten unsere Schwachheit offenbar
wird, bietet sich uns die Moéglichkeit, unserem
wahren Wesen, das Gottes Ebenbildlichkeit in
sich trdgt, ndher zu kommen.

Ueber die Liebe als die gemeinsame Wur-
zel von Recht und Ethik schreibt Bovet: «Sie
stellt keine Forderungen auf, sondern sie er-
fiillt sie. Sie kann an keinen ethischen Kri-
terien gemessen werden, denn sie ist selber
der tragende Grund aller Ethik. Sie ist keine
Kraft, die stdrker oder schwicher vom Ich
auf das Du libergeht, sondern sie erst setzt
das Ich und das Du. Sie beruht nicht auf dem
guten Willen, sondern sie ist ganz und gar
Geschenk. Sie kann in kein menschliches Sy-
stem von Recht und Ethik eingefangen wer-
den, denn sie kommt immer von Gott, auch
wenn es ilber vielfache Brechungen geht.
Ueberhaupt ist die Liebe nichts Abstraktes,
wovon man eine Lehre aufstellen kann, son-
dern immer ist sie lebendige Tat von Per-
sonen.y Schluss folgt

Die Schweizerische Baumuster-
Centrale in Ziirich  Dx 061.4:69 (494.34)

Seit dem 1. Juli 1935 besteht in Ziirich
an der Talstrasse 9 das Ausstellungslokal der
Schweizerischen Baumuster-Centrale. Aus ver-
héltnisméssig kleinen Anfingen hat sich mit
der Zeit eine HEinrichtung entwickelt, die aus
der Bauwirtschaft unseres Landes nicht mehr
wegzudenken ist. Die Baumuster-Centrale ist
als Genossenschaft organisiert. Der Bund
Schweizer Architekten und verschiedene be-
kannte Personlichkeiten haben das Patronat
iibernommen. Der Zweck dieser Organisation
ist der, allen Interessenten die verschiedenen
auf dem schweizerischen Baumarkt vorhande-
nen Materialien, Erzeugnisse und Konstruktio-
nen der Ausstellerfirmen vorzufithren. Die Aus-
kiinfte werden neutral und fachmé&nnisch er-
teilt. Besonders wertvoll ist der Umstand, dass
man sich sein Urteil {iber die Produkte ohne
Beeinflussung durch Verkdufer an Hand der
ausgestellten Gegenstédnde selbst bilden kann.
In der Centrale konnen die Prospekte der Aus-
stellerfirmen bezogen werden. Alle Dienstlei-
stungen gegeniiber den Interessenten sind
kostenlos. Provisionen oder dhnliche Entsché-
digungen erhilt die Centrale nicht.

Diese interessante und stets auf dem neue-
sten Stand der Entwicklung gehaltene Schau
ist weitgehend das Werk des riihrigen Ge-
schiftsleiters Arch. Max Helbling, dem
es mit viel Einsatz und Ausdauer gelang, die
Zahl der Aussteller stdndig zu erhdhen und die
Ausstellungsrdume systematisch auszubauen
und zu erweitern. Anfinglich waren es nur
etwa 150 Firmen, die ihre Giliter ausstellten,
heute ist die Zahl von 600 nahezu erreicht.
Dieser Ausstellung ist aber seit 1949 noch ein
Informationsdienst angegliedert, dem rd. 200
Firmen angeschlossen sind, deren Produkte
sich aus verschiedenen Griinden nicht als Aus-
stellungsobjekte eignen. Hin seit 1947 jahrlich
herausgegebener Katalog, der ungefdhr 4000
Stichworte enthilt, gibt Auskunft {iiber das
gesamte Ausstellungsgut. Sein umfangreiches
Sachverzeichnis mit dem Bezugsquellennach-
weis ermoglicht das Zurechtfinden in der Fiille
des Materials auf einfache Weise. Die Bedeu-
tung des Unternehmens geht daraus hervor,
dass dieser Katalog in einer Auflage von 11 000

Dem Geschick des Geschéftsleiters bleibt es iiberlassen, die heterogensten Ausstellungs-

und in seinem Sekretariat iiber alles rasch Auskunft geben zu konnen.
Photos H. Meiner, Ziirich



	Der Mensch und seine Ordnung

