
Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 70 (1952)

Heft: 2

Artikel: Der Mensch und seine Ordnung

Autor: Ostertag, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-59540

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-59540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


24 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 70. Jg. Nr. 2

sich über 2% Jahre erstreckten, nicht nur keine
Beschädigungen auf, sondern nahmen in ihren mechanischen
Festigkeiten noch zu. Die angegebenen Zahlen und Kurven
sind Mittel aus je zwei Versuchen mit Ausnahme der Kurven
A-t und A2 in Bild 18, die wegen ihrer grossen Streuung
einzeln gezeichnet wurden.

Praktisch wird Luftporenbeton (mit Ausnahme des schon
erwähnten Baues in Schweden 1937) seit etwa 1947 in Europa
angewendet. Talsperren wurden in den letzten Jahren in der
Schweiz, in Portugal, Oesterreich sowie hauptsächlich in
Frankreich und Italien mit Luftporenbeton erstellt. 1952 ist
in Oesterreich für den Bau von vier Talsperren im Hochgebirge
Luftporenbeton im Ausmass von rd. 1 Mio m3 vorgesehen.

Die Technik des Duftporenbetons gibt nach den
Erfahrungen, die man nun seit zehn Jahren gemacht hat, dem
Ingenieur die Möglichkeit, einen Beton herzustellen, der
Eigenschaften besitzt, die dem normalen Beton überlegen sind,
sofern dabei die bis heute geltenden Regeln zur Herstellung
eines Qualitätsbetons ebenfalls berücksichtigt werden und so¬

fern Luft auch als ein notwendiger Bestandteil des Betons
betrachtet wird15). Es ist ratsam, Luftporenbeton nur unter
Kontrolle auszuführen, denn die Einflüsse auf die Luftporen-
einführ.ung sind, wie oben dargelegt, sehr mannigfaltig.

Es sind schweizerische Zusatzmittel zur Herstellung von
Luftporenbeton geschaffen worden, die unserer europäischen
Betontechnik angepasst sind und die erstens eine
möglichst grosse Plastifizierung herbeiführen, um den
Wasserzementfaktor möglichst tief halten zu können, und zweitens
die normalerweise im Beton schon vorhandene Luft unter
nur geringer Vermehrung in feinste Verteilung bringen.

Es ist nicht daran zu zweifeln, dass der Luftporenbeton
in seiner durch Verwendung von plastifizierend Luftporen
einführenden Zusätzen verbesserten Form dank seinen
technischen wie wirtschaftlichen Vorzügen auch in Europa noch
mehr Anwendung finden wird, und zwar insbesondere auf
Grossbaustellen, wie im Talsperrenbau, wo eben Gewähr für
die gledchmässige Beschaffenheit der Betonkomponenten
-besteht und geeignetes Ueberwachungspersonal vorhanden ist.

Der Mensch und seine Ordnung
3. Zur religiösen Krise unserer Zeit
a. Grundsätzliche Bemerkungen

In der Einleitung zum 4. Band schreibt der Verfasser: «Die
heutige Weltkrise ist in ihrem tiefsten Wesen eine religiöse
Krise: Die aufeinanderprallenden Weltanschauungen der
kapitalistischen Bourgeoisie, des Kommunismus und des
Nationalsozialismus sind nichts anderes als die scharfkantigen Bruchstücke

eines umfassenden Reiches, das vor zweitausend Jahren
einmal nahe herbeigekommen war. Um den Frieden dieses
Reiches zu halten, hätten die Menschen das göttliche Salz in sich
haben müssen; aber dieses Salz hat in ihnen seine Schärfe
verloren, es ist ,dumm' geworden, und das Reich ist auseinandergefallen.»

Dass die heutige Weltkrise überwunden werde, hängt
somit einzig und allein davon ab, dass das göttliche Salz in
uns Menschen seine Schärfe habe. Das bedeutet Umwandlung
des einzelnen Menschen, Umwandlung von innen heraus, durch
den Glauben. Demnach ist der Glaube nicht nur ein Bedürfnis
des menschlichen Gemütes, das durch erbauliche Veranstaltungen,

wie etwa unsere landesüblichen Gottesdienste, oder durch
erhebende Naturbetrachtungen oder durch Besuch von
Konzerten, Theateraufführungen, Ausstellungen bildender Künste
u. dgl. befriedigt werden könnte. Er ist auch nicht wie die
Religion eine geistige Potenz im Sinne Jakob Burckhardts, die
auf gleiche Linie gesetzt werden könnte wie die andern Potenzen

Staat und Kultur, sondern er ist dem Menschen von allem
Anfang als die Ordnung gegeben, in der er sein Urbedürfnis
nach Verbindung mit seinem Schöpfer stillen kann. Wenn dieses

nicht ordnungsgemäss erfüllt wird, dann stauen sich die
Kräfte in der Dunkelheit der Verdrängung und brechen als
Katastrophen hervor, wie wir sie im Grossen seit 1914 erleben.
Es handelt sich also nicht um ein Randgebiet, das Bovet im 3.
und 4. Band behandelt und das man auch unbearbeitet liegen
lassen könnte, sondern es ist in jeder Beziehung die Grundlage
für alles menschliche Leben.

Was uns beim Lesen der Bände auffällt und in uns reinigend

und befreiend wirkt, sind die Klarstellung der Begriffe
auch im reflfpösen Gebiet und die saubere Abgrenzung des mit
unserem Verstand Fassbaren und mit unserem Gemüt Erfühlbaren

von der ganz anderen Wirklichkeit, die dahinter steht.
Diese begriffliche Ordnung der Dinge und die Sprachreinigung,
die den Naturwissenschafter und Techniker besonders
sympathisch berühren, schafft erst die Möglichkeit eines Gesprächs
über Dinge, die nur innerlich erschaut und daher nur in Bildern
und Gleichnissen vermittelt werden können. Besonders begrüs-
sen werden diese Darstellungsart die zahlreichen aufrichtig
Suchenden, die an ihren Posten in Beruf, Familie und Gesellschaft

ihre Pflichten ehrlich erfüllen, jedoch mit dem
landesüblichen kirchlichen Leben und seiner engen Art der Verkündigung

der biblischen Wahrheiten nichts anfangen können und
daher den religiösen Gemeinschaften, insbesondere auch den
Veranstaltungen der Landeskirche, fern bleiben. Bei Bovet
fühlen sie sich in einer ihnen vertrauten Sprache angesprochen,
und sie finden Gedankengänge ausgeführt, die sie schon selber
erwogen haben.

Worüber wir uns weiter freuen, ist die herrliche Weite des

Raumes, in dem sich in der Darstellung Bovets das religiöse

Fortsetzung von Seite 3 DK 17

Leben abspielt. Das gilt zunächst historisch, indem gewisser-
massen eine Entwicklungsgeschichte des Glaubens von dem des
Primitiven bis zu dem des modernen Kulturmenschen skizziert
wird, in der die typischen Formen der Befriedigung des religiösen

Bedürfnisses: Mana, Magie, Beschwörung, Götterglauben,
Offenbarung usw. ihren Platz finden; denn sie alle haben einen
Sinn und eine Bedeutung für die geistige Entwicklung unseres
Geschlechts. Das gilt ferner terminologisch, indem die Begriffe
nicht nur definiert, sondern aus einem grösseren Zusammenhang

heraus entwickelt und in ihren verschiedenen Aspekten
gezeigt werden. Meist entspricht einem Begriff ein
Gegenbegriff; es entstehen so zwei Pole und zwischen ihnen ein
Kraftfeld: Der Mensch lebt nicht auf einem Punkt, in einer
starren Gegebenheit, sondern in einem Raum, zwischen
verschiedenen Möglichkeiten, und nur insofern er das einsieht, ist
er richtig Mensch. Das gilt schliesslich auch psychologisch,
indem der Einfluss der Erlebnisse in den verschiedenen
Entwicklungsstufen, namentlich jener im zarten Kindesalter,
sowie der vererbten Denkformen (Archetypen) auf die Gestaltung

des Gottesbildes in uns und auf die persönlichen Beziehungen

zu unserem Gott aufgedeckt werden. Diese herrliche Weite,
die in unseren Kirchen so oft fehlt, entspricht ganz dem Inhalt
der Evangelien und ist auch bei Paulus zu finden. Hierauf wird
immer wieder hingewiesen. Bei solcher Betrachtung erkennen
wir, «wie die moderne Physik dem persönlichen Gottesglauben
nicht widerspricht und die Tiefenpsychologie der Wirklichkeit
des Heiligen Geistes keinen Abbruch tut». Bovet führt ein
Gespräch, an dem sehr verschiedene Geistesrichtungen zum Worte
kommen, weil sie alle im Rahmen des Ganzen ihre Bedeutung
haben; an ihm soll und kann auch der «Ungläubige» teilhaben,
ja sein Beitrag ist möglicherweise viel wertvoller als der des

«Gläubigen», wobei die Unterscheidung zwischen gläubig und
ungläubig uns Menschen nicht zusteht.

Noch in einer dritten Hinsicht ist die Darstellungsart
bemerkenswert: Bovet entwickelt weder ein System, noch schreibt
er eine allgemein gültige Lehre; er setzt auch keine Akzente,
wo sie sonst üblich sind, etwa wenn er weite Ausblicke gibt
oder tiefe Zusammenhänge aufdeckt. Er vermeidet bewusst den

künstlerischen Schwung. Trotzdem ist seine Sprache bei
aller Schlichtheit eindrücklich und schön. Er zitiert viel; jeder
Band schliesst mit einem Literaturverzeichnis mit 122 bislgSM
Stellen. Der Schwerpunkt liegt in den praktischen Ratschlägen,
in dem, was er uns persönlich als Arzt und Seelsorger zu sagen
hat, auf was es in unserer Einstellung zu unserer alltäglichen
Arbeit, zum Ehegatten, zu unseren Nächsten sowie zu den
Gemeinschaften ankommt, denen wir organisch angehören, und

was wir tun können, um unsere Aengste, Gebundenheiten und
Zwangsvorstellungen zu überwinden. Es kommt ihm nicht
darauf an, ob der Leser seine Meinung teilt, sondern dass er
ein anderer Mensch wird, und dafür sind seine Ratschläge
praktisch brauchbar und daher äusserst wertvoll, piese innere
Umwandlung des Einzelnen, die im Brennpunkt der ganzen
Darstellung steht, ist nicht nur eine private Sache, damit es

dem Betreffenden besser gehe, sondern sie ist der einzige Weg,

15) M. Spindel, Das Vierstoffsystem dargestellt im Parallelogramm,

«Beton und Eisen» 27, 16, 19 (1928).



12. Januar 1952 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 25
auf dem die heutige Weltkrise überwunden werden kann, und
deshalb hängt alles daran, dass sie in Fluss komme.
b. Freiheit — Regression

Für besonders bedeutsam halten wir die Auseinandersetzung
mit dem Problem des kirchlichen Lebens, wie es sich im

Laufe der Jahrhunderte eingebürgert hat. Es ist das uralte
Problem des Menschen, der von Gott zur Freiheit berufen ist,
sich schrittweise von seinen Gebundenheiten löst, schliesslich
in das Land der Freiheit hinaustreten will und nun vor dem
Abgrund der Entscheidungs-Möglichkeiten, der sich ihm da
auftut, und vor der Verantwortung, die er für die da zu
treffenden Entscheidungen spürt, zurückschreckt und Halt an
etwas anderem, Innerweltlichem sucht, statt an Gott allein.
Diese Regression auf bereits zurückliegende Entwicklungsphasen

ist Verrat an unserer Berufung zur Freiheit, also
Vertrauensbruch gegenüber Gott, also Sünde, Zunächst geschieht
allerdings nichts Sichtbares, ob ich so oder so handle, und
niemand merkt etwas, weshalb ich versucht bin, den für mich
einfacheren Weg zu wählen, umso eher, als ich durch meinen
Anstellungsvertrag, die Rücksichten auf die Existenz meiner
Familie und die geltende Gesellschaftsordnung gebunden und
zugleich gedeckt bin. Aber ich kann es vor meinem Gewissen
nicht verbergen, dass ich ein anderer Mensch bin, ob ich in
oder ausserhalb Gottes Ordnung lebe. Das hat nun aber seine
Folgen, auch nach aussen.

Beispiel: Ich kann eine Brücke bauen, indem ich sowohl in
der Gesamtkonzeption wie in allen Einzelheiten (einschliesslich
meiner Honorarrechnung und der Propaganda für mein
Unternehmen) schlicht und grad all das tue, was ich vor Gott
verantworten kann und nichts anderes tue, auch nicht versteckt
mit anderen Motiven liebäugle. In diesem Fall handle ich in
Freiheit und meine Verbindung mit Gott wird inniger (Noah;
1. Mose 6, 7, 8). Ich kann die selbe Brücke bauen, indem ich in
Entwurf und Ausführung neben den künstlerischen, technischen

und wirtschaftlichen Gesichtspunkten auch noch an
meinen Ruhm, meinen finanziellen Gewinn, die Ausweitung
meiner Kompetenzen, meine Karriere, meine Existenzsicherung

denke und meine Entscheidungen hiervon abhängig
mache. In diesem zweiten Fall handle ich als Abhängiger von
etwas, das meinem Wesen fremd ist und meinem Auftrag
widerspricht. Ich handle somit als Unfreier; ich breche das mir
von Gott geschenkte Vertrauen und muss mich vor ihm
verbergen (Adam; 1. Mose 3). In dieser Situation stehen wir alle
immer wieder.

Es kommt nun alles darauf an, dass ich mein
minderwertiges Verhalten einsehe und meine Haltung entsprechend
ändere, auch wenn ich dabei gegen die allgemein für gültig
erlangen (Petrus nach seiner Verleugnung; Lukas 22, 61 und
meine «loyalen» Interessen handeln muss. Wenn ich das
tue, kann ich die Freiheit und die Verbindung mit Gott wieder
erlangen (Petrus nach seiner Verleugnung; Lukas 22, 61 und
62). Ich kann aber auch im Zustand des von der Freiheit
Zurückgeschreckten verharren, obwohl er mein Ehrgefühl und
meine Menschenwürde verletzt, und meine Minderwertigkeit
vor mir und vor Gott leugnen (Judas; Matth. 27, 3 bis 5).
Noch schlimmer ist es, wenn ich sie durch einen Ueberbau
verdecke (Pharisäer, z. B. in Lukas 18, 9 bis 14). Denn dadurch
wird der ordnungswidrige Zustand zu einem System erhoben,
durch Gesetze verankert und durch Traditionen geheiligt,
wodurch der Weg zur Freiheit erst recht verrammelt ist. Im
Einzelnen verführt mich das Bedürfnis, jetzt erst recht als
Ehrenmann dazustehen, meine Minderwertigkeit auf hiefür
geeignete Mitmenschen zu übertragen und zudem Tarnungsmanöver

vorzunehmen, die nun nach aussen sichtbar werden.
Das alles vergiftet die Atmosphäre um mich herum und zer-
reisst meine Seele; zwangsläufig führt es zu Krisen und
Nervenzusammenbrüchen — ein dem Nervenarzt sehr vertrautes
Krankheitsbild! — und, da es ja nicht beim Einzelfall bleibt,
zu Katastrophen für ganze Völker, wie wir das eben im
Grossen erlebt haben.

Regression liegt vor, wenn sich ein Mensch gegen die ihm
zukommende Entwicklung sträubt und sperrt, die dieser
Entwicklungsphase gemässen Triebe verdrängt und vor den
konkreten Schwierigkeiten zurückweicht, denen er da begegnet;

wenn also z. B. der Jüngling den in ihm erwachenden
Geschlechtstrieb verdrängt, indem er ihn in primitiven
Triebformen auslebt, woraus beim Erwachsenen habituelle
Untreue, Eheunfähigkeit, sexuelle Perversionen u. dgl.
entstehen; oder wenn er den Uebertritt von der Schule in die

Praxis nicht geistig vollzieht, auch als Mann noch innerlich
Schüler bleibt und in eine Oppositionseinstellung zurückweicht,

die ihm seine Berufsausübung verbittert; oder wenn
der Mann nach dem fünfzigsten Lebensjahr in der routine-
mässigen Pflege seiner Sicherungen versinkt, auf seinem
Stuhl sitzen bleibt und so sich und seinen Nächsten das
Leben sauer macht2). Regression äussert sich in Angst,
schlechtem Gewissen, Minderwertigkeitsgefühlen. Wir haben
Angst vor Arbeitslosigkeit, Verlust an Einkommen und
Besitz; vor Vorgesetzten, Untergebenen, Arbeitskollegen, ja vor
unseren nächsten Angehörigen; vor einer Aenderung unserer
gewohnten Lebensweise, einer Senkung unseres Standard,einer Gefährdung der staatlich geschützten Ordnung —
wenigstens sofern diese Ordnung unseren Interessen dient —,vor einer Wirtschaftskrise, vor aussenpolitischen Erschütterungen,

vor einem dritten Weltkrieg; vor Krankheit, Invalidität,
Tod. Diese Gefahren gehören naturnotwendig zum

Leben; unser Leben ist lebensgefährlich. Dieser elementaren
Tatsache müssen wir mutig ins Auge sehen und trotz der
Gefahren durch die uns gestellten Prüfungen hindurchgehen,
wohl wissend, dass hinter ihnen Gott steht. Wir dürfen die
Mittel und Dienstleistungen, die uns Wissenschaft, Medizin,
Kunst, Technik und Wirtschaft zur Erfüllung unseres
Auftrags, d. h. zu unserer Menschwerdung in die Hände geben,
nicht missbrauchen, um unsere Angst zu bannen oder unsere
Minderwertigkeiten zu tarnen.

Es ist nun die Tragik unserer technischen Zeit, dass die
Tarnungsmöglichkeiten ausserordentlich zahlreich sind und in
höchst salonfähiger Form überall bereitstehen; ja, grosse
Teile unserer Wirtschaft leben, blühen und gedeihen von den
hiefür umgesetzten Gütern und haben ein vitales Interesse,
unser Tarnungsbedürfnis zu wecken und anzuregen. Die
primitiven Befriedigungsformen sind z. B. das Streben nach
Geld, Besitz, Sicherungen, Kredit, nach Vorwärtskommen,
Einfluss, Macht, nach Geltung, Ruhm, Ehre. Für den Einzelnen

wie für die Gesellschaft wohl noch gefährlicher sind die
kulturellen Ueberbauten, die entstehen, wenn z. B. das Streben
nach Idealen, nach einer humanistischen Bildung, nach einer
strengen gesetzlichen Moral, nach einer ethisch hochstehenden
Haltung oder nach einer der landesüblichen Auffassung
entsprechenden Frömmigkeit dem besagten Tarnungsbedürfnis
entspringt. Die Tragik liegt darin, dass dies kollektiv
geschieht, dass das, was der andere tut, mehr Gewicht hat als
das, was mir mein Gewissen sagt, dass das Urteil der
Allgemeinheit und namentlich das Urteil der massgebenden
Autoritäten in Wirtschaft, Schule, Kirche, Staat stärker ist als
das Verantwortungsbewusstsein des Einzelnen gegenüber
Gott. So kommt es, dass gerade die von Menschen organisierten

und betriebenen Schulen und kirchlichen Gemeinschaften,
im besondern auch die Landeskirchen, die den Menschen zur
Freiheit führen sollten, mit wenigen Ausnahmen in der Pflege
der kulturellen Ueberbauten festgefahren sind. Die Sorge der
Kirchen ist es — und hierin konkurrenzieren sie sich gegenseitig,

wie die grossen Firmen der selben Branche —, den
Menschen in ihrem Schoss zu behalten, um ihn angeblich vor
den Versuchungen der Welt, d. h. vor dem Schritt in die Freiheit,

zu bewahren, und ihn dafür mit ihren Segnungen zu
belohnen. Insofern sie das tun, hört der Glaube auf, eine
mutige, lebensbejahende, persönliche Entscheidung für Gott
zu sein, die immer wieder neu, in Freiheit und daher mit vor
innerer Spannung pochendem Herzen getroffen werden muss;
sondern er erstarrt zu einem blutleeren Fürwahrhalteni^^OT
bestimmten Formeln und Wissensinhalten. Er ist nicht mehr
jene unsichtbare Urkraft, die den einzelnen Menschen von
Grund auf und an Haltung und Taten sichtbar umwandelt zu
einer neuen Kreatur; sondern er erschöpft sich im Vollbringen

bestimmter, durch die kirchliche Ordnung geregelter oder
im allgemeinen Urteil als gottgefällig geltender Handlungen.
Er ist nicht mehr jenes lebenspendende Licht, das dem
Menschen die Wahrheit über sich selber aufdeckt, auch wenn sie
für ihn beschämend ist, ihn durch Prüfungen und durch die
liebevolle Teilnahme am Geschick seiner Mitmenschen läutert
und so schrittweise zur Ganzheit seines wahren Menschseins
hindurch führt, sondern er verblasst zu einem schamhaften
Verhüllen der Spaltungen, die mitten durch unser Leben
hindurchgehen: Wir sind Spezialisten in unseren Berufen, daneben

tüchtige Geschäftsleute, daneben für die Existenz unserer
Familien sorgende Väter, daneben Sportsleute, daneben
Staatsbürger, daneben Vertreter einer Klasse, einer politischen

2) Vgl. SBZ 1949, Nr. 49, S. 689.



i. ^Ofraüiairejdjii&aräiMJ assiste

26 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 70. Jg. Nr. 2

Partei oder einer gemeinnützigen Aktion, aber nie sind wir
uns selber, und daher können wir nie ganze Menschen werden;
das alles, weil unser kirchlicher Glaube keine Kraft hat. Die
überzeugende Sachlichkeit und Schärfe, mit der Bovet auf
diese Dinge hinweist, erinnert an die Worte Christi an die
Pharisäer und Schriftgelehrten.

Mit dieser Lokalisierung des Krankheitsherdes ist unsere
Aufgabe nicht getan, sondern erst aufgezeigt. Denn wir alle,
Ungläubige und Gläubige, spüren, «dass es so nicht weiter
geht, und dass selbst die grössten Bauten aus Stahl und Eisenbeton

ins Wanken geraten, wenn der geistige Grund, auf dem
sie stehen, unsicher ist.» Kirche ist ursprünglich und in Wahrheit

nicht das, was man heute mit diesem Wort meint,
sondern Kirche ist die Gemeinschaft derer, die den Mut haben, in
die Freiheit hinauszutreten, nur auf Gott zu trauen und so

ganze Menschen zu sein. An dieser Gemeinschaft haben wir
alle Anteil, für sie tragen wir alle mit und wir alle sind
hierüber zur Rechenschaftserstattung aufgerufen. Der
Krankheitsherd, von dem oben die Rede war, liegt nicht in den
kirchlichen Institutionen, sondern er liegt in uns selber. Diese
Institutionen sind, wie alle von Menschen geschaffenen
Organe, nur die Projektionsebenen, auf denen die Symptome
sichtbar werden. Damit sind wir als Menschen wieder einzeln
aufgerufen, und ganz besonders sind aufgerufen die Akademiker,

die an verantwortlichen Stellen stehen und als
Vorgesetzte über Mitmenschen gesetzt sind.

Wir dürfen nun aber auch dankbar anerkennen, dass die
Diskussion über diese Dinge und unsere gemeinsamen
Aufgaben unter Theologen ebenso eifrig gepflegt wird wie unter
Ingenieuren 3) und dass auch die Landeskirchen sich sehr
bemühen, den Weg zur Freiheit zu suchen und zu gehen. Ja, in
zahlreichen Kirchgemeinden ist der Pfarrer der in unserem
Sinne fortschrittlichste Mann, während Kirchenpflege und
Kirchenvolk mit Vorstellungen und Gebundenheiten belastet
sind, die den wahren Glauben ertöten. Dass das so ist, ist
weitgehend die Schuld der aussenstehenden Kritiker. Wir tätfen'*,

gut, uns mit den fortschrittlichen Theologen zu aktiven
Arbeitsgemeinschaften zusammenzufinden, um die Erneuerung

der Kirche — der eben trotz allen ihren Schwächen der
Auftrag Überbunden ist, «die Freiheit Gottes zu verkünden
und die himmlische Gerechtigkeit zu zeigen» — gemeinsam
und in enger Wechselwirkung mit der Erneuerung der eigenen
Person und der Beziehung zum Nächsten durchzuführen; denn

nur so, als Gemeinschaftswerk von Gott, Kirche und Einzelnem,

kann eine Erneuerung überhaupt erfolgen. In diesem
Zusammenhang sei hier besonders auf das Wirken der Theologen

Emil Brunner in Zürich und Karl Barth in Basel, sowie
ihrer Schüler hingewiesen, die sich mit grösstem Mut und
umfassender Schau für eine Erneuerung der Theologie
einsetzen, wobei sie sich mit den Menschheitsproblemen, wie
sie sich dem modernen Menschen stellen, auseinander setzen
und die viele Jahrhunderte währende Kluft zwischen Wissenschaft,

Medizin, Technik auf der einen und Theologie auf der
andern Seite in dauerhafter Weise zu überbrücken bemühen.

Der Schritt in die Freiheit als eine aus freiem Entschluss
erfolgte Tat des gereiften Menschen wird möglich, weil eine
entsprechende Tat Gottes vorausgegangen ist. So eng sind
Himmel und Erde miteinander verbunden, dass wir jede Tat
des Menschen gleichsam als die Projektion einer im göttlichen
Raum geschehenen Tat auf die innerweltliche Ebene auffassen

können, wo sie für unseren Verstand fassbar wird, sei es

eine Tat Gottes oder des Bösen. Dem Schritt in die Freiheit
entspricht die für uns alle einmalig geschehene Tat Gottes,
dass er in Christus zu uns auf diese Erde kam.

Verstandesmässig können wir das Leben Jesu nur historisch

fassen und nur unter Ausschluss der «Wundertaten», die

unserer wissenschaftlichen Erkenntnis widersprechen. Wir
können ihn als den edelsten, vollkommensten Menschen
ansehen, der je auf dieser Erde gelebt hat und ihn zu unserem -

Vorbild nehmen. Wenn wir das tun, binden wir uns an ein
Ideal und versinken in Unfreiheit und Unwahrheit. Denn das

Bild, das wir von Jesus haben, ist nicht Jesus selber, sondern

unser Bild. Es kann aber geschehen, dass wir durch Erlebnisse

hindurchgeführt werden, da uns plötzlich oder schrittweise

der Blick für die wahre Wirklichkeit aufgeht, die hinter

den Dingen steht, für den göttlichen Raum, von dem uns
nur kleine Bruchstücke seineisJPrpjektion auf unsere weltliche
Ebene zu erkennen gegeben ist. Allmählich sehe ich, dass das

3) Vgl. die Tagungen des VDI in Kassel und Marburg, worüber in
SBZ 1951, Nr. 37, S. 511 ff. berichtet wurde.

vor zweitausend Jahren geschehene Wirken, Leiden und
Auferstehen des Zimmermannssohnes von Nazareth für mein
persönliches Leben entscheidende Bedeutung gewinnt: Durch ihn
hat Gott in die Geschehnisse dieser Welt hineingegriffen und
hat mich persönlich ergriffen und ist hindurchgebrochen
durch die von den «Grossen» unter den Menschen errichteten
und von mir geglaubten und übernommenen Schutzhüllen
hindurch und hat so den Weg zum lebendigen Gott wieder
freigelegt, so dass ich mich nicht mehr vor ihm verstecken muss,
sondern mein Leben in seine Ordnung einfügen darf und
dadurch die Freiheit zurückgewinne, zu der er mich von Anfang"
an berufen hat. So trete ich von der Statik meiner Ideale,
Zielsetzungen und Gebundenheiten Stück für Stück zur Dynamik
eines neuen Lebens hinüber, das täglich unerwartete
Entscheidungen für diesen wiedergefundenen Gott und seine
Ordnung erfordert. Was das in den einzelnen Fällen praktisch
heisst, in die uns das Leben in Beruf, Familie und Gesellschaft

hineinführt, darüber gibt der Autor aus seiner
umfassenden Erfahrung wertvollste Auskünfte. Zugleich aber
mahnt er zur Tat: «Die Zeit grosser Diskussionen ist vorbei.
Wir müssen uns endgültig entscheiden. Wir können zu den
Menschen gehen, die nur von irdischen Werten und Gesetzen
wissen und deshalb alles daran setzen, die Erde in ihre
Gewalt zu bringen. Sie kämpfen um Boden, Fabriken, Oelfelder
und Uranlager, sie kämpfen um Einflussphären, Staatsformen
und Ideologien, sie kämpfen um unsere Kultur. Die Panzer
rollen heran, die Gegner sind erbittert, und wenn es nach
ihrem Willen geht, werden sie den Kampf austragen, bis sich
ein Teil der Welt in Neutrone auflöst. — Oder wir können
Jesus nachfolgen und Sauerteig seines Reiches werden.»

c. Die Liebe und ihre Brechungen
Noch schlimmer als beim Freiheitsbegriff hat sich die

allgemeine Verbiegung und Verwässerung unserer
Wortinhalte beim Begriff der Liebe ausgewirkt. Der Durchschnittsmensch

kennt sie nur als Gefühl, das er in gewissen Musse-
stunden in sich hochsteigen lässt, um sein Leben zu verschönern

und zu bereichern; ja, vielfach setzt er sie der Lust
gleich, die er bei seiner sexuellen Betätigung empfindet.
Davon völlig abgetrennt sind für ihn die Pflichterfüllung am
Arbeitsplatz und gegenüber der menschlichen Gemeinschaft,
sowie die Sorge um seine Familie. Der Psychologe weiss, dass
lieben und geliebt zu werden das stärkste seelische Bedürfnis
ist, und dass der Mensch seelisch zugrunde geht, wenn er dieses

Bedürfnis nicht befriedigen kann. Es handelt sich somit
nicht um eine Nebensache, die man auch unbeachtet lassen

kann, sondern um eine fundamental wichtige Angelegenheit
unseres Lebens. Dabei muss aber Liebe in ihren verschiedenen
wesentlichen Aspekten erfasst werden, nämlich als treibende
Kraft für die Bildung der Ehe, der Familiengemeinschaft, der
Freundschaft, aber auch als schöpferisch gestaltende Macht
in Kunst und Technik, sowie als gemeinsame Wurzel von
Verantwortung, Recht, Ethik. «Die vollkommene Liebe besteht
darin, dass ich einem Du begegne, das ich als Person voll und

ganz ernst nehme und deshalb achte wie mich selbst. Erst
wenn ich dieses vollgültige Du vor mir habe, kann ich auch
wirklich «Ich» sagenUlbieses Ich, das durch die Liebe konstituiert

wird, ist aber kein einsames Ich, sondern es ist von
vorneherein, a priori, ein Ich auf das Du hin, ein Ich, das die

Wir-heit wesentlich braucht.»
Für den wahrhaft Gläubigen ist Liebe die ganze Fülle

von Kraft und Licht, die wie ein Strom lebendigen Wassers

von Gott her in unsere Herzen ausgegossen ist und alles in
sich einschliesst: Freude, Friede, Freiheit, Wahrheit, Leben.

Die Liebe ist primär Gottes Geschenk an uns; ja, so stark ist
Gottes Liebe, dass er selber in Jesus Christus zu uns auf die

Erde kam, um uns seine Liebe zu offenbaren, uns sein wahres
Wesen zu enthüllen und uns erkennen zu lehren, wer wir sind.

«Er kam in das Seine, aber die Seinen nahmen ihn nicht auf.»

So sehr sind wir befangen in unseren Vorstellungen über das,

was wir sind und was gut und recht ist, dass wir die Fülle,
die uns Gott darbietet, nicht fassen können, sondern
zurückschrecken vor ihm und davor, dass wir sein Ebenbild sein

sollen. So wird Gottes Liebe in uns vielfach gebrochen wie ein
Sonnenstrahl, der durch eine fehlerhafte Glasschale fällt, und
erreicht unsere Nächsten abgeschwächt, verzerrt oder
überhaupt nicht. Darum müssen schon die Apostel alle Beredsamkeit

aufwenden, um immer wieder klarzustellen, was Liebe
ist, so z. B, Paulus in 1. Kor. 13, 4—8 oder Johannes in Joh. 3,

16; 10, 10; 15, 13. Bovet untersucht die Brechungen, die
darin liegen, dass wir noch Reste früherer Entwicklungs-



12. Januar 1952 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 27

phasen in uns tragen und deshalb noch nicht
ganze Menschen geworden sind. Dadurch aber,
dass wir uns immer wieder vom Licht der
Liebe Gottes durchleuchten lassen und an
ihrer gebrochenen Widerspiegelung auf
unseren Nächsten unsere Schwachheit offenbar
wird, bietet sich uns die Möglichkeit, unserem
wahren Wesen, das Gottes Ebenbildlichkeit in
sich trägt, näher zu kommen.

Ueber die Liebe als die gemeinsame Wurzel

von Recht und Ethik schreibt Bovet: «Sie
stellt keine Forderungen auf, sondern sie
erfüllt sie. Sie kann an keinen ethischen
Kriterien gemessen werden, denn sie ist selber
der tragende Grund aller Ethik. Sie ist keine
Kraft, die stärker oder schwächer vom Ich
auf das Du übergeht, sondern sie erst setzt
das Ich und das Du. Sie beruht nicht auf dem
guten Willen, sondern sie ist ganz und gar
Geschenk. Sie kann in kein menschliches
System von Recht und Ethik eingefangen werden,

denn sie kommt immer von Gott, auch
wenn es über vielfache Brechungen geht.
Ueberhaupt ist die Liebe nichts Abstraktes,
wovon man eine Lehre aufstellen kann,
sondern immer ist sie lebendige Tat von
Personen.» Sehluss folgt

Die Schweizerische Baumuster-
Centrale in Zürich dko6i.4: 69 (494.34)

Seit dem 1. Juli 1935 besteht in Zürich
an der Talstrasse 9 das Ausstellungslokal der
Schweizerischen Baumuster-Centrale. Aus
verhältnismässig kleinen Anfängen hat sich mit
der Zeit eine Einrichtung entwickelt, die aus
der Bauwirtschaft unseres Landes nicht mehr
wegzudenken ist. Die Baumuster-Centrale ist
als G^iossenschaft organisiert. Der Bund
Schweizer Architekten und verschiedene
bekannte Persönlichkeiten haben das Patronat
übernommen. Der Zweck dieser Organisation
ist der, allen Interessenten die verschiedenen
auf dem schweizerischen Baumarkt vorhandenen

Materialien, Erzeugnisse und Konstruktionen
der Ausstellerfirmen vorzuführen. Die

Auskünfte werden neutral und fachmännisch
erteilt. Besonders wertvoll ist der Umstand, dass
man sich sein Urteil über die Produkte ohne
Beeinflussung durch Verkäufer an Hand der
ausgestellten Gegenstände selbst bilden kann.
In der Centrale können die Prospekte der
Ausstellerfirmen bezogen werden. Alle Dienstleistungen

gegenüber den Interessenten sind
kostenlos. Provisionen oder ähnliche
Entschädigungen erhält die Centrale nicht.

Diese interessante und stets auf dem neuesten

Stand der Entwicklung gehaltene Schau
ist weitgehend das Werk des rührigen
Geschäftsleiters Arch. Max Helbling, dem
es mit viel Einsatz und Ausdauer gelang, die
Zahl der Aussteller ständig zu erhöhen und die
Ausstellungsräume systematisch auszubauen
und zu erweitern. Anfänglich waren es nur
etwa 150 Firmen, die ihre Güter ausstellten,
heute ist die Zahl von 600 nahezu erreicht.
Dieser Ausstellung ist aber seit 1949 noch ein
Informationsdienst angegliedert, dem rd. 200
Firmen angeschlossen sind, deren Produkte
sich aus verschiedenen Gründen nicht als
Ausstellungsobjekte eignen. Ein seit 1947 jährlich
herausgegebener Katalog, der ungefähr 4000
Stichworte enthält, gibt Auskunft über das
gesamte Ausstellungsgut. Sein umfangreiches
Sachverzeichnis mit dem Bezugsquellennachweis

ermöglicht das Zurechtfinden in der Fülle
des Materials auf einfache Weise. Die Bedeutung

des Unternehmens geht daraus hervor,
dass dieser Katalog in einer Auflage von 11 000

¦WÄP -*^T.

Bä« >--

mmm

m

m__jf IUI
m&

lii
mss.

Dem Geschick des Geschäftsleiters bleibt es überlassen, die heterogensten Ausstellungs-

teaBjgasasjaSn

smm

M

gegenstände, die er nicht selber auswählen kann, in sinnvolle Zusammenhänge zu ordnen

*

WJ

M>

WH

und in seinem Sekretariat über alles rasch Auskunft geben zu können.
Photos H. Meiner, Zürich


	Der Mensch und seine Ordnung

