
Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 69 (1951)

Heft: 12

Artikel: Der Laienaltar in der Madonna della Misericordia in Ascona

Autor: Schmid, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-58830

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-58830
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


24. März 1951 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 155

konferenz in Washington die Einsicht geschenkt wurde, dass
die Pläne für einen Weltfrieden unzureichend sind, solange
sie die grundlegende Notwendigkeit übersehen: die Aenderung

der menschlichen Natur. Buchman entschloss sich
damals, seine gesicherte Stellung fahren zu lassen und sich dieser

Aufgabe total zu geben: Menschen umzuwandeln (es
ist nicht meine Kunst, es ist Gottes Kunst, sagt er von dieser
Arbeit). Von Ort zu Ort, von Kontinent zu Kontinent reist
er seither, im Rhythmus von Stille und unermüdlicher Tätigkeit,

und die Schar der Menschen, die diese Kunst der
Lebensumwandlung auch lernen, wächst ins Ungemessene, umfasst
alle Altersstufen und alle geistigen und sozialen Schichten.

Als Anhang zum Text des Verfassers gibt das Buch 33
Dokumente wieder: Aeusserungen von Buchman und seinen
Mitarbeitern, von Politikern, Journalisten, Arbeiterführern,
Industriellen usw. Mit gewinnender Klarheit geben diese
Zeugnisse Einblick in die im Werden begriffene neue,
überkonfessionelle christliche Lebensauffassung. Uns Schweizer,
und vor allem die Katholiken, wird unter diesen Dokumenten

ein Zitat aus der «Ostschweiz» vom 10. März 1950 besonders

interessieren. Sorgfältig angebrachte Fussnoten
verweisen im Text auf diesen Anhang. Ein Namen- und
Sachregister erleichtert die Arbeit mit dem Buch: denn es ist
geschaffen als Waffe, die man kennen und brauchen muss
im Kampf um den Aufbau der neuen Welt, in welchem es —
wie schon früher hier gesagt4) — keine Neutralität gibt,
besonders nicht für uns, die wir kraft unserer Bildung und
sozialen Stellung zur führenden Technikerschaft gehören.
So lautet denn auch Peter Howards Schluss:

«Die einzige Möglichkeit, die Welt aufzubauen, besteht
in der Aenderung der menschlichen Natur. Es gibt keinen
schnelleren Weg. Die Moralische Aufrüstung rechnet mit

4) Unser technisches Zeitalter im Lichte von Goethes «Faust», SBZ
1949, Nr. 53, besonders S. 745.

Realitäten. Sie hat keine Illusionen über die Grösse der
Aufgabe oder die Härte des Kampfes. Aber sie wird angefeuert
durch die Beweise, die auf persönliche Erfahrung gegründet
sind. Ihre Stärke ist der Glaube. Denn die Moralische
Aufrüstung ist die einzige Ideologie, die nicht nur ein neues
Licht auf die Geschichte wirft, sondern zur gleichen Zeit das
tiefste Sehnen des menschlichen Herzens erfüllt.

Als Edison in seinem Laboratorium experimentierte und
die erste Glühbirne zum Leuchten brachte, ahnten nur
wenige Menschen, wie schnell dieses Licht seinen Weg um die
Welt machen würde. Wenn man jedoch auf dieses Ereignis
zurücksieht, so war der Siegeszug des elektrischen Lichtes
schon in diesem ersten Augenblick gewiss.

In ähnlicher Weise war Buchmans Kampf um die rechte
Ideologie und um eine Mannschaft, die sie den Millionen
bringt, von Anfang an bestimmt, die Welt zu ändern. Der
erste Schritt war die Bildung eines Brückenkopfes von
geänderten Menschen in jedem Kontinent. Dann kam der Aufbau

einer Mannschaft, die, gestützt auf jahrelange Erfahrung,

diese Ideologie in die Massen hineinträgt. Und dann der
Durchbruch auf einer Weltfront.

Dieses dritte Stadium hat begonnen, und das Tempo steigert

sich zusehends. Von Caux und ähnlichen Zentren in
anderen Ländern, von Familien, Fabriken und Regierungen,
wo immer Menschen von dieser Ideologie erfasst werden,
ergiesst sich ein Strom neuen Lebens nach allen vier Enden
der Welt.

Die Moralische Aufrüstung ist eine allgemeingültige
Ideologie mit einer umfassenden Strategie, und jedermann
wird von ihr angesprochen. Sie kann und soll für alle die
normale Lebensform werden. Sie ruft in die Welt hinein:
die Bestimmung unseres Zeitalters ist nicht Tod, sondern
Leben, nicht Zerfall, sondern eine Renaissance der Menschheit.»

W. J.

Der Laienaltar in der Madonna della Misericordia in Ascona
Von Dr. E. SCHMID, Zürich

DK 75.052

Hierzu Tafeln 13/14

Madonna della Misericordia zu Ascona besitzt ein Kleinod,
das zum Köstlichsten gehört, was es an Malerei auf dem Boden
des Kantons Tessin gibt und das den jungen Jacob Burckhardt
so sehr begeistert hat, dass er darob in dem kleinen Aufsatz
«Kunstbemerkungen auf einem Ausflug" in den Canton Tessin
und nach Mailand» in die Worte ausbricht: «Immer von neuem
lernt man jenes goldene Zeitalter beneiden, wo auch das
Bedingte und Befangene bei einigem Ernst des Strebens sich
zu dauerndem Wert aufschwingen konnte». Es ist eine Bildtafel

über dem Hochaltar, ursprünglich in der Tiefe des Chores
aufgestellt. Nun haben die Asconesen das grossartige Werk
unter den Chorbogen vorgeschoben, so dass man es seither
bei gutem Licht betrachten kann. Die Tafel ist vor wenigen
Jahren gereinigt worden und präsentiert sich in tadelloser
Frische und Schönheit.

Der Rahmen schon will beachtet sein. Er ist ein
Frührenaissancewerk aus warm-braunem Holz. Vergoldetes Laubwerk,

in dem Vögel sich tummeln und Putten ein vergnügliches

Spiel treiben, ziert ihn. Alles ist von wohltuender
Ursprünglichkeit und erinnert an Dinge, welchen wir in Stein
an den herrlichen Portalen der Kathedralkirche zu Lugano
begegnet sind. Die Tafel ist in nicht ganz halber Höhe mittels
einer Leiste aus Holz unterteilt, und aus Holz ist auch die
Halbfigur Gott Vaters zwischen den mächtigen Eckvoluten
über der Bildtafel. Gottvater blickt gütig auf die Gläubigen
herab und spendet ihnen den Segen. Der Rahmen gleicht der
schönen Schatulle, in der ein wertvoller Schatz aufbewahrt
wird.

Die Bildtafel der Madonna della Misericordia hat die
altertümliche Form, welche vor allem aus der venezianischen
Kunst des Trecento bekannt ist und welche Tizian in dem
berühmten Breecianer Auferstehungsaltar vom Jahre 1518,
der in der Ausstellung «Kunstschätze der Lombardei» in Zürich
gezeigt wurde, noch verwendet hat. Die Tafel besteht aus
acht, mittels schmaler Leisten gegeneinander getrennter Teile,
welche inhaltlich lose aufeinander bezogen sind. Alle Abteilungen

haben die Verherrlichung der Madonna zum Gegenstand.
Die Mitte der Tafel füllen zwei grossformatige Bilder, welche
seitlich von je drei kleinern gerahmt werden, wie das Schema
auf Seite 156 zeigt.

Mater Mi s e ri c o r di a e

In der Mittelaxe der Tafel und im Mittelgrund steht vor
dunkelrotem Vorhang, zu dessen Seiten der blaue Himmel
hereinschaut, Maria. Sie ist als Schutzmantelmadonna

dargestellt, wie sie in der französischen Kunst
im Jahre 1452 Enguerrand Charoton grossartig gemalt hat.
Maria trägt über dem roten, goldbestickten Gewand, das den
Hals freilässt, den Schleiermantel. Er ist weit geöffnet, und
entzückende Engel halten ihn im Rücken der Madonna weit
ausgespreitet. Die goldene Bordüre folgt der Biegung der
Unterarme und wirkt als Echo. Maria setzt den linken Fuss
leicht vor, womit der Meister der hochaufgerichteten und
königlichen Gestalt schöne Natürlichkeit verleiht. Das Gleiche
ist von der Segensgebärde der Hände zu sagen; es fehlt ihnen
jegliche Verkrampfung. Besondere Sorgfalt hat der Meister auf
den Heiligenschein verlegt, der wie eine Kappe am Hinterkopf
der Madonna steht. «Maria plena gratia» liest man in goldenen
Buchstaben auf ihm, damit jedermann wisse, dass er das
Haupt der Himmelskönigin ziert. Der Heiligenschein wirkt
als Stilleben voll Kostbarkeit und Pracht. Maria blickt feierlich

aus dem Bilde auf den Betrachter. Leise Melancholie und
Schwermut umflort das Auge. Es ist, als hörte sie das Wort
des greisen Simeon vom Schwert, das durch ihre Seele dringen

wird, voraus. Zu Füssen der Maria knien Männer und
Frauen. Es sind Gönner und Gönnerinnen des Gotteshauses,
welche den Segen erflehen und ihn erhalten. Wie auf dem
Fresko über dem Hauptportal, von dem sich der Meister
weitgehend hat inspirieren lassen, knien die Männer auf der einen
und die Frauen auf der andern Seite. Sie tragen modischen
Kopfputz und zeitgemässe Gewänder. Jacob Burckhardt haben
diese Schutzbefohlenen ganz besonders beeindruckt. «Namentlich

die Donatoren in der lebensvollen, an Holbein erinnernden
Charakterdarstellung des letzteren sind köstlich gelungen»,
schreibt der grosse Basler in dem erwähnten Aufsatz. Holbeins
männliche Porträts sind von grösserer Wucht und Kraft. Die
Männer der Asconeser Tafel haben fraulich-weiche Züge. Die
Bildfläche ist in Waagrechte und Senkrechte grossartig
durchgestaltet, was der Meister durch sich kreuzende goldene Striche
auf dem Schoss der Madonna unterstrichen hat.



156 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 69. Jg. Nr. 12

Himmelfahrt Mariae
Die Himmelfahrt der Maria ist ein beliebtes Thema

der italienischen Kunst. Wer kennte nicht Tizians grossartige
Darstellung in der Kirche Santa Maria Gloriosa dei Frari
zu Venedig? Die «Himmelfahrt der Maria» der Madonna della
Misericordia zu Ascona darf nicht neben dieses Werk gestellt
und mit ihm verglichen werden. In der Gegenüberstellung
erfährt man, was Jacob Burckhardt mit dem «Befangenen» und
«Bedingten» in dem kleinen Aufsatz meint. Welche Darstellung
des Gegenstandes der abendländischen Kunst erreicht die
Grossartigkeit von Tizians Meisterwerk? Maria fährt nicht
in den Himmel, sie wird dorthin getragen. Vier Engel
versehen diesen Dienst; zwei halten die Gottesmutter an der
Schulter und zwei stützen ihre Füsse. Maria steht auf dein
Hintergrund einer leuchtenden Gloriole, welche an den
Goldglanz byzantinischer Bilder erinnert. Sie hält die Hände
demutsvoll über der Brust gefaltet und blickt empor. Schwermut

ist himmlischer Freude gewichen. Der goldbestickte blaue
Mantel, den Engel auf dem vorigen Bilde ausspreiten,
umhüllt den schlanken Leib. Er lässt nicht einmal die Füsse frei.
Das schafft einen angenehmen, wohltuenden Wechsel. Den
Stifterfiguren des vorigen Bildes entsprechen die Jünger,
welche auf dem Erdboden knien und der Gottesmutter
nachschauen. Das «Befangene» und «Bedingte» Jacob Burckhardts
wird uns klar, wenn wir diesen Teil mit dem Tizians
vergleichen. Dort wundervolle Auflockerung, hier schulmeisterliche

Aufreihung. Im Vordergrund bilden die drei Lieblingsjünger

eine Gruppe. Die Schlüssel Petri haben stillebenhaften
Charakter. Im Mittelfeld knien in Reih und Glied die übrigen
Jünger. Der Meister hat durch den Wechsel der Farbe —
Weiss, Rot und Blau — die Monotonie aufzuheben gesucht, was
ihm zum Teil auch gelungen ist. Die Draperie der Mäntel ist
grossgeschaut und der Hochrenaissance gemäss empfunden.
Männer darzustellen war so wenig wie Bernardino Luinis
unseres Meisters Sache. Das gelockte Haar und die weiten Züge
schaffen einen fraulichen Einschlag.

Maria der Verkündigung
Maria kniet auf dem Schemel vor dem Gebetpult, auf

dem das Gebetbuch aufgeschlagen ist, aus dem sie gelesen
hat, als ihr die Botschaft «Sei gegrüsst, du Begnadete! Der
Herr ist mit dir» zuteil wurde. Sie hat Augen und Gedanken
erschrocken aus dem Gebetbuch zurückgezogen und sinnt
darüber nach, was das für ein Gruss sei. Maria trägt dasselbe
goldgestickte Kleid wie auf den grossen Tafeln und hält es
mit beiden Händen auf der Brust gerafft. In breitem schwerem
Fluss gleitet der brokatene Stoff an ihrem Körper herab und
lässt diesen nur leise durchschimmern. Maria hat einen kleinen
Mund, wodurch ihr Antlitz, das von schwarzen Haaren
gerahmt ist, einen mollig-weichen Zug erhält. Aus der linken
Bildecke kommt der Heilige Geist in Form der weissen Taube
auf sie zugestürzt. In der gegenüberliegenden Ecke hängt ein
schwerer geraffter Vorhang mit stillebenhaftem Gepräge. In
ihm meldet sich bereits der kommende Barock. Schemel und
Betpult tragen auf den Wangen eine reiche Dekoration, worin
sich der Maler als Kleinmeister und Lombarde zugleich zu
erkennen gibt.

Engel der Verkündigung
Man weiss nicht recht, wem man den Vorzug geben soll,

der Maria oder dem Verkündigungsengel. Letzterer hat die
herberen Züge, und im Feuer der Augen liegt etwas
Hintergründiges. Maria ist leicht dem Betrachter zugekehrt, Gabriel
hat strenge, fast archaisch wirkende Frontalstellung. In der
linken Hand hält er den Lilienstengel mit herrlich weissen
Blüten, und die Rechte hat er zum Gruss erhoben. Gabriel
trägt dasselbe geblümte Kleid wie Maria. Am Oberarm hat
der Meister in seiner Dekorationslust eine feine Stickerei
angebracht. Zu dem männlichen Eindruck Gabriels verhelfen die
mächtigen Schwingen am Rücken, welche mit kleinmeisterlicher

Freude durchgestaltet sind. Ueber der jugendlichen
Gestalt leuchtet der Himmel, als ob er sich an dem Ereignis
mitfreuen würde.

Der heilige Dominikus
In den untern Ecken der Tafel gibt es Darstellungen von

Heiligen. Was haben sie zur Verherrlichung der Maria zu tun?
Auf den ersten flüchtigen Blick scheinen sie aus dem Rahmen

zu fallen. Beide Gestalten gehören dem Dominikanerorden
an. Im Jahre 1519, als das Altarwerk entstand, war Madonna
della Misericordia eine Kustodie des Ordens. Dominikus und

Petrus Martyr waren feurige Verehrer der Madonna und fügen
sich als solche gut in die Tafel. Dominikus war Spanier
und starb im Jahre 1221 zu Bologna. Er wurde nie der Liebling

des Volkes, weshalb man seiner Verehrung am Südfuss
des Sankt Gotthard selten begegnet. Er war ein grosser
Theologe, und es fehlen ihm die herzerquickenden Züge des
heiligen Franz von Assisi. Der Heilige trägt auf der Asconeser
Tafel das weiss-wollene Unterkleid mit schwarzem Ueberwurf.
Schwarz und Weiss tragen einen malerischen Gegensatz in das
Bild. In der Rechten hält Dominikus etwas preziös den
Lilienstengel als Symbol der Reinheit. In der Linken hegt das Buch
des Lebens. Ueber der Nasenwurzel hat der Heilige tiefe Falten,

was dem Antlitz einen Zug von Weltschmerz gibt. Der
Kleinmeister von Künstler hat den Heiligenschein benützt, um
dem dekorativen Trieb Genüge zu leisten. Dominikus steht
unter einer Vorhalle und hat eine Säule im Rücken, was ihm
einen wohltuenden Halt gibt. Den Hintergrund bildet eine
strenge Hügellandschaft, deren Ernst zum Weltschmerz des
Heiligen gut passt.

Der heilige Petrus Martyr
Dem heiligen Dominikus entspricht auf der gegenüberliegenden

Seite der heilige Petrus Martyr. Dass er es
ist, sagt der Meister mit der Inschrift des Heiligenscheins und
dem Attribut des im Schädel eingehackten Messers. Petrus
Martyr ist Zeitgenosse des heiligen Dominikus und ward in
Verona geboren. Er lebte hauptsächlich in der lombardischen
Hauptstadt, woraus seine grosse Beliebtheit im Tessin erklärt
werden kann. Er war ein guter Prediger und feuriger
Ketzerverfolger. In der Nähe der italienisch-schweizerischen
Grenze wurde er, erst sechsundvierzigjährig, im Jahre 1252
durch zwei von den Katharern gedungene Mörder erstochen.
Man hat Petrus Martyr in der gotischen Kirche Sant'Eustorgio
zu Mailand durch den Bildhauer Giovanni di Balducci aus Pisa
ein herrliches Grabmal erstellen lassen. Kleidung, Haltung,
offene Halle und Säule entsprechen der Darstellung des
heiligen Dominikus. An Stelle der Herbheit hat die
Landschaft im Hintergrund einen freundlichen Aspekt bekommen,
welcher der Darstellung des Heiligen entspricht. Petrus Martyr
hat auf der Asconeser Tafel kleinbürgerliche Züge.

Anbetende Engel
Auf den beiden kleinen Tafeln in der Höhe gibt es

Engelgestalten. Sie sind der gen Himmel fahrenden Gottesmutter
zugekehrt. Sie knien vor ihr und verehren sie. Sie sind schlecht
erhalten, als ob die Tafeln im Jahre 1941 nicht auch restauriert
worden wären. Im Jahre 1941 nämlich wurde das Altarwerk
durch E. Ferrazzini in Lugano von den spätem Uebermalungen
befreit. «Wenig war durch den Restaurator auszubessern, da
die leuchtenden Farben eines purpurenen Rot und smaragdenen
Grün unter der spätem Uebermalung tadellos erhalten geblieben

waren.»
«Io Antonius De Lagaia De Ascona Pinsit 1519» steht

auf einer der Bildtafeln. Somit wurde das Tafelwerk im Jahre
1915 von dem Asconesen Antonius de Lagaia gemalt.
Das Schweiz. Künstlerlexikon berichtet, der Meister habe den
grössten Teil seines Lebens in Spanien verbracht. Worauf sich
diese Kenntnis stützt, konnte ich nicht nachprüfen. Auf jeden
Fall hat die Kunst des Mannes keine spanischen Züge. Es ist
ein durch und durch lombardisches Werk.

Inhalt der Altarbilder (vgl. Tafel 13 rechts unten)

1 Mater Misericordiae

2 Mariae Himmelfahrt

3 Maria der Verkündigung

4 Engel der Verkündigung

5 Heiliger Dominikus

6 Heiliger Petrus Martyr

7/8 Anbetende Engel



SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 1951 Tafel 13 (zu Seite 156)

VS/S

m-

=te%

.-,

-.

m

Engel der Verkündigung Maria der Verkündigung

-v

''•¦¦

>v;

w
•:¦

üt&iw*
Heiliger Dominikus Gesamtbild des Altars

DER LAIENALTAR IN DER MADONNA DELLA MISERICORDIA ZU ASCONA



ra
g"

mm.--'

¦*?mmm

/

m
o
W

S
N

S)
IH
W

S

N

Q

Mariae Himmelfahrt Mater Misericordiae

H
P


	Der Laienaltar in der Madonna della Misericordia in Ascona

