Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung
Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 68 (1950)

Heft: 51

Artikel: Glaubensprobleme des gebildeten Menschen
Autor: Birki, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-58130

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-58130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

23. Dezember 1950

SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

707

68. Jahrgang

Nachdruck von Bild oder Text nur mit Zustimmung der Redaktion und nur mit genauer Quellenangabe gestattet

Nr. 51

Glaubensprobleme des gebildeten Menschen
Von Dr. phil. HANS BURKI, Ziirich

Vorbemerkung der Redaktion. In der Woche
vom 6. bis 12. Nov. 1950 fanden an der ETH sechs &¢ffentliche
Vortrédge statt, die von der Ziircher Studenten-Bibelgruppe,
von den Schweizerischen Seminar-Bibelgruppen und von der
Vereinigung glaubiger Akademiker und Lehrer veranstaltet
wurden und zu der alle Akademiker, Professoren, Lehrer,
Studenten und hoheren Schiiler eingeladen worden waren.
Das gemeinsame Thema der sehr gut besuchten Vortrige
lautete: «Die Bedeutung der Christuserlésung fiir den ge-
bildeten Menschen.» Die letzte Veranstaltung fand Sonntag,
den 12. November in der alten Kirche Fluntern statt. Als
Referenten wirkten Dr. iur. René Pache, Vennes s. Lausanne,
Dr. med. Herbert Winzeler, Ziirich, Wilder Smith, B. Sc.,
Ph. D, F. R. I. C,, England, und Dr. phil. Hans Biirki,
Zirich. Studentenpfarrer J. Schiltknecht, Ziirich, sprach
das Einfiihrungswort, Prof. Fritz Blanke, Zirich, das
Schlusswort. Die aus tiefem Glaubenserlebnis mit grosser
Offenheit vorgetragenen Bekenntnisse zeigten eindringlich
den uns von Christus angebotenen Weg zur Losung unserer
Berufs- und Lebensfragen. Sie diirften in vielen Zuhorern
die Bedenken zerstreut haben, die dem Gebildeten, vor allem
dem Wissenschafter, den Glauben an die transzendenten
Wahrheiten des Evangeliums erschweren, und in ihnen eine
neue Sehnsucht nach dem Kommen des Herrn geweckt ha-
ben. Wir veroffentlichen nachfolgend das einfiithrende Referat
von Dr. H. Biirki, das deutlich werden ldsst, worum es geht.

&

Wenn wir von den Glaubensproblemen des gebildeten
Menschen sprechen, dann geschieht das nicht in der Meinung,
als ob der Gebildete eine andere Art Mensch wire, im Gegen-
teil: wir werden erkennen, dass die Grundprobleme letztlich
die gleichen sind, ungeachtet der Herkunft, Erziehung und
Begabung eines Menschen. Wohl aber sind die Erscheinungs-
formen dieser menschlichen Grundfragen verschieden und als
solche konnen sie oft ernsthafte Hindernisse des Glaubens
bedeuten.

I. Mittelbare Glaubensprobleme

1. Die Entfremdung der Gebildeten vom
Glauben. Die heutigen Universitdten sind als Griindungen
der letzten Jahrhunderte ihrem Wesen nach grundsétzlich
verschieden vom mittelalterlichen Urbild der «universitas».
TIhre Entstehung ist recht eigentlich als Reaktion gegen das
Bildungsmonopol der Kirche zu betrachten. Das Volk, d.h.
eine besondere Volksschicht, sollte aufgekldrt, vom Aber-
glauben der Kirche befreit und zu einer héheren Menschlich-
keit herangefiithrt werden. Das hatte nicht nur eine Ent-
fremdung zwischen der Kirche und den Intellektuellen zur
Folge, sondern fithrte auch zu einer gegenseitigen feind-
schaftlichen Einstellung. Universitdt und Kirche, Diesseits
und Jenseits, Denken und Glauben wurden immer stérker
als unversonliche, fundamentale Gegensidtze gesehen.

Unter dieser erblichen Belastung stehen wir heute noch.
Um sie {iberwinden zu konnen, miissen wir uns klar werden,
dass der genannte Gegensatz nicht nétig ist, sondern dass
wissenschaftliches Arbeiten und lebendiger Christenglaube
sehr wohl nebeneinander bestehen konnen. Die Existenz eines
einzigen Wissenschafters, der zugleich ein lebendiger Christ
ist, widerlegt alle derartigen Auffassungen. Dass es solche
Menschen gegeben hat und auch heute gibt, dariiber brau-
chen wir kein Wort zu verlieren. Das Leben eines christus-
gldubigen Denkers (nennen wir als Beispiel fiir viele Pascal)
beweist zwar nicht die Richtigkeit des christlichen Glaubens,
aber es fordert uns zu ernsthafter Ueberpriifung der {iiber-
nommenen Ansichten und Vorurteile auf.

Wenn also ein gebildeter Mensch meint, nicht an Christus
glauben 2zu konnen, dann liegt es nicht daran, dass er
denkt und sich dadurch in Gegensatz zum Glauben stellt,
sondern dass in ihm tiefere Ursachen wirksam sind, die ihn
am Glauben hindern.

2. Das Problem der Kirche. Ein zweites mittel-
bares Glaubensproblem, das eine Folge der eben gezeigten
Zusammenhénge ist, ergibt sich aus der Entwicklung und

DK 215

dem Zustand der heutigen Kirche. Die wenigen Intellektuel-
len, die in der Kirche verblieben, wurden schliesslich hinaus-
gedréngt, da man auf ihre Probleme gar nicht mehr einging,
und die Verkiindigung sich immer mehr auf die ungebildeten
Schichten einstellte. Besonders deutlich ist das bei der
studierenden Jugend zu erkennen, die, unverstanden von
ihren oft gldubigen Eltern und von ihren Seelsorgern, sich
gegen die Kirche wendet und ihren vollen Glauben der ideali-
stisch gesehenen und noch nicht richtig verstandenen Wissen-
schaft urteilslos hingibt.

Der Versuch, die Intellektuellen durch den Koder eines
rationalistisch entstellten Christentums zu fangen und fur
die Kirche zu interessieren, muss jeden aufrichtigen Men-
schen abstossen. Das Kopfchristentum, wie es Pestalozzi
nennt, ist in sich ein Widerspruch, ja, eine Liige. Wer nur
denkend das Christentum versteht, hat sein Wesen und
seine Wirklichkeit im personlichen Leben noch gar nicht er-
fasst. Das Christentum als Weltanschauung und Vernunft-
lehre kann die Herzensbediirfnisse des Menschen nicht be-
friedigen und darum wird es mit Recht abgelehnt.

3. Die Darstellung von Glaubensfragen.
Der Gebildete begegnet christlichem Glaubensgut in der bil-
denden Kunst, in der Musik und vor allem in der Literatur.
Sehr viele Darstellungen, vor allem solche aus neuerer Zeit,
sind aus Reaktion gegen die Kirche oder gegen religiose
Bewegungen entstanden, oft sind sie von einem Ressenti-
ment {iberschattet oder durch mystisch-dsthetische Interpre-
tationen verzerrt. Sie konnen fiir den ernsthaft Suchenden
ein Glaubenshindernis bedeuten. Es hilft viel zur Ueberwin-
dung dieses Hindernisses, wenn sich der Gebildete klar wird,
in welcher Gestalt er dem christlichen Glauben begegnet ist,
ob einem rationalistisch entleerten, einem A&dsthetisch ver-
farbten oder einem moralistisch populdren Christentum. Wem
es um das Wesen einer Sache zu tun ist, der wird sich nicht
durch ihre Karikatur oder Entstellung aufhalten lassen.
Es ist uns allen geldufig, dass wir iiber eine Bewegung das
zuverlédssigste Bild erhalten, wenn wir ihre Quellen studieren:
wer sich iiber das Wesen des Christentums Klarheit ver-
schaffen will, der greife daher vor allem und immer wieder
zu den #ltesten Urkunden des Alten und Neuen Testamentes.

4. Das Problem der Wissenschaft. Hier ist
vorerst der {ibliche Missbrauch des Ausdrucks «Wissen-
schafty zu korrigieren. Man hort oft Redewendungen wie:
«Die gesicherten Ergebnisse der Wissenschaft erlauben nicht
mehr, an die Bibel zu glauben. Wissenschaftliche Tatsachen
zeigen deutlich, dass die Bibel iiberholt ist, sie sprechen ge-
gen die biblische Auffassung vom Universum und vom Men-
schen.» Wer so im Namen der Wissenschaft spricht und sie
als Autoritit gegen andere Autoritdten anruft, ist hochst
unwissenschaftlich. «Die Wissenschaft» gibt es nicht. Es gibt
nur Menschen, welche wissenschaftlich zu arbeiten versuchen.
Wir miissen den mythischen Begriff der «Wissenschafts re-
duzieren auf den Begriff der wissenschaftlichen Methode,
denn «wissenschaftlichy ist doch schliesslich im strengen
Sinne nur die zur Erkenntnis einer Sache angewandte Methode
des logischen Fortschreitens. Als rein wissenschaftliche Tat-
sache miissten wir dann definieren: die wissenschaftlich me-
thodische Beschreibung eines Phidnomens ohne Interpreta-
tion. Das will nicht heissen, dass der Wissenschafter nicht
interpretieren diirfe, aber sobald er das tut, muss er sich
bewusst sein, dass er den Boden streng wissenschaftlicher
Forschung verldsst und sich auf den schwankenden Boden
einander ablésender Erkldrungen, Anschauungen, Ansichten
und Meinungen begibt. Dies wird uns klar, wenn wir das
Wesen der Hypothese betrachten. Die Hypothese ist ein Pro-
dukt der schopferischen Phantasie des Menschen. Sie fasst
verschiedene, bis dahin isolierte wissenschaftliche Tatsachen
unter einer hoheren HKinheit zusammen und interpre-
tiert sie von dieser Einheit aus. Eine Hypothese wird zur
Theorie, wenn sie alle bekannten wissenschaftlichen Tat-
sachen und Experimente eines bestimmten Forschungszweiges
ohne Widerspruch als Teile eines Ganzen interpretieren kann.

Wir miissen also streng unterscheiden zwischen wissen-
schaftlichen Tatsachen und ihren Interpretationen. Hypo-




708

SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

68. Jg. Nr. 51

thesen und Theorien sind nicht da, um zu beweisen, sondern
um zu arbeiten; deshalb spricht man auch von Arbeits-
hypothesen.

Dass die Erde in Beziehung steht zur Sonne, ist sicher
nicht nur eine wissenschaftliche, sondern auch eine allge-
meine Erfahrungstatsache. Ob sich die Sonne um die Erde
als ihren Mittelpunkt oder die Erde um die Sonne bewege,
gehort aber in das Gebiet der Theorie. Man kann da weder
von falsch noch von richtig sprechen, es kommt ganz auf
den Bezugspunkt, auf die Voraussetzungen an, die man
macht. Es ist miissig, dariiber zu streiten.

Wir sehen, dass es «wissenschaftlich» unhaltbar ist, zu
sagen: die gesicherten Ergebnisse der Wissenschaft erlauben
nicht, an die Wahrheiten der Bibel zu glauben. Weder kdnnen
wir «wissenschaftlichy beweisen, dass die Bibel die Wahrheit
sagt, noch dass ihre Ausagen iiber die unsichtbaren Realitdten
des Daseins falsch sind. (Die Frage der historischen Zuver-
lissigkeit der biblischen Berichte — die heute iibrigens durch
immer neue archiologische Entdeckungen bestédtigt und be-
kriftigt wird, entgegen den vielen geistreichen Theorien einer
ungldubigen Bibelkritik — konnen wir im beschrénkten
Rahmen dieses Themas nicht ausfithren). In den meisten
Fillen stehen sich nicht Tatsachen widersprechend gegen-
iiber, sondern Interpretationen. Und selbst dort, wo es ums
Beweisen geht, bedeutet das doch wieder nichts anderes als
ein logisches Herleiten aus fritheren S#tzen. Die Mathematik
will nicht «beweisen», sondern auf Grundsidtze zuriickfithren.
Interessant ist in diesem Zusammenhang die Geschichte des
seit 2000 Jahren umstrittenen Parallelenaxioms, das zu ganz
neuen Systemen der Geometrie fiithrte. Sie zeigt uns, dass
Grundsitze nicht mehr bewiesen, sondern durch einen Wil-
lensakt gesetzt und anerkannt oder abgelehnt werden.

Unsere grundsidtzliche Einstellung zu irgend einem Pro-
blem ist die Voraussetzung, welche alles weitere Forschen
und Erkennen bestimmt. In diesem Sinne ist weder der For-
scher der exaktesten Wissenschaft, der Mathematik, noch
irgend ein Mensch voraussetzungslos. Unsere grundsétzliche
Einstellung zum Leben, zur Arbeit, zu Gott ist nicht Folge
wissenschaftlicher Erkenntnis, sondern Voraussetzung aller
Erkenntnisse.

Im Zuge unseres Reduktionsverfahrens sind wir nun am
Punkt angelangt, wo wir zu erkennen vermdgen, dass alle bis
jetzt besprochenen Probleme gar keine eigentlichen und vor
allem keine primdren Glaubensprobleme sein koénnen. Es
musste aber davon gesprochen werden, weil gerade die un-
wesentlichen Probleme den Menschen oft hindern, zu den
eigentlichen Grundfragen seines Lebens vorzustossen. Wir
konnen im Bilde wohl sagen, dass die mittelbaren Glaubens-
probleme grossen Felsblocken zu vergleichen sind, die dem
Wanderer im Wege stehen und ihm die Aussicht auf die
Landschaft versperren. Zu den eigentlichen Glaubensproble-
men wiren dann im Bilde zu zdhlen: etwa verschiedene Au-
genkrankheiten des Wanderers; sein Entschluss, den Weg
gar nicht bis zum Ende zu gehen, Uebermiidung und Mut-
losigkeit, sein Vertrauen in falsche Fiihrung usw.

II. Unmittelbare Glaubensprobleme

1. Das Denkproblem. Zu den unmittelbaren oder
inneren, wesentlich menschlichen Glaubensschwierigkeiten
gehort vor allem das Denkproblem. Das wissenschaft-
liche Denken ist ausgerichtet auf Erscheinungen, auf Phé-
nomene, auf Fassbares. Wirklichkeit ist, was mit den Sinnen
wahrgenommen und mit dem Verstande begriffen werden
kann. Es ist ein dreidimensionales Denken.

Aber so wie Einstein die vierte Dimension in das wissen-
schaftliche Denken einfithrte, so kennt auch das biblische
Denken eine vierte Dimension. Ihr Vorhandensein kann zu-
néachst nur bezeugt und verkiindet werden. Der Mensch muss
vorerst sein Denken auf die Moglichkeit einstellen, dass
es eine solche vierte Dimension gibt. Ohne einen derartigen
Willensentscheid wird ihm diese neue Dimension des Lebens
immer verschlossen bleiben.

Das Erkenntnisorgan, welches die dreidimensionale Wirk-
lichkeit erfasst, ist unsere Vernunft. Das Erkenntnisorgan,
das die vierte Dimension der unsichtbaren, geistlichen Wirk-
lichkeit erfasst, ist der Glaube. Die Vernunfterkenntnis kann
dem Scheinwerferlicht verglichen werden, das auf eine Wand
fiallt und alles Sichtbare klar beleuchtet. Die Glaubenserkennt-
nis ist den Rontgenstrahlen vergleichbar, welche durch die

Materie hindurch leuchten und das Unsichtbare sichtbar
machen.

Die beiden menschlichen Erkenntnisorgane sind einander
nicht entgegengesetzt, sondern komplementédr. Zu Gegen-
siatzen werden sie nur dort, wo Grenziiberschreitungen vor-
kommen. Pascal sagte einmal trefflich, dass die vornehmste
Aufgabe der Vernunft darin bestehe, ihre eigenen Grenzen
zu erkennen. Wir wollen im folgenden einige Grenziiber-
schreitungen anfiihren.

2. Abwege des Denkens. Die Maschinen und Appa-
rate zeigen offensichtlich, dass sie als Gestaltungen der
menschlichen Vernunft dem Menschen untertan sind. Wer
einen Gott fordert, der sich logisch beweisen lédsst, will einen
Gott, der ihm untertan sei. Wer Jesus Christus logisch er-
griinden will, wird zu den unmoglichsten Ergebnissen kom-
men. Wer nur schon auf menschlicher Ebene einen Mitmen-
schen rein verstandesmissig ergriinden will, wird niemals
zum Verstdndnis des eigentlichen Wesens dieses «Néchsten»
gelangen. Wenn der Mensch die Grenzen seiner Vernuntt
nicht mehr erkennt und nicht mehr anerkennt, ergeben sich
Verirrungen, die nicht nur seine psychische Gesundheit be-
drohen, sondern auch jede echte Glaubenserkenntnis verun-
mdglichen. Die Vernunft wird verabsolutiert und zur Begriin-
dung der Autonomie des Menschen missbraucht. Das Denken
wird iiberschitzt. Der Mensch griindet seine Ehre auf die
Vernunft und damit auf sich selbst. In diesem Zustande ist
es ihm unmoglich, Gottes Realitdt glaubend zu erfassen.
Jesus sagt dariiber (Johannes 5, 44): «Wie koénnt ihr glauben,
die ihr Ehre von einander nehmet, und die Ehre, die von Gott
ist, nicht sucht?»

Wo dem Geschépf mehr Ehre gebracht wird als dem
Schopfer, wo der Kreatur mehr nachgefragt wird als ihrem
Urheber, da verhirtet sich das Herz, da neigt es sich seinen
eigenen Gotzen zu, da wird der Staat, die Kunst, die Wissen-
schaft, die Vernunft, die Gesellschaft oder irgendeine Ideologie
zur hochsten Autoritit gemacht, da ist Absage an Gott, da
lebt der Mensch ohne Gott, da will er die Realitdt Gottes
ignorieren.

Wir koénnen tausend Griinde fiir die Unhaltbarkeit der
biblischen Wahrheiten vorbringen, wir kénnen indirekte und
direkte Glaubensprobleme vorschiitzen, diese oder jene Kon-
fession beschuldigen, diese oder jene Sekte als Beispiel von
der Nichtigkeit des christlichen Glaubens anfiihren, wir kon-
nen eine Weltreligion postulieren, gegen den Wunderglauben
streiten, gegen die Auferstehung von Jesus Christus prote-
stieren, aber bei alle dem kommen wir an Gott selbst nicht
vorbei. Die Absicht, ohne Gott zu leben, hilft uns nicht. «Du
kannst dir selber nicht entfliechen», sagt ein Dichter. Du
kannst auch Gott nicht entfliehen. Einmal miissen wir uns
stellen, einmal werden wir von Gott gestelit.

3. Das eigentliche Glaubensproblem. Wir
haben lingst das tiefste, das eigentliche Glaubensproblem er-
reicht. Wir haben den Boden der Religionen, der Konfessio-
nen, der Dogmen, der Ideologien, der psychologischen Pro-
jektionen und philosophischen Spekulationen verlassen. Wir
stehen da, wo der Mensch an sich in Frage steht, da, wo
letzte Entscheidungen fallen. Da stellt Christus die Frage,
auf die jeder von uns eine Antwort weiss. «Wenn ich die
Wahrheit sage, warum glaubet ihr mir nicht?» Das ist die
eigentliche Frage nach unseren Glaubensproblemen, nach dem
letzten Glaubensproblem. Wenn Christus die Wahrheit sagt,
warum glauben wir dann nicht? Geniigen alle die Griinde,
welche wir bis jetzt anfiithrten? Diirfen wir Wahrheit igno-
rieren wollen ?

Wir konnten vielleicht antworten, dass wir nicht glauben,
weil wir Zweifel haben, dass Christus die Wahrheit sage. Da-
mit befinden wir uns auch in der Gesellschaft einiger seiner
eigenen Jiinger. Aber wir miissten dann auch die Antwort
entgegennehmen, dass der Zweifel die intellektuelle Mani-
festation der Siinde ist, dass unsere Siinde das eigentliche
Glaubensproblem bleibt, auch fiir den Skeptiker, der den
Zweifel als Vehikel seiner Fluchtversuche vor Gott gebraucht.

Wenn Gott Gott ist, dann ist er mindestens so real wie
unsere Sinnenwirklichkeit. Wenn Gott Gott ist, dann ist er
mindestens so vertrauenswiirdig wie irgendeine wissenschaft-
liche Autoritidt; dann bedeutet an ihn glauben, ihm vertrauen
und ihm von ganzem Herzen dienen nicht ein Verdienst,
sondern das allermindeste, was Gott von uns erwarten kann
und wirklich erwartet. «Wer an den Sohn Gottes glaubt, hat




23. Dezember 1950

SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG *

709

das Zeugnis in sich selbst, wer Gott nicht glaubt, hat ihn
zum Liigner gemacht, weil er nicht an das Zeugnis geglaubht
hat, welches Gott gezeugt hat iiber seinen Sohn. TUnd dies
ist das Zeugnis: dass Gott uns ewiges Leben gegeben hat und
dieses Leben ist in seinem Sohn» I.Joh. 5, 10.

Wer Gott nicht glaubt, hat ihn zum Liigner gemacht. Das
ist die Ursiinde, dass wir Gott nicht glauben, dass wir zwei-
feln; dass wir tun, als ob Gott nicht lebte, als ob er nicht
gesprochen hitte durch Jesus Christus. Wir behaupten, gliick-
lich zu sein ohne Gott. Wir geben vor, den Sinn des Lebens
gefunden zu haben ohne den Sinngeber des Lebens. Wir
machen den Anspruch, ohne Erlésung und ohne Erldser aus-
zukommen. Fiir den Fall, dass es doch einen solchen Gott
gibe, nehmen wir uns vor, unsere Verdienste, unsere redlichen
Absichten und ethischen Ideale einmal vor dem hdochsten
Herrn geltend zu machen, den wir ein Leben lang bewusst
ignoriert haben.

Das alles ist Siinde, weil es Betrug ist uns selbst und den
Mitmenschen gegeniiber und weil wir durch eine solche Hal-
tung Gott zum gemeinen Liigner machen. Die Wahrheit ist,
dass wir nicht wahrhaft gliicklich sein konnen ohne Gemein-
schaft mit Gott, dass unser Leben nicht zur Sinnerfiillung
gelangt ohne seinen Schopfer, dass wir den direkten Zugang
zu dem lebendigen Gott nicht finden und nicht haben ohne
die Vermittlung des Erlosers, den Gott gesandt hat, dass

Otto Miinchs Bibeltiire am Grossmiinster in Ziirich
Von Dr. HANS HOFFMANN, Professor fiir Kunstgeschichte an der Universitit Ziirich

Am 15. Oktober dieses Jahres wurde Otto Miinchs Bronze-
tiire am Hauptportal des Grossmiinsters eingeweiht. 1939
war seine Zwinglitiire am Siidportal vollendet worden. Dem
neuen Werk waren rein #dusserlich andere Bedingungen ge-
stellt als dem fritheren. Sind dort 24 quadratische Reliefs zu
vieren in sechs Streifen iibereinander angeordnet (Bild 12),
so sind es jetzt 42 leicht {iber das Quadrat erhohte, beinahe
gleich grosse Felder, die zu sechsen in sieben Streifen iiber-
einander stehen (Bild 2). Die reiche Form des romanischen
dreifachen Stufenportals mit den eingestellten Freisdulen,
mit dem durch Abtreppungen und Wulste schwer gerahmten
Bogenfeld (Bild 1) verlangte kriftigere Plastik als das
einfache Siidportal (Bild 14). Dazu kommt, dass die Nord-
seite nie direktes Licht erh#dlt. Otto Miinch hat deshalb
durch glatte, nicht profilierte Stege getrennte, tiefe Kasset-
ten geschaffen, aus deren Grunde sich, rdumlich reich gestuft,
die Reliefszenen in straffster Konzentration hervordridngen.
Die neue Tiire bedurfte auch einer anderen Tonung als die
alte. Diese, die oft in grellem Licht steht, erhielt eine dunkle
Patina, in welcher nur an bedeutsamen Stellen der Goldton
der Bronze ergldnzt; die neue Tiir beherrscht der helle Gold-
ton mit feinen, ins Griinliche und Briunliche spielenden
Nuancen, die sich aus den verschiedenen atmosphérischen
Bedingungen beim Auftrag der Sduren ungewollt ergaben.

An der Zwinglitiire waren mit Ausnahme der mit Siegel-
und Wappenbildern bezeichneten Eckfelder und der mit den
Statuetten der Reformatoren hesetzten Mitte des zweitober-
sten Streifens alle Felder den erzdhlenden Reliefs aus der
Geschichte Zwinglis und der Reformation {iiberlassen. Fiir
die neue, die Bibeltiire, stellten Prof. Dr. O. Farner, Pfarrer
am Grossmiinster, und K. Zeller, Direktor des Evang. Leh-
rerseminars Ziirich-Unterstrass, ein kompliziertes Programm
auf. Dem Wort, das auf Inschrifttafeln in die Kasset-
ten zu stehen kommt, wurde neben den figiirlichen Reliefs
ein betrdchtlicher Platz gegénnt. Der Bildhauer ist der Ge-
fahr, die in der Aufnahme von Schriftsatz in ein Werk der
Plastik drohen kann, dadurch gliicklich Herr geworden, dass
er die Schrifttafeln in die Ecken und in den drei mittleren
Streifen an den Rand, d.h. auf den die Tirfliigel umschlies-
senden Rahmen verwies. In den Ecken stehen oben links die
Anfangsworte, unten rechts die Schlussworte der Bibel, oben
rechts und unten links die Kernworte des Evangeliums: «Im
Anfang war das Wort» und «Das Wort ward Fleisch», wéih-
rend in den genannten seitlichen Feldern links Hinweise auf
die Dreieinigkeit, rechts auf die Erlosung durch Christus
gegeben sind. Mit der Anordnung der Buchstaben auf fiinf
Zeilen (Bild 8) ist eine Teilung gefunden, die, da die Figuren-
reliefs bald vier Reihen, bald nur drei iibereinander zeigen,
ganz fiir sich allein steht.

Die iibrigen 32 Felder fiillen die Reliefs, die iiber den

wir nicht Frieden haben konnen mit Gott ohne seine
Vergebung.

Unsere Herzen wissen um diese Wahrheiten, unser Ge-
wissen mahnt uns daran in stillen Augenblicken, auf dem
Krankenlager, an einem Totenbett oder in einer schlaflosen
Nacht. Aber wir sind so in uns selbst verstrickt, dass wir
dies alles nicht wahr haben wollen. TUnser Leben ist eine
einzige Abwehrbewegung gegen den lebendigen Gott.

Erst wenn wir aufhdren, Bedingungen zu stellen, erst
wenn wir unsern wahren Zustand vor uns selbst und vor Gott
zugeben, gibt er sich uns zu erkennen in der Person von Jesus
Christus. Wo wir unsere Not erkennen, da kann Christus ein-
greifen. Wo wir nach ihm rufen, da wird er antworten. Wo
wir uns fiir ihn entscheiden, da wird er seine Erlésung in uns
auswirken. Wo er der Herr unseres Lebens wird, da wird er
Ordnung schaffen, Sinn geben, Frieden stiften und Frieden
erhalten. Denn er ist fiir unseren Unfrieden gestorben, das
Urteil iiber unsern siindigen Unglauben hat er auf sich ge-
nommen. Gott kann und will uns vergeben, weil Jesus Christus
fiir uns die Schuld gesiihnt hat. Wer ihn hat, hat das Leben.

Professor Carl Hilty schreibt: «Es ist eine herrliche Sache,
dass ein so einfaches Glaubensbekenntnis wie das von Chri-
stus selbst gegebene am Ende auch geniigt. Es lautet: Dies
aber ist das ewige Leben, dass sie dich, der du allein wahrer
Gott bist, und den du gesandt hast, Jesus Christus, erkennen.»

Hierzu Tafeln 55 bis 58
DK 726.5(494.34)

Tiirfliigeln Darstellungen zu den zehn Geboten, zwischen den
seitlichen Schrifttafeln zu den Worten des Credo, im zweit-
untersten Streifen zu den Bitten des Unservater und im
untersten vier, grosser als alle iibrigen gebildete Sitzfiguren
der Rahab, Ruth, Bathseba und Maria mit dem Jesuskind
(Bild 4) aufnehmen. Um das, was in den Geboten, im Glau-
bensbekenntnis, im Unservater ausgesprochen ist, zum Bild-
werk, zum Relief zu gestalten, wurden aus dem reichen Mo-
tivenschatz des Alten und des Neuen Testamentes pridgnante
Figurenszenen ausgew#hlt. Muss man es als gewagt betrach-
ten, zum ersten, an sich nicht bildhaften, nicht bildkréftigen
Text einen zweiten zu verwenden, der Handlung und Leben
in sich birgt — das Wagnis ist Otto Miinch vollendet gelungen.

Fiir das erste Gebot: «Ich bin der Herr, dein Gott» steht
das Opfer des Elia, das auf sein Gebet durch den Strahl, der
vom Himmel niederfihrt, entziindet wird, widhrend die Baals-
priester vergeblich ihren Gott anflehen. Die feierlich schone
Gestalt des betenden Propheten, die bewegten Kurven der
lodernden Flammen, die vor dem Wunder sich beugenden
Israeliten (Bild 11), die starren Baalspriester im Hintergrund,
alles ist zum reinen starken Ausdruck und zur ganz ein-
fachen, geschlossenen Komposition geworden. «Du sollst dir
kein Bildnis machen» ist mit dem zentral komponierten Tanz
um das Goldene Kalb, der Uebertretung des Gebotes, zum
Bild gestaltet (Bild 9). Der Kiinstler ist darauf bedacht ge-
wesen, den Mammonsdienst in mancherlei Gestalt (Vollerei,
Sinnentaumel, Ausgelassenheit) in charakteristischen Typen
darzustellen. Fiir das «Du sollst den Namen Gottes nicht
missbrauchen» steht die Steinigung des Listerers, wo das
schon an der Zwinglitiire hervortretende besondere Mittel
Miinchs wieder erscheint: mit der parallel wiederholten Ge-
bédrde die Aktion einer Menge durch wenige Figuren glaub-
haft zu machen. Die Sabbatheiligung wird mit einer Szene
aus Nehemia bestimmt, da die fremden Héndler zur Stadt
und zum Tore dridngen, dieses aber geschlossen und bewacht
finden, wiahrend in den H&usern Mann und Frau still zu-
sammensitzen, eine stille Gestalt in einen Kultraum tritt, ein
Priester in der Schrift liest. Mit dem Tod Absalons ist das
«Ehre Vater und Mutter» angedeutet, zugleich mit der Strafe
fiir die Uebertretung. Der Brudermord Kains, die Szene mit
Potiphars Frau und Joseph, ein Stiick orientalischer Schon-
heit mit dem vornehmen Betthimmel, den wehenden Palm-
wedeln, dem Pfau, der {lippigen Frauengestalt auf ihrem La-
ger, vor der sich Joseph bestiirzt wegwendet. Achan, der die
dem Tempel zustehenden Schitze stiehlt, Jakob, der des Va-
ters Segen erlistet, stehen fiir das sechste bis neunte Gebot.
Mit Naboths Weinberg (1. Kon. 21) ist das zehnte Gebot bild-
lich gefasst. Naboth steht neben seinem Weinberg, an den die
Hallen des Konigspalastes stossen. Dort briitet Koénig Ahab
verdrgert auf seinem Lager, und schon naht die Konigin Isebel




	Glaubensprobleme des gebildeten Menschen

