
Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 68 (1950)

Heft: 51

Artikel: Glaubensprobleme des gebildeten Menschen

Autor: Bürki, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-58130

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-58130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


23. Dezember 1950 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 707

68. Jahrgang Nachdruck von Bild oder Text nur mit Zustimmung der Redaktion und nur mit genauer Quellenangabe gestattet Nr. 51

Glaubensprobleme des gebildeten Menschen
Von Dr. phil. HANS BÜRKI, Zürich

Vorbemerkung der Redaktion. In der Woche
vom 6. bis 12. Nov. 1950 fanden an der ETH sechs öffentliche
Vorträge statt, die von der Zürcher Studenten-Bibelgruppe,
von den S^gyeizerischen Seminar-Bibelgruppen und von der
Vereinigung gläubiger Akademiker und Lehrer veranstaltet
wurden und zu der alle Akademiker, Professoren, Lehrer,
Studenten und höheren («Schüler eingeladen worden waren.
Das gemeinsame Thema der sehr gut besuchten Vorträge
lautete: «Die Bedeutung der Christuserlösung für den
gebildeten Menschen.» Die letzte Veranstaltung fand Sonntag,
den 12. November in der alten Kirche Fluntern statt. Als
Referenten wirkten Dr. iur. René Pache, Vennes s. Lausanne,
Dr. med. Herbert IHnzeler, Zürich, Wilder Smith, B. Sc,
Ph. D., F. R. I. C, England, und Dr. phil. Hans Bürki,
Zürich. Studentenpfarrer J. Schiltknecht, Zürich, sprach
das Einführungswort, Prof. Fritz Blanke, Zürich, das
Schlusswort. Die aus tiefem Glaubenserlebnis mit grosser
Offenheit vorgetragenen Bekenntnisse zeigten eindringlich
den uns von Christus angebotenen Weg zur Lrafeng unserer
Berufs- und Lebensfragen. SÌ| dürften in vielen Zuho|lrì|Ì
die Bedenken zerstreut haben, die dem Gebüdeten, vor allem
dem Wissenschafter, den Glauben an die transzendenten
Wahrheiten des Evangeliums erschweren, und in ihnen eine
neue Sehnsucht nach dem Kommen des Herrn geweckt
haben. Wir veröffentlichen nachfolgend das einführende Refgl|||j
von Dr. H. Bürki, das deutlich werden lässt, worum es geht.

s

Wenn wir von den Glaubensproblemen des g eW. 1 d e t e n
Menschen sprechen, dann geschieht das nicht in der Meinung,
als ob der Gebildete eine andere Art Mensch wäre, im Gegenteil:

wir werden erkennen, dass die Grundprobleme letztlich
die gleichen sind, ungeachtet der Herkunft, Erziehung und
Begabung eines Menschen. Wohl aber sind die Erscheinungsformen

dieser menschlichen Grundfragen verschieden und als
solche können sie oft ernsthafte Hindernisse des Glaubens
bedeuten.

I. Mittelbare Glaubensprobleme
1. Die Entfremdung der Gebildeten vom

Glauben. Die heutigen Universitäten sind als Gründungen
der letzten Jahrhunderte ihrem Wesen nach grundsätzlich
verschieden vom mittelalterlichen UrKffii der «universitas».
Ihre Entstehung ist recht eigentlich als Reaktion gegen das
Büdungsmonopol der Kirche zu betrachten. Das Volk, d. h.
eine besondere Volksschicht, sollte aufgeklärt, vom
Aberglauben der Kirche befreit und zugeiner hofieren Menschlichkeit

herangeführt werden. Das hatte nicht nur eine
Entfremdung zwischen der Kirche und den Intellektuellen zur
Folge, sondern führte auch zu einer gegenseitigen
feindschaftlichen Einstellung. Universität und Kirche, Diesseits
und Jenseits, Denken und Glauben wurden immer stärker
als unversönliche, fundamentale Gegensätze gesehen.

Unter dieser erblichen Belastung stehen wir heute noch.
Um sie überwinden zu können, müssen wir uns klar werden,
dass der genannte Gegensatz nicht nötig ist, sondern dass
wissenschaftliches Arbeiten und lebendiger Christenglaube
sehr wohl nebeneinander bestehen können. Die Existenz eines
einzigen Wissenschafters, der zugleich ein lebendiger Christ
ist, widerlegt alle derartigen Auffassungen. Dass es solche
Menschen gegeben hat und auch heute gibt, darüber brauchen

wir kein Wort zu verlieren. Das Leben eines
christusgläubigen Denkers (nennen wir als Beispiel für viele Pascal)
beweist zwar nicht die Richtigkeit des christlichen Glaubens,
aber es fordert uns zu ernsthafter Ueberprüfung der
übernommenen Ansichten und Vorurteile auf.

Wenn also ein gebildeter Mensch meint, nicht an Christus
glauben zu können, dann liegt es nicht daran, dass er
denkt und sich dadurch in Gegensatz zum Glauben stellt,
sondern dass in ihm tiefere Ursachen wirksam sind, die ihn
am Glauben hindern.

2. Das Problem der Kirche. Ein zweites mittelbares

Glaubensproblem, das eine Folge der eben gezeigten
Zusammenhänge ist, ergibt sich aus der Entwicklung und

DK 215

dem Zustand der heutigen Kirche. Die wenigen Intellektuellen,
die in der Kirche verblieben, wurden schliesslich

hinausgedrängt, da man auf ihre Probleme gar nicht mehr einging,
und die Verkündigung sich immer mehr auf die ungebildeten
Schichten einstellte. Besonders deutlich ist das bei der
studierenden Jugend zu erkennen, die, unverstanden von
ihren oft gläubigen Eltern und von ihren Seelsorgern, sich
gegen die Kirche wendet und ihren vollen Glauben der idealistisch

gesehenen und noch nicht richtig verstandenen Wissenschaft

urteilslos hingibt.
Der Versuch, die Intellektuellen durch den Köder eines

rationalistisch entstellten Christentums zu fangen und für
S<Ss| Kirche zu interessieren, muss jeden aufrichtigen

Menschen abstossen. Das Kopfchristentum, wie es Pestalozzi
nennt, ist in sich ein Widerspruch, ja, eine Lüge. Wer nur
denkend das Christentum versteht, hat sein Wesen und
seine Wirklichkeit im persönlichen Leben noch gar nicht
erfasst. Das Christentum als Weltanschauung und Vernunftlehre

kann die Herzensbedürfnisse des Menschen nicht
befriedigen und darum wird es mit Recht abgelehnt.

3. Die Darstellung von Glaubensfragen.
Der Gebüdete begegnet christlichem Glaubensgut in der bU-
denden Kunst, in der Musik und vor allem in der Literatur.
Sehr viele Darstellungen, vor allem solche aus neuerer Zeit,
sind aus Reaktion gegen die Kirche oder gegen religiöse
Bewegungen entstanden, oft sind sie von einem Ressentiment

überschattet oder durch mystisch-ästhetische Interpretationen

verzerrt. Sie können für den ernsthaft Suchenden
ein Glaubenshindernis bedeuten. Es hilft viel zur Ueberwin-
dung dieses Hindernisses, wenn sich der Gebüdete klar wird,
in welcher Gestalt er dem christlichen Glauben begegnet ist,
ob einem rationalistisch entleerten, einem ästhetisch
verfärbten oder einem moralistisch populären Christentum. Wem
es um das Wesen einer Sache zu tun ist, der wird sich nicht

s^^feh ihre Karikatur oder EntsteUung aufhalten lassen.
Es ist uns allen geläufig, dass wir über eine Bewegung das
zuverlässigste Bild erhalten, wenn wir ihre Quellen studieren:
wer sich über das Wesen des Christentums Klarheit
verschaffen will, der greife daher vor allem und immer wieder
zu den ältesten Urkunden des Alten und Neuen Testamentes.

4. Das Problem der Wissenschaft. Hier ist
vorerst der übliche Missbrauch des Ausdrucks «Wissenschaft»

zu korrigieren. Man hört oft Redewendungen wie:
«Die gesicherten Ergebnisse der Wissenschaft erlauben nicht
mehr, an die Bibel zu glauben. Wissenschaftliche Tatsachen
zeigen deutlich, dass die Bibel überholt ist, sie sprechen
gegen die bibUsche Auffassung vom Universum und vom
Menschen.» Wer so im Namen der Wissenschaft spricht und sie
als Autorität gegen andere Autoritäten anruft, ist höchst
unwissenschaftUch. «Die Wissenschaft» gibt es nicht. Es gibt
nur Menschen, welche wissenschaftlich zu arbeiten versuchen.
Wir müssen den mythischen Begriff der «Wissenschaft»
reduzieren auf den Begriff der wissenschaftlichen Methode,
denn «wissenschaftlich» ist doch schliesslich im strengen
Sinne nur die zur Erkenntnis einer Sache angewandte Methode
des logischen Fortschreitens. Als rein wissenschaftliche
Tatsache mussten wir dann definieren: die wissenschaftlich
methodische Beschreibung eines Phänomens ohne Interpretation.

Das wül nicht heissen, dass der Wissenschafter nicht
interpretieren dürfe, aber sobald er das tut, muss er sich
bewusst sein, dass er den Boden streng wissenschaftlicher
Forschung verlässt und sich auf den schwankenden Boden
einander ablösender Erklärungen, Anschauungen, Ansichten
und Meinungen begibt. Dies wird uns klar, wenn wir das
Wesen der Hypothese betrachten. Die Hypothese ist ein
Produkt der schöpferischen Phantasie des Menschen. Sie fasst
verschiedene, bis dahin isolierte wissenschaftliche Tatsachen
unter einer höheren Einheit zusammen und interpretiert

sie von dieser Einheit aus. Eine Hypothese wird zur
Theorie, wenn sie alle bekannten wissenschaftlichen
Tatsachen und Experimente eines bestimmten Forschungszweiges
Ohne Widerspruch als Teile eines Ganzen interpretieren kann.

Wir müssen also streng unterscheiden zwischen
wissenschaftlichen Tatsachen und ihren Interpretationen. Hypo-



708 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 68. Jg. Nr. 51

thesen und Theorien sind nicht da, um zu beweisen, sondern
um zu arbeiten; deshalb spricht man auch von
Arbeitshypothesen.

Dass die Erde in Beziehung steht zur Sonne, ist sicher
nicht nur eine wissenschaftliche, sondern auch eine
allgemeine Erfahrungstatsache. Ob sich die Sonne um die Erde
als ihren MÏtelpunkt oder die Erde um die Sonne bewege,
gehört aber in das Gebiet der Theorie. Man kann da weder
von falsch nocBfyon richtig sprechen, es kommt ganz auf
den Bezugspunkt, auf die Voraussetzungen an, die man
macht. Es ist müssig, darüber zu streiten.

Wir sehen, dass es «wissenschaftlich» unhaltbar ist, zu
sagen: die gesicherten Ergebnisse der Wissenschaft erlauben
nicht, an die Wahrheiten der Bibel zu glauben. Weder können
wir «wissenschaftlich» beweisen, dass die Bibel die WahÄÄ.
sagt, noch dass ihre Ausagen über die unsichtbaren Realitäten
des Daseins falsch sind. (Die Frage der historischen
Zuverlässigkeit der biblischen Berichte — die heute übrigens durch
immer neue archäologische Entdeckungen bestätigt und
bekräftigt wird, entgegpi den vielen geistreichen Theorien einer
ungläubigen BibelkEßSk — können wir im beschränkten
Rahmen dieses Themas aücht ausführen). In den meisten
Fällen stehen sich nicht Tatsachen widersprechend gegenüber,

sondern Interpretationen. Und selbst dort, wo es ums
Beweisen geht, bedeutet das doch wieder nichts anderes als
ein logisches Herleiten aus früheren Sätzen. Die Mathematik
will nicht «beweisen», sondern auf Grundsätze zurückführen.
Interessant ist in diesem Zusammenhang die Geschichte des

seit 2000 Jahren umstrittenen Parallelenaxioms, das zu
ganzneuen Systemen der Geometrie führte. Sie zeigt uns, dass
Grundsätze nicht mehr bewiesen, sondern durch einen
Willensakt gesetzt und anerkannt oder abgelehnt werden.

Unsere grundsätzliche Einstellung zu irgend einem
Problem ist die Voraussetzung, welche alles weitere Forschen
und Erkennen bestimmt. In diesem Sinne ist weder der
Forscher der exaktesten Wissenschaft, der Mathematik, noch
irgend ein Mensch voraussetzungslos. Unsere grundsätzliche
Einstellung zum Leben, zur Arbeit, zu Gott ist nicht Folge
wissenschaftlicher Erkenntnis, sondern Voraussetzung aller
Erkenntnisse.

Im Zuge unseres Reduktionsverfahrens sind wir nun am
Punkt angelangt, wo wir zu erkennen vermögen, dass alle bis
jetzt besprochenen Probleme gar keine eigentlichen und vor
allem keine primären Glaubensprobleme sein können. Es
musste aber davon gesprochen werden, weil gerade die
unwesentlichen Probleme den Menschen oft hindern, zu den
eigentlichen Grundfragen seines Lebens vorzustossen. Wir
können im BUde wohl sagen, dass die mittelbaren Glaubensprobleme

grossen Felsblöcken zu vergleichen sind, die dem
Wanderer im Wege stehen und SSm die Aussicht auf die
Landschaft versperren. Zu den eigentlichen Glaubensproblemen

wären dann im Bilde zu zählen: etwa verschiedene
Augenkrankheiten des Wanderers; sein Entschluss, den Weg
gar nicht bis zum finde zu gehen, Uebermüdung und
Mutlosigkeit, sein Vertrauen in falsche Führung usw.

D. Unmittelbare Glaubensprobleme
1. Das Denkproblem. Zu den unmittelbaren oder

inneren, wesentlich menschlichen Glaubensschwierigkeiten
gehört vor allem das Dehkproblem. Das wissenschaftliche

Denken ist ausgerichtet auf Erscheinungen, auf
Phänomene, auf Fassbares. Wirklichkeit ist, was mit. den Sinnen
wahrgenommen und mit dem Verstände begriffen werden
kann. Eg ist ein dreidimensionales Denken.

Aber so wie Einstein die vierte Dimension in das
wissenschaftliche Denken einführte, so kennt auch das biblische
Denken eine vierte Dimension. Ihr Vorhandensein kann
zunächst nur bezeugt und verkündet werden. Der Mensch muss
vorerst sein Denken auf die Möglichkeit einstellen, dass
es eine solche vierte Dimension gibt. Ohne einen derartigen
Willensentscheid wird ihm diese neue Dimension des Lebens
immer verschlossen bleiben.

Das Erkenntnisorgan, welches die dreidimensionale
Wirklichkeit erfasst, ist unsere Vernunft. Das Erkenntnisorgan,
das die vierte Dimension der unsichtbaren, geistlichen
Wirklichkeit erfasst, ist der Glaube. Die Vernunfterkenntnis kann
dem Scheinwerferlicht verglichen werden, das auf eine Wand
fällt und alles Sichtbare klar beleuchtet. Die Glaubenserkenntnis

ist den Röntgenstrahlen vergleichbar, welche durch die

Materie hindurch leuchten und das Unsichtbare sichtbar
machen.

Die beiden menschlichen Erkenntnisorgane sind einander
nicht entgegengesetzt, sondern komplementär. Zu Gegensätzen

werden sie nur dort, wo Grenzüberschreitungen
vorkommen. Pascal sagte einmal trefflich, dass die vornehmste
Aufgabe der Vernunft darin bestehe, ihre eigenen Grenzen
zu erkennen. Wir wollen im folgenden einige
Grenzüberschreitungen anführen.

2. Abwege des Denkens. Die Maschinen und Apparate

zeigen offensichtlich, dass sie als Gestaltungen der
menschlichen Vernunft dem Menschen Untertan sind. Wer
einen Gott fordert, der sich logisch beweisen lässt, wül einen
Gott, der ihm Untertan sei. Wer Jesus Christus logisch
ergründen will, wird zu den unmöglichsten Ergebnissen kommen.

Wer nur schon auf menschlicher Ebene einen Mitmen-
schen rein verstandesmässig ergründen wül, wird niemals
zum Verständnis des eigentlichen Wesens dieses «Nächsten»
gelangen. Wenn der Mensch die Grenzen seiner Vernunft
nicht mehr erkennt und nicht mehr anerkennt, ergeben sich
Verirrungen, die nicht nur seine psychische Gesundheit
bedrohen, sondern auch jede echte. Glaubenserkenntnis
verunmöglichen. Die Vernunft wird verabsolutiert und zur Begründimg

der Autonomie des Menschen missbraucht. Das Denken
wird überschätzt. Der Mensch gründet seine Ehre auf die
Vernunft und damit auf sich selbst. In diesem Zustande ist
es ihm unmöglich, Gottes Realität glaubend zu erfassen.
Jesus sagt darüber (Johannes 5, 44) : «Wie könnt ihr glauben,
die ihr Ehre von einander nehmet, und die Ehre, die von Gott
ist, nicht sucht?»

Wo dem Geschöpf mehr Ehre gebracht wird als dem
Schöpfer, wo der Kreatur mehr nachgefragt wird als ihrem
Urheber, da verhärtet sich das Herz, da neigt es sich seinen
eigenen Götzen zu, da wird der Staat, die Kunst, die Wissenschaft,

die Vernunft, die Gesellschaft oder irgendeine Ideologie
zur höchsten Autorität gemacht, da ist Absage an Gott, da
lebt der Mensch ohne Gott, da w i 11 er die Realität Gottes
ignorieren.

Wir können tausend Gründe für die Unhaltbarkeit der
biblischen Wahrheiten vorbringen, wir können indirekte und
direkte Glaubensprobleme vorschützen, diese oder jene
Konfession beschuldigen, diese oder jene Sekte als Beispiel von
der Nichtigkeit des christlichen Glaubens anführen, wir können

eine Weltreligion postulieren, gegen den Wunderglauben
Istlrerten, gegen die Auferstehung von Jesus Christus

protestieren, aber bei alle dem kommen wir an Gott selbst nicht
Vorbei. Die Absicht, ohne Gott zu leben, hilft uns nicht. «Du
kannst dir selber nicht entfliehen», sagt ein Dichter. Du
kannst auch Gott nicht entfliehen. Einmal müssen wir uns
stellen, einmal werden wir Von Gott gestellt.

3. Das eigentliche Glaubensproblem. Wir
haben längst das tiefste, das eigentliche Glaubensproblem er-
reicht. Wir haben den Boden der Religionen, der Konfessionen,

der Dogmen, der Ideologien, der psychologischen
Projektionen und phüosophischen Spekulationen verlassen. Wir
stehen da, wo der Mensch an sich in Frage steht, da, wo
letzte Entscheidungen fallen. Da stellt Christus die Frage,
auf die jeder von uns eine Antwort weiss. «Wenn ich die
Wahrheit sage, warum "glaubet ihr mir nicht?» Das ist die
eigentliche Frage nach unseren Glaubensproblemen, nach dem
letzten Glaubensproblem. Wenn Christus die Wahrheit sagt,
warum glauben wir dann nicht? Genügen alle die Gründe,
welche wir bis jetzt anführten? Dürfen wir Wahrheit
ignorieren woUen?

Wir könnten vieUeicht antworten, dass wir nicht glauben,
weü wir Zweifel haben, dass Christus die Wahrheit sage. Damit

befänden wir uns auch in der Gesellschaft einiger seiner
eigenen Jünger. Aber wir mussten dann auch die Antwort
entgegennehmen, dass der Zweifel die intellektuelle
Manifestation der Sünde ist, dass unsere Sünde das eigentliche
Glaubensproblem bleibt, auch für den Skeptiker, der den
Zweifel als Vehikel seiner Fluchtversuche vor Gott gebraucht.

Wenn Gott Gott ist, dann ist er mindestens so real wie
unsere Sinnenwirklichkeit. Wenn Gott Gott ist, dann ist er
mindestens so vertrauenswürdig wie irgendeine wissenschaft-
liche Autorität; dann bedeutet an ihn glauben, ihm vertrauen
und ihm von ganzem Herzen dienen nicht ein Verdienst,
sondern das allermindeste, was Gott von uns erwarten kann
und wirklich erwartet. «Wer an den Sohn Gottes glaubt, hat



23. Dezember 1950 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 709

das Zeugnis in sich selbst, wer Gott nicht glaubt, hat um
zum Lügner gemacht, weil er nicht an das Zeugnis geglaubt
hat, welches Gott gezeugt hat über seinen Sohn. Und dies

ist das Jfeugnis: dass Gott unsilwiges Leben gegeben hat und
dieses Leben ist in seinem Sohn» I. Joh. 5,10.

Wer Gott nicht glaubt, hat ihn zum Lügner gemacht. Das
ist die Ursünde, dass wir Gott nicht glauben, dass wir zweifeln;

dass wir tun, als ob Gott nicht lebte, als ob er nicht
gesprochen hätte durch Jesus Christus. Wir behaupten, glücklich

zu sein ohne Gott. Wir geben vor, den Sinn des Lebens
gefunden zu haben ohne den Sinngeber des Lebens. Wir
machen den Anspruch, ohne Erlösung und ohne Erlöser
auszukommen. Für den Fall, dass es doch einen solchen Gott
gäbe, nehmen wir uns vor, unsere Verdienste, unsere redlichen
Absichten und ethilBien Ideale einmal vor dem höchsten
Herrn geltend zu machen, den wir ein Leben lang bewusst
ignoriert haben.

Das alles ist Sünde, weil es Betrug ist uns selbst und den
Mitmenschen gegenüber und weil wir durch eine solche
Haltung Gott zum gemeinen Lügner machen. Die Wahrheit ist,
dass wir nicht wahrhaft glücklich sein können ohne Gemeinschaft

mit Gott, dass unser Leben nicht zur Sinnerfüllung
gelangt ohne seinen Schöpfer, dass wir den direkten Zugang
zu dem lebendigen Gott nicht finden und nicht haben ohne
die Vermittlung des Erlösers, den Gott gesandt hat, dass

wir nicht Frieden haben können mit Gott ohne seine
Vergebung.

Unsere Herzen wissen um diese Wahrheiten, unser
Gewissen mahnt uns daran in stillen Augenblicken, auf dem
Krankenlager, an einem Totenbett oder in einer schlaflosen
Nacht. Aber wir sind so in uns selbst verstrickt, dass wir
dies alles nicht wahr haben wollen. Unser Leben ist eine
einzige Abwehrbewegung gegen den lebendigen Gott.

Erst wenn wir aufhören, Bedingungen zu stellen, erst
wenn wir unsern wahren Zustand vor uns selbst und vor Gott
zugeben, gibt er sich uns zu erkennen in der Person von Jesus
Christus. Wo wir unsere Not erkennen, da kann Christus
eingreifen. Wo wir nach ihm rufen, da wird er antworten. Wo
wir uns für ihn entscheiden, da wird er seine Erlösung in uns
auswirken. Wo er der Herr unseres Lebens wird, da wird er
Ordnung schaffen, Sinn geben, Frieden stiften und Frieden
erhaltem Denn er ist für unseren Unfrieden gestorben, das
Urteil über unsern sündigen Unglauben hat er auf sich
genommen. Gott kann und wül uns vergeben, weil Jesus Christus
für uns die Schuld gesühnt hat. Wer ihn hat, hat das Leben.

Professor Carl Hüty schreibt: «Es ist eine herrliche Sache,
dass ein so einfaches Glaubensbekenntnis wie das von Christus

selbst gegebene am Ende auch genügt. Es lautet: Dies
aber ist das ewige Leben, dass sie dich, der du allein wahrer
Gott bist, und den du gesandt hast, Jesus Christus, erkennen.»

Otto Münchs Bibeltüre am Grossmünster in Zürich
Von Dr. HANS HOFFMANN, Professor für Kunstgeschichte an der Universität Zürich

Hierzu Tafeln 55 bis 58

DK 726.5(494.34)

Am 15. Oktober dieses Jahrtgj] wurde Otto Münchs Bronzetüre

am Hauptportal des Grossmünsters einge^œiht. 1939

war seine Zwinglitüre am Südportal •(^Sendet worden. Dem
neuen Werk waren rein äusserlich andere Bedingungen
gestellt als dem früheren. Sind dort 24 quadratische Reliefs zu
vieren in sechs Streifen übereinander angeordnet (Bild 12),
so sind es jetzt 42 leicht über das Quadrat erhöhte, beinahe
gleich grosse Felder, die zu sechsen in sieben Streifen
übereinander stehen (BUd 2). Die reiche Form des romanischen
dreifachen Stufenportals mit den eingestellten Freisäulen,
mit dem durch Abtreppungen und Wulste schwer gerahmten
Bogenfeld (BUd 1) verlangte kräftigere Plastik als das
einfache Südportal (BUd 14). Dazu kommt, dass die Nordseite

nie direktes Licht erhält. Otto Münch hat deshalb
durch glatte, nicht profüierte Stege getrennte, tiefe Kassetten

geschaffen, aus deren Grunde sich, räumlich reich gestuft,
die Reliefszenen in straffster Konzentration hervordrängen.
Die neue Türe bedurfte auch einer anderen Tönung als die
alte. Diese, die oft in grellem Licht steht, erhielt eine dunkle
Patina, in welcher nur an bedeutsamen SteUen der Goldton
der Bronze erglänzt; die neue Tür beherrscht der helle Goldton

mit feinen, ins Grünliche und Bräunliche spielenden
Nuancen, die sich aus den verschiedenen atmosphärischen
Bedingungen beim Auftrag der Säuren ungewollt ergaben.

An der Zwinglitüre waren mit Ausnahme der mit Siegel-
und WappenbUdern bezeichneten Eckfelder und der mit den
Statuetten der Reformatoren besetzten Mitte des z-weitober-
sten Streifens aUe Felder den erzählenden Reliefs aus der
Geschichte Zwingiis und der Reformation überlassen. Für
die neue, die Bibsftüre, stellten Prof. Dr. O. F a r n e r, Pfarrer
am Grossmünster, und K. Z e 11 e r, Direktor des Evang.
Lehrerseminars Zürich-TCTterstrass, ein kompliziertes Programm
auf. Dem Wort, das auf Inschrifttafeln in die Kassetten

zu stehen kommt, wurde neben den figürlichen Reliefs
ein beträchtlicher Platz gegönnt. Der Bildhauer ist der
Gefahr, die in der Aufnahme von Schriftsatz in ein Werk der
Plastik drohen kann, dadurch glücklich Herr geworden, dass
er die Schrifttafeln in die Ecken und in den drei mittleren
Streifen an den Rand, d. h. auf den die Türflügel umschlies-
senden Rahmen verwies. In den Ecken stehen oben links die
Anfangsworte, unten rechts die Schlussworte der Bibel, oben
rechts und unten links die Kernworte des Evangeliums: «Im
Anfang war das Wort» und «Das Wort ward Fleisch», während

in den genannten seitlichen Feldern links Hinweise auf
die Dreieinigkeit, rechts auf die Erlösung durch Christus
gegeben sind. Mit der Anordnung der Buchstaben auf fünf
ZeUen (Bild 8) ist eine TeUung gefunden, die, da die Figurenreliefs

bald vier Reihen, bald nur drei übereinander zeigen,
ganz für sich allein steht.

Die übrigen 32 Felder füllen die Reliefs, die über den

Türflügeln DarsteUungen zu den zehn Geboten, zwischen den
seitlichen Schrifttafeln zu den Worten des Credo, im
zweituntersten Streifen zu den Bitten des Unservater und im
untersten vier, grösser als alle übrigen gebüdete Sitzfiguren
der Rahab, Ruth, Bathseba und Maria mit dem Jesuskind
(Bild 4) aufnehmen. Um das, was in den Geboten, im Glau-
bensbekenntnis, im Unservater ausgesprochen ist, zum BUd-
werk, zum Relief zu gestalten, wurden aus dem reichen Mo-
tivenschatz des Alten und des Neuen Testamentes prägnante

4Bpiprenszenen ausgewählt. Muss man es als gewagt betrachten,

zum erafen, an sich nicht bildhaften, nicht büdkräftigen
Text einen zweiten zu verwenden, der Handlung und Leben
in sich birgt —¦ das Wagnis ist Otto Münch vollendet gelungen.

Für das erste Gebot: «Ich bin der Herr, dein Gott» steht
das Opfer des Elia, das auf sein Gebet durch den Strahl, der
vom Himmel niederfährt, entzündet wird, während die
Baalspriester vergebüch ihren Gott anflehen. Die feierlich schöne
Gestalt des betenden Propheten, die bewegten Kurven der
lodernden Flammen, die vor dem Wunder sich beugenden
Israeliten (Bild 11), die starren Baalspriester im Hintergrund,
alles ist zwn reinen starken Ausdruck und zur ganz
einfachen, geschlossenen Komposition geworden. «Du sollst dir
kein BUdnis machen» ist mit dem zentral komponierten Tanz
um das Goldene Kalb, der Uebertretung des Gebotes, zum
Bild gestaltet (BUd 9). Der Künstler ist darauf bedacht
gewesen, den Mammonsdienst ha mancherlei Gestalt (Völlerei,
Sinnentaumel, Ausgelassenheit) in charakteristischen Typen
darzusteUen. Für das «Du sollst den Namen Gottes nicht
missbra||chen» steht die Steinigung des Lästerers, wo das
schon an der Zwinglitüre hervortretende besondere Mittel
Münchs wieder erscheint: mit der parallel wiederholten
Gebärde die Aktion einer Menge durch wenige Figuren glaubhaft

zu machen. Die SabbatheUigung wird mit einer Szene
aus Nehemia bestimmt, da die fremden Händler zur Stadt
und zum Tore drängen, dieses aber geschlossen und bewacht
finden, während in den Häusern Mann und Frau still
zusammensitzen, eine stüle Gestalt in einen Kultraum tritt, ein
Priester in der Schrift liest. Mit dem Tod Absalons ist das
«Ehre Vater und Mutter» angedeutet, zugleich mit der Strafe
für die Uebertretung. Der Brudermord Kains, die Szene mit
Potiphars Frau und Joseph, ein Stück orientalischer Schönheit

mit dem vornehmen Betthimmel, den wehenden
Palmwedeln, dem Pfau, der üppigen Frauengestalt auf ihrem
Lager, vor der sich Joseph bestürzt wegwendet. Achan, der die
dem Tempel zustehenden Schätze stiehlt, Jakob, der des
Vaters Segen erlistet, stehen für das sechste bis neunte Gebot.
Mit Naboths Weinberg (1. Kön. 21) ist das zehnte Gebot büd-
lich gefasst. Naboth steht neben seinem Weinberg, an den die
HaUen des Königspalastes stossen. Dort brütet König Ahab
verärgert auf seinem Lager, und schon naht die Königin Isebel


	Glaubensprobleme des gebildeten Menschen

