
Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 67 (1949)

Heft: 53

Artikel: Ueber unser technisches Zeitalter im Licht von Goethes Faust -
Silvestergedanken 1949

Autor: Ostertag, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-84181

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-84181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


31. Dezember 1949 SCHWEIZERISCHE BAUZËITUNG 741

67. Jahrgang Nachdruck von Bild oder Text nur mit Zustimmung der Redaktion und nur mit genauer Quellenangabe gestattet Nr. 53

Ueber unser technisches Zeitalter im Licht von G

Bald wird die erste Hälfte dieses Jahrhunderts der
Technik der Vergangenheit angehören, und da dürften Rückblick

und Einkehr angezeigt sein. Die gewaltigen Leistungen
auf den verschiedenen Fachgebieten der Baukutost und der
Ingenieurtätigkeit sollen im kommenden Jahrgang unseres
Pachorganes in einzelnen Arbeiten gewürdigt werden, so dass

wir uns hier einer Betrachtung mehr allgemein menschlicher
Art zuwenden können.

Die letzten 50 Jahre sind ebenso sehr gekennzeichnet
durch eine unerhörte Beschleunigung der Entwicklungen auf

itgctmischem, wirtschaftlichem und sozialem Gebiet, als auch
durch die Tatsache zweier Weltkriege. Sie umfassen eine
kurze Zeit der sichtbaren Auswirkungen einer besonderen, der

EfjEBir und ihrer Nutzung aufgeschlossenen geistigen Haltung,
der eine längere Periode der innern Vorbereitung vorausging.

Am Anfang dieser Vorbereitungszeit lebte inmitten der
europäillllfpKulturgemeinschaft, diese massgebend befruchtend,

Johann Wolf gang Goethe, dessen 200sten
Geburtstag die ganze Kulturwelt im vergangenen Sommer feierte.
Goethe hat die Entwicklungen bis in unsere Tage hinein mit
prophetischem Blick geschaut und mit der ihm eigenen
Darstellungskraft Verkündet. Er hat uns Ingenieuren und Architekten

ganz besonders Wichtiges zu sagen, weshalb wir
versuchen, unsere Tätigkeit in Technik und Wirtschaft im Lichte
zu betrachten, das von diesem aussergewöhnlichen Manne
ausstrahlt.

Anlässlich der von der ETH im vergangenen Sommer
durchgeführten Goethe-Gedenkstunde haben Prof. Dr. Fritz
Ernst über Goethes Dichtung und Prof. Dr. Paul Niggli
über Goethe und die Naturforschimg gesprochen1). Damit
wurde von berufenen Kennern das Wesentliche jener
Tätigkeitsgebiete zur Darstellung gebracht, die in den Schriften
des Meisters am stärkstenijlärvortreten. Eine kleine Ergänzung
hierzu findet sich in§fNr. 35 des laufenden Jahrgangs, in der
Ing. Hans Straub vor allem Goethes Wirken als Architekt
Bau- und Bergtorkingenieur schildert. Ausserdem sind vor
allem im deutschen Sprachgebiet von verschiedenen
Fachleuten wertvolle Beiträge zu unserem Thema erschienen, und
es scheint fast vermessen, wenn ich nachstehend versuche,
einige mehr persönHpjie Gedanken zu skizzieren. Ich halte
mich dabei in einigen wesentlichen Punkten an die vortreffliche

Studie, die Franz Carl Endres unter dem Titel:
Symbolik von Goethes Faust (Zürich 1932, Verlag Rascher
& Cie. A.-G.) veröfElhtlicht hat. Meine Skizze hat nur den
einen Zweck, zum Nachdenken über Sinn und Unsinn unserer
Tätigkeit in technischen und wirtschaftlichen Berufen
anzuregen und die Sehnsucht nach dem wahren Brot des Lebens
zu wecken.

1. Zu Goethes und unserer Wesensart
Je länger wir uns mit Goethe befassen, desto stärker

geht uns die herrliche Lebendigkeit auf, mit der er in und
aus der Ganzheit lebte. Er war nicht in erster Linie
Dichter oder Naturwissenschafter oder Künstler oder Architekt

oder Ingenieur; er war in erster Linie ein ganzer
Mensch. Damit steht er im Gegensatz zu dem, was wir
sind: Wir sind in erster Linie Spezialisten und daneben sind
wir noch Bürger, Soldaten, Sportsleute, Familienväter und
erst zuletzt Menschen. Kein Wunder, dass wir nicht nur kaum
Zeit, sondern auch grosse Mühe haben, die Ganzheit als realen
Lebensraum zu erkennen, in der ein ganzer Mensch wie Goethe
lebte.

Von dieser Ganzheit sprach Prof. Dr. G. Eichelberg
im Festvortrag «Bestand der Technik», den er an der VDI-
Tagung in München im September 1948 gehalten hatte2) und
bringt sie in engsten Zusammenhang mit der technischen
Gestaltungskraft des Menschen als Gabe und Auftrag Gottes.

Im letzten Grunde ist die Ganzheit das, was in der Bibel
«das Reich» genannt wird, von dem der Herr sagt: «Sorget
euch nicht um euer Leben, was ihr essen oder was ihr trinken

') Die beiden Vorträge sind mit einer Begrüssungsansprache pSfi.-
Rektor Prof. Dr. Fritz Stüssi als Heft Nr. 72 der Kultur- und
Staatswissenschaftlichen Schriften der ETH im Polygraphischen Verlag

AG., Zürich, erschienen. Preis Fr. 2.80.
¦A) Veröffentlicht ln «Z. VDI», Band 90. Nr. 10, Okt. 1948.

oethes Faust — Silvestergedanken 1949
DK 62.830 (Faust)

sollt, noch um euern Leib, was ihr anziehen sollt! Ist nicht
das Leben mehr als die Speise Und der Leib mehr als die
Kleidung? Euer himmlischer Vater weiss ja, dass ihr all
dieser Dinge bedürft. Suchet vielmehr zuerst sein Reich
und seine Gerechtigkeit; dann werden euch alle diese
Dinge hinzugefügt werden» (Matth. 6, 25 bis 34). Den Pharisäern

antwortete Christus auf die Frage, wann das Reich
Gottes komme: «Das Reich Gottes kommt nicht so, dass man
es beobachten könn|||i. Man wird auch nicht sagen: Siehe,
hier! oder: dort! Denn siehe, das Reich Gottes ist in eurer
Mitte» (Lukas 17; 20 bis 21). Dieses Reich ist der auferstandene

Christus, der in der Mitte der nach Gott suchenden
Menschen steht, der uns die Liebe Gottes in diese Welt
gebracht und vorgelebt und uns von der zwangsweisen
Beeinflussung durch die Mächte der Finsternis erlöst hat. Wir
werden später pÄen, wie das Suchen nach Gott und die
Erlösung durch die liebe Gottes im Zentrum von Goethes
Schaffen steht und im besondern auch Anfang und Ende der
Faustdichtung bildet.

Aus der lebensvollen Verbundenheit mit der Ganzheit der
Schöpfung ergab sich bei Goethe eine geistige Grundhaltung,
die wir etwa durch folgende dreifache Blickrichtung
umschreiben können:

a) Der Blick für das Zusammengehörende, Wesentliche,
Konstruktive
Wir verwenden Mikroskope und Fernrohre, um das

Einzelne zu sehen, zu analysieren und seine Anatomie zu
erforschen. Das Weltbild des modernen Menschen geht vom
Einzelnen aus und vermag nur selten über eine mehr oder
weniger geordnete Summation von Einzelheiten hinaus zu
dringen. Goethe sah das Einzelne als Glied eines Ganzen und
in seiner Verbindung mit den übrigen verwandten Gliedern.
Er sah die innere Struktur, gewissermassen die Uridee der
Dinge. Aus diesen Urideen entwickelten sich in ihm die tieferen
Zusammenhänge, die konstruktiven Gedanken seines Welt-
büdes. DiesegjjWeltbild ist bei ihm aber nicht etwas starr
Feststehendes, Wissenschaftlich Gesichertes», wie das bei uns so
häufig der Fall ist, sondern steht in steter Umbildung und
Neugestaltung und ist dadurch der lebendige Ausdruck des
unausgesetzt Wandelbaren in der Natur selbst.

Unser Schauen und Forschen ist weitgehend beeinflusst
durch die Abhängigkeit von materiellen Zielsetzungen, vom
BUck auf das Nützliche, Zweckmässige, Wirtschaftliche. Uns
beherrscht vielmehr das Erfolgsstreben als das Streben nach
Erkenntnis der Wahrheit. Die herrliche Freude am Erkennen
und Erleben degeneriert zu einem knechtischen Interesse am
GewinnföjDieser Abwertungsprozess wütet wie eine Epidemie
schon an unseren Schulen: Das Notensystem,

' mit dem im
wesentlichen nur formales Wissen und äusserlich angelernte
Fertigkeiten «honoriert» werden, verführt den Schüler zur
Konzentration seines ganzen Sinnens und Trachtens auf die
Note, also auf den sichtbaren und messbaren Erfolg, genau
wie beim Akkordarbeiter nicht die gute Arbeit, sondern das
Geld, das er mit ihr verdient, im Brennpunkt seines Interesses
steht. Diese Fehlleitung wirkt sich in allen Bezirken menschlicher

Betätigung verhängnisvoll aus: wir alle stehen im Banne
des Strebens nach irgend einem Erfolg; wir dienen dem
«Fortschritt», nicht mehr dem Menschen.

Aus||fen Schriften Goethes spürt man den in praktischen
Berufen erfahrenen Fachmann. Was der Dichter künstlerisch
gestaltete, hat er nicht nur in seiner Phantasie gedacht, oder
aus der Literatur vieler Zeiten und mancher Kulturen heraus
gearbeitet, sondern es sind am eigenen Leib erfahrene, von
der Hand her erlebte und mit der Ganzheit der geistigen Schau
in Verbindung gebrachte Lebensinhalte; daher die frische
Unmittelbarkeit, die grosse Wirklichkeitsnähe, die überzeugende
Sachlichkeit seiner Darstellungen, die uns Ingenieuren und
Architekten besonders zusagt.

b) Der Blick vorwärts, fürs Werdende, Kommende
Goethe erlebte mit stärkster innerer Anteilnahme die

französische Revolution, die Herrschaft Napoleons I. sowie die
tiefgreifende Umgestaltung der politischen Struktur Europas.



742 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 67. Jg. Nr. 53

Er empfand diese Geschehnisse nicht als Katastrophen,
sondern als Entwicklungskrisen. Wie es im Leben jedes Menschen

||||l|ehbrüche aus engeren, vertrauten und behüteten Lebensräumen

zu neuen, weiteren, freieren Daseinsformen gibt und
es dabei von entscheidender Bedeutung ist, dass diese
Durchgangsprozesse ganz zu Ende geführt werden und keine infantilen

Bindungen bestehen bleiben, so ist es auch im Leben der
Völker und Kulturgemeinschaften s). Geistige Krisen und
Umwälzungen sind hier wie beim einzelnen Menschen notwendige

Entwicklungsphasen, auch wenn sie für die Betroffenen
noch sêffiviel Not und Leid und Härte mit sich bringen. Das
aber suchen die leidensscheuen Menschen wie verwöhnte Kinder

mit allen Mitteln immer wieder zu umgehen, und dabei
ist die Gefanr besonders gross, dass die Krisen durch äussere
Massnahmen abgestoppt werden, auf halbem Wege stehen
bleiben und dann wie infantile Bindungen das fernere Leben
der Völker vergiften.

Goethe hat den Durchbruch in sich geistig durchgekämpft,
der aus der Zeit der Renaissance und der Aufklärung in unsere
technische fmt hinüberführte. Er erkannte zutreffend, was die
Dampfmaschine nicht nur technisch, sondern vor allem auch
kulturell, wirtschaftlich, soziologisch und politisch bedeutete;
er sah die Bereicherung des geistigen Lebens durch die neuen
technischen Hilfsmittel, die Verbesserung der allgemeinen
Lebensbedingungen, vor allem für die unteren Schichten, die
sich daraus ergebende Bevölkerungsvermehrung und die
Hebung des sozialen Wohlstandes; er sah das Ueberhandnehmen
der wirtschaftHßKpn Kräfte über die traditionellen Gewalten
der Fürstenhäuser und der Aristokratien, er sah, wie sich
Handel, VerketógFinanz und Politik der Technik bemächtigen
und sich in dieser Verbindung zur massgebenden Grossmacht
erheben werden; er sah^ wie sich der Mensch unter dem Druck
der Rationalisierung der Produktion und im Banne das
fortschreitenden Materialismus einerseits zum Spezialisten
umwandelt, anderseits innerlich verarmt und vermasst. Goethe
hatte eine grosse Angst vor den Folgen dieser Entwicklung,
die zwangsläufig zur Diktatur des Materiellen über das
Geistige und damit zum Chaos führen musste. Dennoch bejahte er
die Technik. Ihre auf Naturbeobachtimg beruhenden Ideen und
das Schöpferische in ihrem Schaffen, das seiner Wesensart so
eng verwandt ist, empfand er als Ausdruck urtümlicher
Gestaltungskräfte, die uns Menschen gegeben sind, damit wir uns
ehrlich und mutig mit ihnen auseinandersetzen, durch alle
Spannungen und Kämpfe, die sich hieraus ergeben, hindurchdringen

und so .zur geistigen Herrschaft über diese Urkräfte
gelangen. G. Eiohelberg erwähnte in seinem Vortrag die Stelle
im «Wilhelm Meister», da Goethe schreibt: «Das überhandnehmende

Maschinenwesen quält und ängstiget mich; es wälzt
sich heran wie. Gewitter, ÉS&ngsam, langsam; aber es hat seine
Richtung genommen, es wird kommen und treffen...» Hier
steht Goethe noch in der Auseinandersetzung mit der modernen
Technik. Wir werden später sehen, wie er im Faust TL zur
Bejahung der Technik hindurchgedrungen ist.

c) Der Blick für das Uebersrnnliche,
man könnte auch sagen: der BUck aus der Ebene der diesseitigen

Gegebenheiten in den Raum der transzendenten Wirklichkeiten

hinein.
Unser Geschlecht kennt und schätzt vor allem das Messbare,

Berechenbare, verstandesmässig Fassbare. Auf diesem
Boden fühlt es sich sicher und heimisch. Was über die hier
massgebenden materiellen Gegebenheiten und Wertungen
hinausgeht, wird irgendwie als unwirklich, übersteigert, minderwertig

beurteilt. Man spricht von ihm eher abschätzig als von
Idealismen, Schwärmereien, Sentimentalitäten, denen man
sich nur gelegentlich und immer nur ausserhalb der Arbeitszeit
zur Erholung und Erbauung für wenige Stunden hingibt.

Uns nur rationalistisch Denkenden gut der Ausspruch
Mephistos:

«Daran erkenn' ich den gelehrten Herrn
Was ihr nicht tastet, steht euch meilenfern,
Was ihr nicht fasst, das fehlt euch ganz und gar,
Was ihr nicht rechnet, glaubt ihr, sei nicht wahr,
Was ihr nicht wägt, hat für euch kein Gewicht,
Was ihr nicht münzt, das, meint ihr, gelte nicht.»

Zu den Dingen, die wir nicht fassen können und die uns
ganz und gar fehlen, gehören die Inhalte des wahren christ-

3) Vgl. hiezu SBZ 1949, Nr. 49 «Der Mensch als Glied der
Gesellschaft».

Uchen Glaubens. All das, was der Befriedigung unseres reU-
giösen Bedürfnisses dienen soU, spalten wir von den übrigen

Lebensbezirken ab, als wie wenn es eine Welt für sich
wäre. Infolgedessen bleibt unser reügtföses Empfinden und
Denken meist an konventionelle Formen gebunden und mit
infantilen Vorstellungen belastet. Nur wenige erleben die
transzendenten Wahrheiten als Wirklichkeiten; nur wenige
versuchen eine ernsthafte Auseinandersetzung der Probleme
ihres Berufs-, Gesellschafts- und Familienlebens mit den
Inhalten ihres Glaubens, und nur ganz selten kommt es zu einem
aus der vollen Tiefe der Seele emporqueUenden Glaubensbekenntnis.

Goethe hielt durch alle Stürme seines langen, bewegten
Lebens an der unmittelbaren Verbundenheit mit seiner göttlichen

Heimat fest. Diese Verbundenheit stand, wie alle geistigen
Beziehungen bei ihm, in einem etappenweisen Entwickeln und
Umgestalten und konnte daher auch nicht in den engen Rahmen

hineinpassen, an dem die christlichen Karchen seiner Zeit
festhielten. Sein Glaube war nicht ein Zustand, sondern ein
Vorgang, nichts Abgeschlossenes, sondern ein sich fortwährend

neu Gestaltendes, ein unaufhörliches Aufnehmen,
Verbinden und Emporwachsen zu immer weiterer Erkenntnis Gottes

und damit zu immer grösserer Freiheit und Herrlichkeit
des geistigen Lebens.

Im Lichte dieses geistigen Lebens gewinnen die Geschehnisse

innerhalb unserer diesseitigen Lebensebene zusehends "

mehr an symbolischem Wert: Was da vor sich geht, sind nicht
zwangsläufig abrollende Kausalketten, auch nicht mehr oder
weniger bewusste Willensakte starker Persönlichkeiten. Das
alles hat vielmehr eine letzte Ursache und einen tieferen Sinn
im Uebersinnlichen, bei Gott, und es ist das tiefste Verlangen
des wahrhaft Gläubigen, dass ihm diese Ursache und dieser

•jfÉttB immer wieder aufgehen; denn dadurch erlebt er konkret
die Gegenwart, die Liebe, die Schöpfung^skraft Gottes (bei
Goethe symbolisiert durch «das Ewig-Weibliche»). Hierzu
schreibt Paulus im Anschluss an seine herrliche Definition der
Kraft der Liebe (1. Kor. 13) : «Denn wir sehen jetzt (auf dieser

Erde) nur wie mittels eines Spiegels in rätselhafter
Gestalt, dann aber von Angesicht zu Angesicht. Jetzt ist mein
Erkennen Stückwerk, dann aber werde ich völlig erkennen,
wie ich auch völlig erkannt worden bin.» Im wesentlichen
dasselbe drücken die berühmten Worte des Chorus mysticus
aus, die die Fausttragödie beschliessen und zugleich uns
ihren letzten Sinn wie auch den letzten Sinn unseres Erdenlebens

offenbaren:
«AUes Vergängliche
Ist nur ein Gleichnis;
Das Unzulängliche,
Hier wird's Erreichnis;
Das Unbeschreibliche,
Hier ist es getan;
Das Ewig-Weibliche
Zieht uns hinan.»

2. Gleichnis und Wirklichkeit
Goethe hat im zweiten TeU des Faust, vor allem im vierten

und fünften Akt, die symbolische Bedeutung dramatisch
gestaltet, die er dem heraufsteigenden technischen Zeitalter bei-
mass. Der Tragödie sind ein Vorspiel auf dem Theater und
ein Prolog im Himmel vorangestellt. Dieses Theater ist das
Symbol der diesseitigen Welt, die wir für gewöhnUch als «die
WirkUchkeit» ansehen, in der wir gleichzeitig Zuschauer,
Spielende und Gespielte sind; es ist der Ort, wo sehr viel läuft,
wo man schaut und handelt und geniesst, wo die Menschen
in den Kraftfeldern widerstreitender Gewalten umhergejagt,
von. ihrem Wesensg^nand weggeführt und ihrem geistigen Tod
entgegengetrieben werden, wenn sie sich nicht ins Wirkungsfeld

einer anderen Kraft, die aus einer andern Sphäre
herkommt, in Demut hineinstellen.

Im Ursprung dieser andern Kraft spielt der Prolog. Er
ist für die Einsichtigen geschrieben, denen der BUck fürs
UebersinnUche aufgegangen ist, die in der dramatischen Handlung,

wie sie auf dem Welttheater abläuft, die symboUsche
Darstellung des Waltens ausserweltUcher Mächte erkennen können.

Er umschreibt den Blickpunkt, von dem aus der tiefere
Sinn der Handlung auf der Bühne dieser Welt erfassbar wird.
Der Himmel ist die eigentliche, die wahre WirkUchkeit.

Goethe entnahm die Grundidee zu dieser Auseinandersetzung

zwischen Gott und dem Teufel dem Buch Hiob, wo



31. Dezember 1949 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 743

Aehnliches geschildert wird. Dort wird klar, dass die
Heimsuchungen und Drangsale der Gläubigen (dargestellt durch die
GestalÄ!Hiobs) nicht Strafen für einen sündhaften Wandel
sind, wie Hiobs Freunde und mit ihnen wir weltlich gerichtete
Menschen in falscher Auslegung von Gottel Gerechtigkeit
meinen — und uns damit die «UnZweckmässigkeit» des Glaubens
an Gott beweisen wollen —, sondern Prüfungen darsteUen, die
Gott verfügt, um durch sie mitten in den Wirrnissen dieser
sündhaften Welt die wunderbare Stärke des Glaubens eines
wahrhaft gottesfürchtigen Menschen und damit seine (Gottes)
Herrlichkeit offeufear zu machen. Weil Hiob die Kraft gegeben
wurde, bis zum Ende oarchzuhalten, erlebte er in seinem Erdendasein

die Erlösung und kam zu hohem innerem Reichtum.
Es lag Goethe viel daran zu zeigen, dass der Weg Fausts

— das heisst des um die Erfüllung seines höheren Auftrags
ehrlich ringenden Menschen — durch die Ebenen und Schluchten

dieser Welt und seine unerhörte Aktivität im Materiellen
wie im Geistig-SeeUschen im Grunde ein Suchen nach Gott
ist: Der Herr antwortet Mephisto auf dessen Glossen über
Fausts Streben:

«Wenn er mir jetzt auch nur verworren dient,
So werd ich ihn bald in die Klarheit führen...»

Weiter, in Uebereinstimmung mit Hiob, Kap. 2 :

«So lang er auf der Erde lebt,
So lange sei dir's nicht verboten,
Es irrt der Mensch, so lang er strebt...
Nun gut, es sei dir überlassen!
Zieh diesen Geist von seinem Urquell ab,
Und führ ihn, kannst du ihn erfassen,
Auf deinem Wege mit3erab,
Und steh beschämt, wenn du bekennen musst:
Ein guter Mensch in seinem dunklen Drange,
Ist sich des rechten Weges wohl bewusst.»

Die Personen, die Goethe im ersten Teil auftreten lässt,
sind dramatische DarsteUuneen von Komponenten des geistigen

Wesens der Menschen; ausserdem auch von Gefühlen,
Stimmungen, Erkenntnissen und Gedanken. Im besondern
ist Mephisto die Verkörperung des erdgebundenen TeUs von
Fausts Wesen, das im WiderstreiÄiteht mit dem Gott
zugewendeten Teil. Dieser Teil tritt besonders deutUch hervor,
wo Faust allein ist, so zum Beispiel in der Szene im ersten
TeU «Wald und Höhle», wo Faust in stiUer Einkehr ehrfürchtig
betet:

«Erhabener Geist, du gabst mir, gabst mir alles,
Worum ich dich bat...
Dann führst du mich zur sichern Höhle, zeigst
Mich dann mir selbst, und meiner eigenen Brust
Geheime tiefe Wunder öffnen sich...»

Die meisten Menschen kennen die in ihrer Brust vor
sich gehende Auseinandersetzung zwischen den Mächten des
Lichts und denen der Finsternis nicht (Wagner) oder erleben
sie nicht bewusst: Gott und Teufel, Himmel und HöUe sind
für sie wenig verständliche, his Phantastische gesteigerte
Bilder; keine WirkUchkeiten. Faust kämpft diesen Kampf mit
vollem Bewusstsein und mit grösster Heftigkeit durch alle
Lebensphasen und in aUen Lebensbezirken durch. Er setzt
sich dabei in Treue zu seinem innersten Wesen und rücksichtslos

gegenüber den Interessen seiner Person über aUe Schranken
der Gesetzlichkeit, der Tradition, der guten Sitten, des

Pharisäismus hinweg, da ihm an der Auseinandersetzung mit
dem göttUchen Auftrag aUes gelegen ist. Er nimmt aUe
Demütigungen, alles Versagen, die Vereinsamimg infolge Nicht-
Verstandenwerdens, den Hohn und die Verachtung der Welt
auf sich. Indem er durchhält, reinigt er die geistige Verfassung

der kulturtragenden Kreise vom toten Ballast in leeren
Formen erstarrter Bildungsinhalte und auf äusseren Schein
bedachter Frömmelei.

Im zweiten Teil der TragSSe erweitert sich die symbolische

Bedeutung der auftretenden Personen: sie tritt über die
persönliche Sphäre hinaus und umfasst Kollektivitäten in
Wirtschaft und PoUtik, geistige Strömungen ganzer Kulturepochen,
kosmische Mächte. Das alles sind wiederum sehr reale Kräfte,
in deren Wirkungsbereich wir alle stehen und mit denen wir
uns wie Faust mit klarem Bewusstsein auseinandersetzen
müssen, weil wir sonst, wie die Massen der Nicht-Einsichtigen,
in ihren Bann geraten, von Mephisto erfasst und von unserem
«Urquell abgezogen» werden.

Mephisto wird zum Symbol des rein' verstandesmässigen

Zweckdenkens, der Spaltung, der Bindung ans MaterieUe;
dabei bleibt er eine kosmische Macht. Faust verkörpert den
Geist des modernen Menschen, der sich aus den Bindungen
der Antike und des ausgehenden Mittelalters löst, der es wagt,
statt der Bücher der massgebenden Autoritäten das Buch der
Natur selbst zu befragen und in ungeheurem Kampf der
Geister zu schöpferischem Gestalten hindurchdringt. Im besondern

verkörpert ÌEaust die konstruktive Kraft des Ingenieurs.
Die Auseinandersetzung bleibt dabei nicht nur auf die

geistige Ebene beschränkt, sondern erfasst das ganze Leben;
sie ist gleichsaraBlin fortwährendes Durchlaufen von Phasen
des Denkens, de||Experimentierens und des Erkennens, wobei
dem Experimentieren, das heisst dem Sich-HineinsteUen in die
Realitäten des praktischen Lebens, zum Beispiel unseres
Berufslebens, mindestens die selbe Bedeutung zukommt, wie
den beiden andern Lebensfunktionen.

3. Der Berg der Versuchung und Entscheidung
Am Anfang des vierten Aktes treffen wir Faust auf

einem hohen Berg. Eine Fussnote verweist auf die Versuchung
Christi, Matth. 4. Dort lesen wir: «Wiederum nimmt ihn
(Jesus) der Teufel mit auf einen sehr hohen Berg und zeigt
ihm aUe Reiche der Welt und ihre Herrlichkeit und sagt zu
üim: Das alles wiU ich dir geben, wenn du dich niederwirfst
und mich anbetest. Da sagte Jesus zu ihm: Hinweg, Satan!
Denn es steht geschrieben: ,Du soUst den Herrn, deinen Gott,
anbeten und ihm allein dienen.' Da verlässt ihn der Teufel;
und siehe, Engel traten herzu und dienten ihm.»

Der Berggipfel ist das Symbol für den aussergewöhnlichen

Ort, der EinbUck in die verschiedenen Lebensbezirke der
Menschen und Ueberblick über die grossen Zusammenhänge
zwischen diesen Bezirken gewährt. Auf dem Berg lehrte Jésus
seine Jünger und das Volk, das ihm dorthin nachgefolgt war
(Matth. 5 u»7) ; auf dem Berg erlebten seine Jünger die
Verklärung Jesu (Matth. 17, 1 bis 13) ; auf dem Berg zeigte einer
der sieben Engel dem Johannes «die heüige Stadt Jerusalem,
wie sie von Gott her aus dem Himmel herab kam», dort sah
er also die uns "verheissene Wiederkunft Christi in Herrlichkeit
(Off. 21, 10).

Wer auf dem Berg steht, erlebt die positive Kraft der
Liebe Gottes, mit der Gott den Menschen zu sich hinanzieht.
Zugleich erlebt er die negativen Kräfte der Finsternis, mit
denen der Satan den Menschen zu sich hinab zieht. Beide
Kräfte sind ausserweltlich, sind in der göttlichen Sphäre
wirksam und daher mit innerwelüichen Mitteln nicht
beeinflussbar. In diesem Zusammenhang verweist Goethe auf die
SteUe im Epheserbrief, die lautet (Kap. 6, 11. 12) : Ziehet die
ganze Waffenrüstung Gottes an, damit ihr den listigen
Anschlägen des Teufels standhalten könnt! Denn unser
Ringkampf geht nicht wider Fleisch und Blut, sondern wider die
Gewalten, wider die Mächte, wider die Beherrscher dieser Welt
der Finsternis, wider die Geisterwesen der Bosheit
in den himmlischen Regionen.»

Das AussergewöhnUche, das wir auf dem Berg sehen und
erleben, erfordert eine Entscheidung für oder gegen Gott,
eine Entscheidung, die endgfültig und für das ganze fernere
Leben verbindlich ist. Wohl dem, der diesen aussergewöhnlichen

Augenblick mit wachem Geist in seiner voUen Bedeutung

erkennt und die Kraft findet, mit ganzer Seele und aus
ganzem Herzen sich zu Gott zu bekennen!

Christus kam von Gott her. Sein vierzigtägiges Fasten
in der Wüste, das seiner Versuchung voranging, diente der

^pfflMffen Vorbereitung auf die nachfolgende Erfüllung von
Gottes Auftrag. Die Frage des Versuchers an ihn ist von
ungewohnter Klarheit und Präzision: Im Bewusstsein Christi ist
alles hell und kein Raum für diplomatische Kunstgriffe. Seine
Antwort ist die Antwort des Herrn: eindeutig,
kompromissfrei, unwiderruflich. Sie ist so, dass der Arge ein für allemal

das Feld räumt, wenn je der Herr ihm entgegentritt.
Faust kam von der Welt her. Er hatte ihre Reiche und

ihre Herrlichkeiten gesehen und durchlebt. Diese Reiche sind
nach der Handlung der Tragödie: die akademische Laufbahn
(Studierstube), die Burschenherrlichkeit (Auerbachs Keller),
die Erotik (Gretchentragödie), die grosse Diplomatie mit
ihrem Spiel von Herrschen und Geniessen (Kaiserhof), das
kulturelle Leben mit seinen künstlerischen Gestaltungen,
Idealen und Weltanschauungen (Helenatragödie). AUe diese
Reiche sind für Faust überwundene Lebenssphären; sie
interessieren ihn nicht mehr. Auch die Begierden, die aus seiner
triebhaften Natur in ihm emporsteigen: das Gewühl der



744 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 67. Jg. Nr. 53

Grosstadt, vornehme Boulevards mit verlockenden Ausstellungen

in den Schaufenstern, die mondäne Welt, die prunkvollen
Gartenstädte, das Herumstolzieren in Luxuswagen, eine herrliche

VUla mit raffinierten Sinnengenüssen — über das alles
siegt sein besseres Ich und er lehnt es Spöttisch ab mit den
Worten: «Schlecht und modern!»

Faust ist erfüllt von einer konstruktiven Idee: Er will
dem Meeresstrand durch Einpoldern neues Kulturland abge-
winnen, auf dem «viaÜ, MiUionen nicht sicher zwar, doch tätig
frei» wohnen können. Hiermit igl symboUsch das Weltreich der
Technik gemeint, jenes Reich, das sich gründet auf den grossen

wissenschaifcchen Entdeckungen, den epochemachenden
technischen Erfindungen und den wunderbaren hygienischen
und medizinischen Errungenschaften; das gekennzeichnet ist
durch die Maschine, durch leistungsfähige, schnelle Verkehrsmittel,

durch weitgehende Rationalisierung, durch
beschleunigten Wajsenumsaté; das sich auszeichnet durch eine
unerhörte Bevölkerungsvermehrung, einen hohen allgemeinen
Lebensstandard und einen hohen Stand der aUgemeinen
Volksbildung.

Hinter der konstruktiven Idee, die Faust erfüllt, steht
ein höherer Auftrag. G. Eichelberg drückte sich hierzu im
zitierten Vortrag wie folgt aus: «Was uns innerUch zwingt,
zum Faktum Technik zu stehen, ist, dass ihr Bau nicht WUlkür

war, sondern echtes, geschichtliches Werden bedeutet
wir müssen die Technik als Frucht der abendländischen
Entwicklung erkennen und sie so als echten geschichtlichen und
damit kulturellen Auftrag anerkennen.»

Dieses Bekenntnis zur Technik als zu einem göHlichen
Auftrag ist es, was Goethe, seiner Zeit weit voraus dfflttauend,

im letzten Teil des Faust zur DarswÄung brachtÄgFaust muss
sich mit den Problemen auseinandersetzen, die die moderne
Technik steUt, und zwar mit den technischen, den wirtschaftlichen,

den poUtischen und den allgemein menschlichen
Problemen.

Der Auftrag «Technik» beschränkt sich nicht nur auf den
Bau der Technik, sondern er gut auch für dessen Benützung;
er ist nicht nur ein technisch-wirtschaftlicher, sondern ein
Auftrag, der die gesamte Kultur umfasst und umgestaltet, er
richtet sich daher nicht nur an die in technischen Berufen
Tätigen, sondern an alle Menschen; er richtet sich insbesondere

an alle Gebildeten, nicht nur an unsängenieure und
Architekten. Nicht umsonst wird Faust dargesteUt sowohl als
Kenner aUer klassischen Disziplinen, wie auch als führender
Fachmann in allen modernen Wissenschaften und Künsten.

Allein die Welt verstand diesen Auftrag nicht; auch die
Gebüdeten sahen nicht, was vor sich ging; noch weniger erkannten

sie darin für sich eine Aufgabe4). Vollends ablehnend
verhielt sich die Kirche (Verurteilung Galileis) ; sie wich bis in die
neueste Zeit hinein der Auseinandersetzung mit dem Faktum
Technik aus, trotz der in der Bibel oft wiederholten Mahnung
zur Wachsamkeit und zur Erkenntnis des tieferen Sinnes der
Geschehnisse dieser Welt. Sie konnte so dem neu heraufwachsenden

Stand der Techniker mit seinen aktiven und tüchtigen
Elementen keinen gangbaren Weg zu Gott weisen, sondern
wurde zusehends mehr ein Hort der Traditionsgebundenen und
Flauen. Diese ihre Mission verkennende Kirche lehnt Faust
spöttisch ab. Aber zugleich übersieht er, wie wir modernen
Menschen ebenfalls immer wieder übersehen, dass, wo ein
Auftrag vorliegt, ein Auftraggeber da ist, dem der Beauftragte
Rechenschaft schuldet; dass, wer am Bau der Technik
mitarbeitet, wer sich ihrer Schöpfungen bedient, technische
Erzeugnisse konsumiert, hierfür im Einzelnen wie im Grossen von
Gott zur Verantwortung aufgerufen ist. Denn e r gab uns
aUes zum Bau der Technik: Rohstoffe, Rohenergien,
Erkenntnisse, konstruktive Ideen, Gestaltungskräfte, arbeitende
Hände, Zeit.

Wenn die Menschen früherer Jahrhunderte, unberührt von
der technischen Revolution, an der Unzulänglichkeit ihrer
technischen Hilfsmittel die Grenzen ihrer materieUen
Wirkungsmöglichkeiten immer wieder neu erlebten und sich im Bewusstsein

ihrer Ohnmacht demütig und ehrfürchtig vor Gott beugten,

so hat uns die moderne Technik, indem sie uns in raschem
Zug Erfolg auf Erfolg erleben liess, stolz und hochmütig werden

lassen und in uns den Glauben genährt, dass wir aus
eigener Kraft nicht nur unsere materieUen Bedürfnisse,
sondern auch unsere Sehnsucht nach Erkenntnis der Wahrheit
und den Hunger unserer Seele zu stillen vermöchten; wir
glaubten, dass wir der Gnade Gottes nicht mehr bedürfen.

«) Vgl. «Mensch und Technik» in SBZ 1948, Nr. 13, S. 173*

Ohne Gott gibt es aber keine letzte Verantwortlichkeit, wendet
sich die Technik als dämonische Macht gegen den Menschen,
wird alles Geschaffene zum Chaos.

Faust vernimmt auf dem Berg der Versuchung Gottes
Stimme und spürt seine Diebe:

«— Täuscht mich ein entzückend Bild,
Als jugenderstes, längstentbehrtes höchstes Gut?
Des tiefsten Herzens frühste Schätze quellen auf,
AuKgeens Liebe leichten Schwungs bezeichnet's mir .»

Als moderner Mensch erkennt er aber in diesem Ruf nicht
das Bindende und Verpflichtende eines höheren Auftrags,
sondern er hört nur eine ferne Stimme aus einer entrückten
Welt «klassischer» Kulturideale und frühen Kindheitsglaubens.
Indem er zum Gestalten aus eigener Kraft dränge, muss er
wertvollste Inhalte seines inneren Wesens preisgeben und
erlebt, indem er das tut, schmerzUch die Tragik des uns
Technikern beschiedenen Schicksals:

«Wie Seelensehönheit steigert sich die holde Form,
Löst sich nicht auf, erhebt sich in den Aether hin,
Und zieht das Beste meines Innern mit sich fort.»
Alsogleich erscheint Mephisto, zerstört die Weihe dieses

hohen Ortes, indem er eine materialistische Weltentstehungstheorie

entwickelt (womit Goethe die auf nur kausalem Denken
aus den Einzelheiten sich aufbauenden Naturwissenschaften,
so z. B. die «klassische Physik», geisselte!) und bedrängt
Faust, das von ihm geschaute neue Reich unverzügUch zu
verwirklichen: Der Geist des rationalistischen MateiiaUsmus be-

|ïpi§htigt sich des Forschers und Konstrukteurs. In Faust voU-
zieht sich, symbolisch für den modernen Menschen, jene
verhängnisvolle Wandlung, die aus ihm einen Mann der Tat, der
Macht und des materiellen Reichtums werden lässt; ganz
erfüllt vom neuen Zeitgeist ruft er aus:

«. dieser Erdenkreis
Gewährt noch Raum zu grossen Taten.
Erstaunenswürdiges soll geraten,
Ich fühle Kraft zu kühnem Fleiss...
Herrschaft gewinn ich, Eigentum!
Die Tat ist alles, nichts der Ruhm.»

Wie ganz anders war doch die Antwort Christi! Hier, bei
Faust, spricht der Geist des kühnen Baumeisters, des
wagemutigen Unternehmers, des tüchtigen Geschäftsmannes —
eine uns sehr wohlbekannte Stimme! Was dieser Geist sich als
Ziel gesetzt hat, ist an sich keineswegs minderwertig; im
GegenteU: Es sind aUe jene gewaltigen Grosstaten der Industrie,

des Handels und des Verkehrs, an denen wir selber
berufsmässig mit Hingabe mitarbeiten und deren Nutzniesser wir
aUe sind. Aber minderwertig ist das Motiv: Selbstgerechtigkeit
und Selbstverherrlichung.

Wir haben Mühe, einzusehen, dass im Unterschied
zwischen Ziel und Motiv das Entscheidende liegt: Als diesseitige
Menschen richten wir unser Sinnen und Trachten auf
diesseitige Ziele; für uns fcählt in erster Linie der Erfolg unseres
Zielstreben^K/'or Gott hingegen zählt in erster Linie die innere
geistige Haltung, aus deren Auseinandersetzung mit den
Gegebenheiten dieser Welt die Motive hervorgehen. Bei ihm
kommt es nicht auf sichtbare Erfolge und vor allem nicht auf
Macht und Besitz, sondern darauf an, dass unser Verhalten
Früchte trage, d. h. dass es geeignet ist, andern den Weg zu
Gott zu weisen. Als Christen stehen wir in allen Lebensbezirken
immer wieder in der Spannung, die sich aus der Diskrepanz
der Begriffe Motiv und Ziel, geistige Haltung und äussere
Aktivität, Frucht und Erfolg ergibt.

Faust als Repräsentant des modernen Technikers hat den
Auftrag Technik in seiner vollen Bedeutung nicht erkennen
woUen; er ist Gott aus der Schule gelaufen. Damit hat er seine
Entschlussfreiheit und seine Handlungsfreiheit preisgegeben.
Was sich nun ereignet, ist trotz allem äusseren Glanz des

imponierenden und immer höher emporstrebenden Turmes der
Technik im Grunde eine auf vorgezeichneter Bahn zwangsläufig

abroUende Folge von dämonischen Einflüssen
gehorchenden Handlungen, die den Menschen in stets stärkere
Abhängigkeiten verstrickt und so recht eigentlich die Not unserer
Zeit begründet.

4. Der Kampf dieser Welt
Mit der gewaltigen Entscheidungsschlacht im Bürgerkrieg

zwischen Kaiser und Gegenkaiser im vierten Akt bringt Goethe
zunächst die mit allen Machtmitteln durchgekämpfte
Auseinandersetzung zwischen den fortschrittlichen, zu neuen Lebensräumen

durchstossenden Kräften und den beharrenden, Recht,



31. Dezember 1949 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 745

Tradition und Sicherheit erhaltenden Mächten zur Darstellung
Diese Auseinandersetzung vollzieht sich überall, wo Leben ist,
im intimsten Kreis einer FamUie, einer industriellen
Arbeitsgemeinschaft, eines wirtschaftlichen Unternehmens, einer
Verwaltung, ja in der Brust des einzelnen Menschen, vor allem in
den periodischen Krisenphasen seiner Entwicklung (worauf im
bereits zitierten Aufsatz in Nr. 49 hingewiesen wurde). Sie

vollzieht sich aber auch zwischen den grossen wirtschaftlichen
und politischen Gewalten innerhalb der Völker und
Völkergruppen, wie auch zwiscüfn. ihnen. Wir haben bereits oben

(unter 1 b) darauf hingewiesen, dass diese Auseinandersetzungen

notwendige Entwicklungserscheinungen darstellen, die zu
Ende geführt werden müssen, und nicht um des lieben Friedens

willen abgestoppt werden dürfen.
Man kann diesen Kampf auf die selbe Linie stellen, auf

der der Kampf im Pflanzen- und Tierreich steht, ihn somit
als eine natürliche Ausscheidung der untüchtigen Elemente
durch die tüchtigen betrachten und in der hierdurch sich
vollziehenden Artverbesserung den Sinn der verschwenderischen
Fülle erkennen, mit der die Natur neues Leben hervorbringt.
Es dürfte wohl angezeigt sein, dieses Vorgehen der Natur
neben dem gekünstelten Verhalten des Kulturmenschen nicht
völlig zu missachten, das alles Leben à tout prix und mit dem

grössten technischen Aufwand erhalten will — um es dann
seelisch, wenn nicht ganz zu erdrücken, so doch zu einem

krüppelhaften Zerrbild seines ursprünglichen Wesens werden
zu lassen.

Der Mensch lässt sich aber nicht auf diese einfache Linie
der Natur ausrichten. Denn der Kampf, den er als geistiges
Wesen in seinem Erdenleben durchzukämpfen hat, ist von viel
tieferer und wesentUeH; anderer Art. Er geht auf Auseinandersetzungen

im göttlichen Raum zurück. Wir sahen, wie Faust
auf dem Berg der Versuchung unter dem fesselnden Erlebnis

der vonlthm geschauten konstruktiven Idee seine Verbindung

mit der göttlichen Heimat preisgibt, worauf alsogleich
Mephisto erscheint und ihn zur unverzüglichen Verwirklichung
drängt. Dieses Abgleiten vom Leben und Wirken aus einer in
Gott verwurzelten Grundhaltung in eine auf diesseitige Ziele
gerichtete Tatengier ist das, was die Bibel im eigentlichen
Sinne als Sünde bezeichnet. Sünde ist nicht eine mehr oder
weniger «böse» Tat, wie wir gemeinhin meinen, sondern jede
innere Loslösung von Gott. Sie ist ein Krankheitszustand des

innern Menschen, denn sie zieht zwangsläufig die Machtergreifung
des Satans nach sich. Einen von Gott und vom Teufel un-

beeinflussten «neutraäKsQ» Zwischenbezirk, in dem der Mensch
anständig, in Frieden und Freiheit leben könnte, gibt es in
Wahrheit nicht.

Die Folge dieses Abgleitens ist nach der Schöpfungsgeschichte

die Vertreibung aus dem Paradies: Uns Menschen
sind ein harter Existenzkampf, ein dornenvolles Schicksal,
Schmerz, Not, Leid, Entbehrung, Enttäuschung zugeteilt5).
Gott verfüget diese Schulung und Erziehung mit ihren Krisen
und Prüfungen, damit wir fähig und wülens werden, seine
Gnade zu empfangen, die er uns in Christus anbietet. Es ist
nicht die Aufgabe der Technik, dem Menschen diesen Weg zu
erleichtern. Wohl aber ist es letztli(||Edie Aufgabe aller Kultur,
dem Menschen das Rüstzeug zu vermitteln, dass er diesen Weg
gehen wiU und gehen kann. Und da nun in der gegenwärtigen
Zeit die stärksten geistigen lüäfte sich in der Technik (im
weitesten Sinne des Wortes) auswirken und daher die Technik
zur massgebenden Kraft und Stütze der Kultur geworden
ist, kann auch ihre Aufgabe im Grunde nur darin liegen, den
Menschen für die Auseinandersetzungen mit den Problemen
dieser Welt tüchtig und dadurch für den Empfang der Gnade
Gottes bereit zu machen. Es kommt also bei unserer
technischen Berufsarbeit nicht in erster Linie darauf an, dass
durch sie wirtschaftliche Zielsetzungen erreicht werden,
sondern darauf, dass wir mit unseren mit Formkraft begabten
Händen mutig ln die Schwierigkeiten der technischen
Probleme hineingreifen und zugleich mit dem ganzen Reichtum
unserer fühlenden Heizen die Drangsale und Nöte der
Mitmenschen, denen wir da begegnen, tragen und überwinden
helfen, um durch solches unmittelbares Erleben innerlich
geläutert zu werden und zur Ganzheit der Persönlichkeit
durchzudringen.

Von dieser grundsätzlichen Aufgabe suchen uns die
Mächte der Finsternis mit allen Mitteln abzuhalten. Sie
verwandeln unsere Sehnsucht nach der göttlichen Heimat in ein

5) Vgl. SBZ 1949, Nr. 49, Seite 689, speziell den Anfang des
Abschnittes 3.

Verlangen nach dem «imaginären» Zwischenbezirk und drängen

uns unausgesetzt zum Versuch, ihn aus eigener Kraft
aufzubauen. Versuche dieser Art sind: die SichersteUung der
Güterversorgung durch technische und wirtschaftliche
Organisationen, die Ueberwindung von Krankheiten, Schmerz, Not
und Leid durch hygienische Massnahmen, die Pflege des
kulturellen Lebens durch Kirche, Volksschule und höhere Bü-
dungsstätten, der Ausbau sozialer, gemeinnütziger und rechtlicher

Institutionen, die Hebung der Berufsmoral, die
Vermenschlichung der Produktion, das Organisieren der
Wohltätigkeit (Rotes Kreuz), das Sifstellen und Verbreiten
politischer, ethischer oder religiöser Ideologien. AUe diese Dinge
sind an sich höchst erwünscht, ja lebensnotwendig, und ihre
Verwirklichung rechtfertigt den Einsatz unserer besten Kräfte.
Ob sich aber unsere in dieser Richtung unternommenen
Anstrengungen tatsächlich zum Segen der Menschen auswirken
oder ob sie Urnen zum Fluch werden, liegt nicht in unserer,
sondern in Gottes Hand und ist an die Voraussetzung gebunden,

dass wir in allen Lebensfragen, im Grossen wie im Kleinen,
Gott in erster Linie gehorchen.

Als weltlich gerichtetatìHenschen woUen wir mit Faust
diese grundlegende Wahrheit im praktischen Leben nicht
bedingungslos anerkennen. Wir meinen, unsere gute Erziehung,
unsere humanistische BUdung, unsere hohe Berufsmoral,
unsere ethischen Grundsätze, unsere ehrwürdigen Traditionen
und unsere pharisäische Frömmigkeit seien genügend starke
Kräfte, um den VeBäjichungen nach ichgebundenem, bösem
Handeln zu widerstehen und ein Haus zu zimmern, da Recht
und Ehrlichkeit herrschen und alle Menschen in Frieden leben
könnten (z. B. Völke||§und). Das ist der folgenschwerste
Irrtum!

Wenn wir uns ehrlich prüfen, sind wir erschüttert,
feststehen zu müssen, wie oft in uns in den entscheidenden
Augenblicken, auch wenn keine äussere Veranlassung vorUegt, ur-
sprüngUchere Triebe aus der Tiefe unserer Menschennatur
hervorbrechen und uns zu Handlungen zwingen, die unseren
Grundsätzen widersprechen und die wir vor unserem Gewissen
nicht rechtfertigen können. Meistens planen und handeln wir
aber aus gegebenen Lagen heratis und stehen dabei unter dem
Einfluss von gegebenen Personen und Verumständungen.
Diese Gegebenheiten erweisen sich fast immer stärker als
unsere guten Absichten und unsere WUlenskräfte: Als
Ehegatte, als Famüienoberhaupt, in der GeseUschaft handle ich
anders, als wenn ich allein und in meinen Entschlüssen vöUig
frei wäre; wiederum handle ich anders als Arbeitnehmer
innerhalb eines wirtschaftlichen Unternehmens, als Beamter
innerhalb der bureaukratischen Maschinerie einer öffentUchen
Verwaltung, als vesjiptwortlicher Leiter eines
privatwirtschaftlichen Betriebes, als Arbeitgeber, und vor allem handle
ich anders, wenn ich in der Masse bin.

Dieses Handeln braucht, an der moraUschen Wertskala
der öffentlichen oder allgemeinen Meinung gemessen, nicht
schlecht zu seinSgkber es dringt kaum über das hinaus, was
der nüchterne Grundsatz gleichen Rechts für aUe, oder eine
aus Anstand gebotene oder von Ehrgeiz geleitete FreundUch-
keit und Mildtätigkeit erfordern. Es entbehrt jener eindeutigen
Klarheit der Verantwortlichkeit, wie sie bei einer lebensvoUen
Verbindung mit Gott besteht, und die immer wieder zur
Einkehr bei sich selbst und zur innern Reinigung zwingt. Ihm
fehlt ferner jene konstruktive Kraft, die fähig macht, Härte
und Ungerechtigkeit ohne Bitternis zu ertragen, das Böse
nicht anzurechnen, sondern mit Gutem zu vergelten, von Herzen

zu vergeben, sich über die Wahrheit, auch die unangenehme,

zu freuen; jene Kraft aus dem göttlichen Raum, die
im neuen Testament Liebe genannt wird.

Vor allem aber steht dieses Handeln unter äusserem und
innerem Zwang. Mas solches steht es ausserhalb der imaginären
«neutralen Zone», von der oben die Rede war. Diesen Zwang
hat Goethe in Uebereinstimmung mit der Bibel durch die
Figur des Teufels personifiziert und deutlich ausgesprochen
(z. B. im Prolog im Himmel, in der Szene im ersten TeU, da
Mephisto sich Faust vorstellt, sowie am Anfang des vierten
Aktes), dass es sich beim Teufel nicht um eine menschliche
Konstruktion, sondern, wie bereits oben angedeutet, um eine
aus dem göttlichen Raum heraus wirkende Macht handle. Diese
Macht ist somit von anderer, höherer Dimension, als die in
unserer menschlichen Lebensebene wirkenden und unserem
Willen zu Gebote stehenden Kräfte, wie z. B. die Autorität
einer rechtlichen Ordnung, die durch Erziehung und Bildung
geförderten sittlichen Kräfte, die Impulse, die moralischen



746 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 67. Jg. Nr. 53

Grundsätzen innewohnen usw. 6). Hierdurch wird diei*|rnmög-
lichkeit offensichtlich, mit solchen innerweltlichen Mitteln die
Mächte der Finsternis überwinden, sich also aus eigener Kraft
aus ihrem Banne heraus lösen zu können.

Diese Erlösung ist für alle, die es anzunehmen vermögen,
einmalig und endgültig auf Golgatha geschehen. Aber die
Welt steht dem Mysterium von Golgatha verständnislos, ja
gänzlich ablehnend gegenüber. Für sie haben die grossen
Wahrheiten der Auferatehung, der Wiederkunft, des Gerichts
und der Herrlichkeit keinen massgebenden Wirklichkeitswert.
Diese Wahrheiten sind dem diesseitig gerichteten Menschen
und besonders vielenjäwissenschaftlich Gebildeten Torheit und
Aergernis; sie denken mit Faust:

«Der Erdenkreis ist mir genug bekannt,
Nach drüben ist die Aussicht uns verrannt;
Tor! Wer dorthin die Augen blinzelnd Mühtet,
Sich über Wolken seinesgleichen dichtet;
Er stehe fest und sehe hier sich uBgpK
Dem Tüchtigen ist diese We»nicht stumm.»

Weil wir oft so denken, weil wir zum Handeln aus eigener
Kraft drängen, die dazu nötige Freiheit als das vornehmste
Menschenrecht betrachten und um seinen Ausbau kämpfen,
stehen wir immer wieder im Kampf dieser Welt und
gehen den Leidensweg, dessen äussere Begebenheiten in
den Geschichtsbüchern geschUdert sind. Was dort steht,
würde an sich als empirisches Beweismaterial genügen, um
die Unmöglichkeit der SelbsterlSsung darzutun. Weil wir
Menschen aber unserer eigenen Tatkraft, unserer Moral und
unserer Klugheit mehr Glauben schenken als den Verheissun-
gen des Evangeliums, als dem Tatsachenmaterial der
Weltgeschichte, ja selbst mehr als den Einsichten, die uns bei
ernsthafter Selbstbestimmung etwa aufgehen, und weil dieser
Glaube des scheinbar starken Mannes nicht vereinzelt ist,
sondern wie eine Epidemie weltweite Kulturgemeinschaften
erfasst, brechen immer wieder Katastrophen über uns herein, die
die herrlichen Bauten, die wir aufgerichtet haben, vernichten
und vieUeicht einzelne zur Demut, zur Erkenntnis der tieferen
Gründe und zur Erneuerung ihrer Verbindung mit Gott führen.

Die Schlacht im. vierten Akt muss im Grunde aufgefasst
werden als die dramatische Schüderung des Kampfes im gött-
Uchen Raum .zwischen den Mächten des Lichts und denen der
Finsternis um die Seele des modernen Menschen. Darauf weisen
das Zwiegespräch zwischen Faust und Mephisto auf dem Berg
der Versuchung hin, ebenso die Geister, die Mephisto aus aUen
unter seinem Machtbereich stehenden Bezirken mobUisiert und
in den Kampf wirft. Vollends klar wird der tiefere Sinn dieses
auf der Weltbühne noch verworrenen Geschehens im fünften
Akt bei der Erlösung von Fausts Seele.

Das Kampfmittel Mephistos, das hier vor allem zur
Darstellung kommt, ist die Spaltung. Der Teufel erregt im
Menschen den Zweifel an Gottes Gegenwart, an der Wahrheit
seines Wortes: Mephisto verweist auf die Schlange im Sünden-
faU (1. Mos. 3), als die Verkörperung dieses Zweifels. Er
operiert mit kühnen Behauptungen, wunderbaren Programmen,

überzeugenden Theorien, halben Wahrheiten und krassen
Lügen. Seinem Einfluss preisgegeben sind sowohl der legitime
Herrscher, der die fortschrittlichen, das Neue und Grosse und
Herrliche schaffenden Kräfte zu seinem Ruhm und Glanz
ausnützen will, als auch der Gegenkaiser, der sich als Exponent
der beharrenden, Recht und Friede bewahrenden Mächte gegen
die Umgestaltungen der neuen Zeit mit ihren Gewaltakten und
ihrer Korruption zur Wehr setzt. Diese Gegensätze schürt er
auf beiden Seiten, indem er jeden in seiner Ueberzeugung
bestärkt, sich für das Rechte und Wünschenswerte einzusetzen,
bis der Bruderkrieg offen ausbricht, der dann mit aller Leidenschaft

und unter Einsatz aUer Mittel durchgefochten wird.
FUr uns lehrreich und für unser Verhalten bezeichnend

ist die von Mephisto in diesem Kampf befolgte Taktik: Er
schürt zunächst unter den verantwortlichen Leitern den Wahn
bester Erfolgsaussichten; dann lässt er das Geschehen in eine
kritische Phase geraten, in der der oberste Führer mit den
ihm zu Gebote stehenden Mitteln keinen Ausweg mehr sieht:
Der Obergeneral lehnt die Verantwortung gegenüber dem
Kaiser für den zu erwartenden Misserfolg mit den Worten ab:

«Mit diesen*) hast du dich vereinigt,
Mich hat's die ganze Zeit gepeinigt,

o) Das Bild, auf das sich der Ausdruck Dimension hier bezieht,
hat O. Huppertin seinem Buch «Das Unfassbare» sehr eindringlich
skizziert. Er vergleicht das himmlische Reich mit einem dreidimensionalen

Raum und setzt ihm die diesseitige, uns «fassbare» Welt als
Ebene gegenüber (Besprechung siehe SBZ 1949, Nr. 11, S. 166).

Das Gaukeln schafft kein festes Glück.
Ich weiss nichts an der Schlacht zu wenden;
Begannen sie's, sie mögens enden,
Ich gebe meinen Stab zurück.»

*) Faust und Mephisto.
Kaiser und Obergeneral, also die für die öffentliche

Meinung massgebenden Autoritäten, ziehen sich ins Zelt zurück
und überlassen den Subalternen die Last der Kampfführung.
Wie mancher Chef in Wirtschaft und Politik, wie manche Un
Kulturleben oder in der Kirche führende Autorität handelt
nicht auch so?

Mephisto hat nun eine Lage geschaffen, da er frei handeln
und das fernere Geschick der Menschen für eine ganze Kulturepoche

festlegen kann. Er setzt bisher unbekannte technische
Mittel überraschend ein, dadurch beim Feind Schrecken und
Verwirrung verbreitend, und erringt so den Sieg. Bezeichnend
ist sein Auftrag an seine Nachrichtenorgane (die Raben) :

«So eUet zu der glüh'nden Schmiede,
Wo das Gezwergvolk, nimmer müde,
Metall und Stein zu Funken schlägt.
Verlange, weitläufig sie beschwatzend,
Ein Feuer, leuchtend, blinkend, platzend,
Wie man's im hohen Sinne hegt .»

Mit dem Hineingreifen der Technik ins Kampfgeschehen
gibt Goethe dem dramatischen Vorgang auf der Bühne eine
kulturhistorische Bedeutung: Er veranschaulicht die gewaltigen

geistigen Auseinandersetzungen zwischen den Auffassungen,

Lehren und Weltanschauungen der alten Welt, wie sie von
den alten Griechen entwickelt und später von den christlichen
Kirchen und den humanistisch Gebüdeten übernommen und
weiter ausgebildet wurden, und jenen vorwärts treibenden
Lebenskräften einer neuen Welt, die in den Naturwissenschaften,

der modernen Medizin, der Technik und der Wirtschaft in
Erscheinung treten (Vgl. «Mensch und Technik» in SBZ 1948,
Nr. 13, speziell I. Das VorurteU der GebUdeten).

Das Bemerkenswerte für uns ist dabei, dass Goethe die
neuere Welt nicht der älteren unterordnete, wie das viele Ge-
büdete bis zum heutigen Tage tun, sondern sich zur neuen
Welt bekannte, was er dadurch ausdrückt, dass er sie in der
Tragödie siegen lässt. Wohl erleben wir in den ersten Szenen
des fünften Aktes die furchtbaren Auswirkungen dieses Sieges
des Materialismus; aber in den letzten Szenen wird es offenbar,

dass Ui Wahrheit eine andere über Mephisto stehende
Macht gesiegt hat: die Liebe Christi.

Nach der Schlacht tritt der legitime Kaiser mit grosser
Macht als Sieger auf, ordnet auf Grund der neuen Lage seinen
Hof und seüa Reich, verleiht seinen rechtmässigen fürstlichen
Untertanen die gebührenden Auszeichnungen und Aemter und
belehnt Faust mit dem von ihm gewünschten Uferstreifen.
Alsogleich meldet sich auch die Kirche, um sich im neuen Reich
möglichst viel Einfluss und Gut zu sichern. Keine der
massgebenden Autoritäten wUl erkennen, um was im Grunde der
Kampf ging, was für Kräfte in ihm zum Durchbruch kamen
und von nun an das Weltgeschehen bestimmen, was für
Auswirkungen sich daraus ergeben werden. Das ist auch heute so.
Darum kommt dem fünften Akt, in dem diese Auswirkungen
gezeigt werden, für uns so grosse Bedeutung zu.

5. Vom Unsinn des Materialismus
Der fünfte Akt spielt in unserem zwanzigsten Jahrhundert:

Die Welt ist technisiert. Das Neuland der Technik
beschäftigt und nährt eine neue Bevölkerung, die doppelt so
zahlreich ist wie die der alten Welt. Diese Menschen arbeiten
getrennt von ihren FamUien in Industrie, Handel, Verkehr und
Verwaltungen; sie halten einen Standard wie nie zuvor; sie
sind spezialisiert, verstädtert, verwöhnt, innerlich verarmt,
weitgehend vermasst. Sie laufen dem nach, der am meisten
zahlt; ihre eigentliche Berufung haben sie fast ganz vergessen.
Goethe symbolisiert diese moderne Bevölkerung durch die
Lemuren, d. h. die Schatten Verstorbener, die er durch
Mephisto als Arbeitskräfte aufbieten lässt:

Mephisto: Herbei, herbei! Herein, herein!
Ihr schlotternden Lemuren,
Aus Bändern, Sehnen und Gebein
Geflickte Halbnaturen.

Lemuren: Wir treten dir sogleich zur Hand
Und wie wir halb vernommen,
Es gut wohl gar ein weites Land,
Das sollen wir bekommen.
Gespitzte Pfähle, die sind da,



31. Dezember 1949 SCHWEIZERISCHE BAUZEEtTJNG 747

Die Kette lang zum Messen;
Warum an uns der Ruf geschah,
Das haben wir vergessen.

Die Bevölkerung auf dem Neuland der Technik glaubt an
den Fortschritt; aber sie glaubt nicht mehr an Gott. Denn Gott
ist transzendent, nicht beweisbar, mit unseren Sinnen nicht
fassbar, mit unserem Gemüt nicht erfühlbar. Der Glaube an ihn
ist ungewiss, kreditschädigend, wirtschaftlich gefährlich. Der
Fortschritt hingegen ist real; er wird vom modernen Menschen
immer wieder neu erlebt; der «Glaube» an ihn ist die
Extrapolation von statfiraisch belegten Zahlenreihen; er ist durch die
Erfahrung gesichert und entspricht damit unserem Bedürfnis
nach Gewissheit und Sicherheit.

Wohl gibt es in diesem Reich vereinzelt noch Menschen,
die vom Materialismus nicht berührt sind, die sich einen
offenen Sinn für die Schönheiten der Natur und ein empfindendes

Herz für die Nöte ihrer Mitmenschen bewahrt haben
(dargestellt durch Lynceus den Türmer). Aber sie leben
abseits und zählen nicht mit. Es gibt auch noch wahrhafte Christen

(PhUemon und Baucis), die treu an ihrem alten Glauben
festhalten und am Leben der neuen Welt nicht teilhaben. Man
räumt ihnen sogar Un neuen Reich eine besondere Stätte ein;
die modernen Menschen haben trotz ihrer Erdgebundenheit
Hunger nach dem wahren Lebensbrot; aber sie finden weder
Zeit noch Kraft, diesen Hunger zu stillen, d. h. sich mit den
Verheissungen und Forderungen des Evangeliums Jesu
Christi ehrlich und ernsthaft auseinanderzusetzen, trotzdem
die Zeit zu dieser Auseinandersetzung drängt.

Und nun geschieht, was wir z. B. in den Jahren 1933 bis
1945 erlebt hatten und auch neuerdings, z. B. in den Ostgebieten,

wieder erleben: Aus dem Spiel der wirtschaftlichen und
poUtischen Mächte ergeben sich Situationen, die durchgreifende

Machtkonzentrationen erfordern; im Zuge der hiermit
ausgelösten Massnahmen wird die Glaubensfreiheit aufgehoben

und das religiöse Leben mit Gewalt unterdrückt
(Ermordung von PhUemon und Baucis und Verbrennung ihrer
Heimstätte).

Wir begegnen Faust in seinem Palast. Er hat die Idee, die
Um auf dem Berg der Versuchung erfüllte, verwirkügnt: Aus
dem vielseitig gebüdeten Humanisten und Professor der
Naturwissenschaften ist ein Mann der Tat geworden, ein tüchtiger
Ingenieur, ein kühner Unternehmer, ein gewandter Grosskaufmann

mit eigener Flotte, ein kluger Wirtschaftgpplitiker, ein
kreditwürdiger Finanzmann. Bei ihm laufen aUe Fäden
zusammen; er hat scheinbar alle Mächte dieser Welt in seinen
Händen, die technische, die wirtschaftliche, die politische, die
müitärische.

Man denkt an Namen wie Ford, Krupp, Bata usw. Dies
waren ernst die Namen von Männern, die sich für ihr
Wirtschaftsunternehmen ganz einsetzten und mit Hab und Ehre
ihrer Person dafür hafteten. Heute stehen hinter diesen Namen
wirtschaftUche Grossmächte (Aktiengesellschaften,
Interessengemeinschaften, Konzerne, Finanzgruppen) mit sehr
verwickelten Verantwortlichkeiten.

Diese Mächte haben ihre eigenen Spielregeln, die keineswegs

mehr dem WUlen des Mannes entsprechen, dessen Namen
sie tragen: Faust ist ungehalten über den Raubzug semer
Flotte, sowie über sein schlechtes Gewissen, das er mit allem
äusseren Erfolg und Glanz nicht beschwichtigen kann. Aber
auch seine Direktoren (die drei gewaltigen Gesellen) sind
unzufrieden, trotz den weiten HandlungsvoUmachten und den
hohen Bezügen, die sie sich anmassen. Bei allem hohen
allgemeinen Wohlstand ist niemand zufrieden. Jeder wiU mehr.
Aber Geld und Gut können die innere Not, die sich aus der
Sinnlosigkeit einer nur auf materieUen Erwerb gerichteten
Arbeitsleistung zwangsläufig ergibt, nicht beheben und den
Hunger nach wahrer Liebe nicht stiUen, auch wenn sie mate-
rieU voUkommen gerecht verteilt jlfürden. Liebe wird aber
diesen Menschen nicht zuteil; denn die materialistische
Wirtschaft kann nur in Geld, nicht in Liebe zahlen ; sie kann auch
aus sich heraus der menschlichen Tätägkeit kSSel*|itieferen
Sinn geben.

Man kann den Glauben an Gott aus seinem Herzen und
aus der äusseren Welt herausreissen; man kann sich aufführen,
wie wenn man absoluter Herrscher wäre; das aUes täuscht
nicht über die innere Not hinweg, die der MateriaUsmus mit
seiner Sinnlosigkeit und Lieblosigkeit schafft. Kamst erkennt
in der Auseinandersetzung mit der Sorge, wohin ihn Mephisto
geführt hat. Er ahnt seinen Tod. Eine letzte Entscheidung ist
zu treffen, eine letzte Gelegenheit, umzukehren, bietet sich

ihm — bietet sich angesichts der unerhörten Wirksamkeit der
modernen Kriegs- und Zerstörungstechnik uns Kulturmenschen
des 20. Jahrhunderts.

Faust, als Verkörperung des modernen Menschen, erkennt
nicht den Ernst dieser Mahnung; als an das Diesseitige gebundener

Mensch kann er die Angst vor dem Tod nicht ertragen.
Er verschliesst sich vor der Stimme seines Gewissens. Und
damit verschliesst er sich den Einblick in die innere Welt und die
Möglichkeiten neuen Lebensebenen durchzudringen — er er-
blindet. Aeusserlich spielt er den starken Mann; er wiU sich
und der Welt durch eine grosse Tat seine Stärke beweisen.
Jetzt geht es nicht mehr um die Sache, sondern um den Ruhm
seiner Person:

«Es kann die Spur von meinen Erdentagen
Nicht in Äonen untergehn.»

Diese Wendung vom Dienen an der gesteUten Aufgabe und
von der Auseinandersetzung mit den Entwicklungen in dieser
Welt zum Verherrlichen der eigenen Person führt unmittelbar
zum Tod. Und nun wird die ganze Hohlheit des rationaUsti-
schen MateriaUsmus offensichtlich. Bezeichnenderweise tönt es
aus der Masse der Arbeitnehmer (Lemuren) :

Solo: Wer hat das Haus so schlecht gebaut,
Mit Schaufeln und mit Spaten?

Chor: Dir, dumpfer Gast im hänfnen Gewand,
Ist's viel zu gut geraten.

Solo: Wer hat den Saal so schlecht versorgt?
Wo blieben Tisch und Stühle?

Chor: Es war auf kurze Zeit geborgt;
Der Gläubiger sind so viele.

Dieses Haus kann aufgefasst werden als unsere
abendländische Kulturgemeinschaft, insofern sie sich in die
Abhängigkeit der auf materiellen Reichtum und Personenkult
hinzielenden wirtschaftlichen Kräfte begeben hat; der dumpfe
Gast ist jeder Nutzniesser dieser Wirtschaft; die Tische und
Stühle sind die wahrhaft brauchbaren Inhalte unseres Kulturbaues

und die Gläubiger die Heere der Arbeitnehmer, die für
ihren Einsatz Steine (Geld) statt Brot (Liebe) erhielten.

6. Die Erlösung
Fausts Tod bedeutet zunächst den Zusammenbruch des

durch Rationalisierung auf die Spitze getriebenen MateriaUsmus,

jener unheüvoUen Organisation, die die Technik, die
Wissenschaft, die Kunst, die den Menschen mit allen semen Gaben
und seinem herrlichen inneren Reichtum in ihren Bann zieht,
ihn innerlich aushöhlt und nur noch zum Schatten seines
ursprünglichen Wesens macht.

Man wird wohl aber die symboUsche Bedeutung des
leiblichen Todes Fausts noch weiter fassen müssen: Er steUt das
Vergehen all dessen dar, was wir Menschen aus eigenem WUlen

und aus eigener Kraft durchzwängen, was wir ohne Christus

tun, das Ende ferner auch des stolzen Baues der Kultur
mit ihren Künsten, Wissenschaften und Lebensformen, Un
Besondern das Ende der Technik in dem Sinne, wie wir sie
gemeinhin verstehen. Angesichts dieses Endes alles Vergänglichen

steUt sich uns die Frage nach dem, was in diesem Erdendasein

in Wahrheit dauerhaft ist. Hierauf mag das Wort
Christi an seine Jünger eine Antwort sein: «Ich bin der Weinstock,

ihr seid die Schosse. Wer in mir bleibt und ich in ihm.
der trägt viel Frucht; denn ohne mich könnt ihr nichts tun;»
(Joh. 15,5) oder das andere Wort: «Ich bin die Auferstehung
und das Leben. Wer an mich glaubt, wird leben, auch wenn er
stirbt» (Joh. 11,25).

Es kommt also auf die gläubige Verbindung mit Gott
durch Christus an. Wo sie tatsächlich vorhanden ist,
ist der leibliche Tod nicht das Ende, sondern der Durchgang
zu neuen Lebensräumen, zur voUen, absoluten, wahren
WirkUchkeit, zur eigentlichen Heimat, zu Gott selbst.

Goethe schuf mit Faust eine Gestalt, die in ihrem Erdenleben

den Rahmen nach aUen Richtungen gesprengt hat, der
durch die landläufigen Auffassungen über das, was als recht,
gut, moralisch, sittsam, edelmütig usw. gilt, gebüdet wird.
Faust nahm es auf sich, anders zu sein, als andere; er blieb
im Grunde seinem inneren Wesen treu, auch wenn dieses Wesen

ihn zu Wanderungen trieb, die kein Zeitgenosse begriff,
und in ihm Erkenntnisse reifen liess, die er niemandem mitteilen

konnte. Er unterzog sich den Prüfungen, die Gott ihm
auferlegte, und ging unentwegt durch sie hindurch. Er hatte den
Mut, das Leben als ganzer Mensch mit dem vollen Einsatz
seiner starken Persönlichkeit zu leben und Niederlage um
Niederlage nicht nur zu wagen, sondern auch zu ertragen.



748 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 67. Jg. Nr. 53

Faust erfährt nach seinem Tod die Erlösung durch die
Liebe Gottes. Dass Goethe Faustena Seele diese Gnade
widerfahren lässt, die unseegr kirchlichen Auflassung so gapsi
widerspricht, bedarf einer Erklärung. Die Engel, die Faustens
Unsterbliches in den Himmel emportragen, geben sie, indem sie

verkünden: «Gerettet ist das edle Glied
Der Geisterwelt vom Bösen:
Wer immer strebend sich bemüht,
Den können wir erlösen.
Und hat an ihm die Liebe gar
Von oben teilgenommen,
Begegnet ihm die selige Schar
Mit herzlichem WiUkommen.»

Hier erweist es sich nun, dass der Sieg Mephistos im
Kampf dieser Welt, im Besondern der Siegeslauf der materialistischen

Kräfte, nur ein Seheinsieg war, dass in Faust hinter
semen diesseitigen Zielsetzungen dauerhafte Kräfte aus der
göttlichen Sphäre wirksam waren, Kräfte, die sich im ehrlichen,
beharrlichen Bemühen äusserten, den Weg zu Gott durch alle
Stufen des Lebens, allen Hindernissen zum Trotz, mit ganzem
Herzen zu suchen und tapfer zu gehen. Diese Kräfte sind
gewissermassen die in uns Menschen wirkenden Reaktionen auf
die Liebeskraft Gottes, die sich uns in Christus offenbart und
die Goethe bei der Grablegungsszene durch Engel personifiziert

hat.
Auf dem Wege zu Gott erfährt die erlöste Menschenseele

vorerst die Reinwaschung von allen Erdgebundenheiten und
erlebt dann ein stufenweises Emporwachsen zum Dienst in der
Herrlichkeit des Himmels. Hierbei wird offenbar, welche
Inhalte und Entwicklungen in unserem Erdenleben in Wahrheit
Wesen, Bestand, Wert haben; wozu die uns in dieser Welt meist
noch unverständlichen leidvollen Prüfungen und schmerzlichen
Läuterungsvorgänge letztlich dienen. Hierauf verweisen die
seligen Knaben: „ », „ § 1

b «Er *) überwächst uns schon
an mächtigen Gliedern;
Wird treuer Pflege Lohn
Reichlich erwidern.
Wir wurden früh entfernt
Von Lebechören;
Doch dieser hat gelernt,
Er wird uns lehren.»

*) Faustens Unsterbliches

Faust tritt zur grossen Schar der besonders schwer
Geprüften hinzu, die dank dem in ihrem Erdenleben erworbenen
inneren Reichtum zum Dienst am höchsten Ort berufen sind.
Das Unbeschreibliche im himmlischen Raum, das Goethe in der
letzten Szene der Tragödie dramatisch gestaltete, ist im Grund
nichts anderes als was Johannes geschaut und im Buch der
Offenbarung uns überliefert hat. Daraus sei hier die Stelle im
7. Kapitel (Verse 9, 13, 14) angeführt:

Darnach schaute ich auf, und siehe da, eine grosse Menge,
die niemand zählen konnte, aus aUen Nationen und Stämmen
und Völkern und Sprachen, die vor dem Thron Und vor dem
Lamm stand, angetan mit weissen Kleidern, und Palmen in
ihren Händen. Und sie riefen mit lauter Stimme: Heil unserem
Gott, der auf dem Throne sitzt, und dem Lamm!... Diese
sind's (die mit weissen Kleidern angetan sind), die gekommen
sind aus grosser Trübsal und haben ihre Kleider gewaschen
und sie weiss gemacht im Blut des Lammes. Deshalb sind sie
vor dem Throne Gottes und dienen ihm Tag und Nacht in
seinem Tempel...

Mit der Erlösung durch die Liebe Gottes, die Faust nach
seinem Tod erfährt, hat Goethe uns, die wir in technischen
Berufen tätig sind, ein Vermächtnis hinterlassen, das uns
tröstet und unserer beruflichen Tätigkeit einen tieferen Sinn
gibt: Wir sahen, wie Faust die technische Revolution mit
ihrem Materialismus durchlebte, ja als ihr eigentlicher Exponent

erschien. Durch den Stoff, den wir Techniker bearbeiten,
durch den Zweck, den wir damit zu erfüUen trachten, und vor
aUem durch unsere Eingliederung in den umfassenden Organismus

der Wirtschaft sind wir vieUeicht mehr als andere Berufstätige

mit dem Materiellen verbunden und haben uns mit den
Problemen, die sich da steUen, intensiver auseinanderzusetzen.
Goethe zeigte uns mit seiner Dichtung, dass auch das ein Weg
seüi kann, der zu Gott führt, wenn er aus ehrlicher
Ueberzeugung, ohne Menschenfurcht und mit dem Einsatz der ganzen

Persönlichkeit beschritten wird. Unsere technische Arbeit,
die uns mit der Natur verbindet, zur Sachlichkeit und Beharrlichkeit

erzieht; die uns lehrt, technische Probleme zu lösen,

menschliche Schwierigkeiten zu überwinden, in Not und
m>Kìngsal unbeirrbar den als richtig erkannten Weg zu gehen

und alle Zaghaften mitzureissen; die uns anleitet, zwischen
Gegensätzen der Charaktere zu vermitteln, Klassenunterschiede

auszugleichen, zu tragen, zu helfen, zu dienen — diese
Arbeit ist in hervorragendem Masse geeignet, uns fähig zu
machen, die grossen kulturellen Aufgaben unseres Jahrhunderts

in ihrer vollen Tiefe zu erkennen, wesentliche Beiträge
zu ihrer Lösung zu leisten und so die geistige Herrschaft über
die Dinge wieder zu erlangen, die der Menschheit von heute so
sehr abhanden gekommen ist.

7. Unser Auftrag
Den äusseren Anlass zu unserer Betrachtung bot der

Uebertritt in die zweite Hälfte des zwanzigsten Jahrhunderts.
Dieser Uebertritt fällt in eine mit hohen Spannungen geladene
Zeit: Fünf Jahre Waffenruhe, noch kein Friede, und schon
sind starke Kräfte am Rüsten auf einen dritten Weltkrieg.
Wir werden angesichts dieser Lage die Fragwürdigkeit des
technischen Fortschritts kaum übersehen können, den die erste
Jahrhunderthälfte gebracht hat, und uns auf Dauerhafteres
ernstlich besinnen müssen. Wir sind versucht, unsere Kräfte
auf die Vermeidung einer kriegerischen Auseinandersetzung zu
konzentrieren, deren drohende Gefahr uns ängstigt. Das wäre
erfolglose Symptombehandlung und überdies Vermessenheit.

Goethe hat uns mit seiner Dichtung alte Weisheit m
moderner Form übermittelt und damit unseren BUck für die
ewigen Wahrheiten, sowie für die symbolische Bedeutung der
diesseitigen Geschehnisse geschärft. Immer deutlicher geht
hervor, wie sehr Wissenschaft, Technik, Wirtschaft, Krieg ein
eng zusammenhängendes Kräftespiel büden. Es stellt
gewissermassen die Projektion eines gigantischen, Un göttlichen
Raum sich abspielenden Kampfes geistiger Mächte auf unserer

diesseitigen Lebensebene dar. Solange unser Blick nur auf
diese Ebene gerichtet ist, sind wir die Gespielten und können
den Kampf nur im äussern Ablauf der Geschehnisse, nicht in
seinem Wesen beeinflussen. Unsere Aufgabe ist es aber, in
den transzendenten Raum einzugreifen, mit der ganzen Tiefe
unserer Gotteserkenntnis und der ganzen Stärke unseres
Glaubens den erdgebundenen, dunkeln, selbstgerechten Mächten

in und um uns entgegenzutreten. Hierbei sind entscheidend
nicht die vielen Starken und Tonangebenden, sondern die
Wenigen, die wahrhaft glauben.

Das heisst konkret, dass wir den alle menschlichen
Lebensbezirke umfassenden Auftrag «Technik» mit letztem
Ernst als von Gott an uns persönlich gerichtet anerkennen,
dass wir uns mit den Aufgaben, die sich uns hieraus ergeben,
mutig und ohne RUcksicht auf die Interessen der eigenen Per-
¦son auseinandersetzen, sie in ehrlicher Selbstbesinnung unter
Beachtung der uns durch unser Wirkungsfeld, unsere Zeit und
unsere Kräfte gesetzten Grenzen immer wieder neu
durchdenken — wozu dieser Aufsatz anregen möge! —, sie in uns
zu sauber begründeten Meinungen und tragfähigen Ueber-
zeugungen ausreifen lassen, um dann am Ort, 'an den wir
gestellt sind, treu darnach zu handeln.

Dieses Handeln kann immer nur ein Dienen am
Mitmenschen sein, und zwar ein Dienen, nicht um ihn von dem
ihm zugeteUten Auftrag zu entlasten — wie das fälschUcher-
weise meist aufgefasst wird —, sondern um seine physischen
Kräfte und seine innere Festigkeit den Belastungen
anzupassen, die sich aus der ErfüUung seines Auftrages ergeben.
Dies aber ist praktisch gleichbedeutend mit dem andern
Dienst, dem Mitmenschen den Weg durch die Drangsale und
Wirrnisse dieser Welt hindurch zu Gott zu weisen. Nur in
solchem Dienen können sich die uns gegebenen Kräfte wahrer
Liebe ganz und sinnvoll auswirken, können wir zur Ganzheit
unserer Persönlichkeit hindurchdringen, kann wahrer Friede
in uns einkehren.

Wenn wir in diesem Geiste dienend und Liebe verbreitend
in unseren technischen Berufen stehen, gewinnt unsere Arbeit
in ihnen im tiefsten Sinne konstruktiven Wert. Dann müssen

wir uns nicht so sehr fürchten vor den Katastrophen, die sich
vorbereiten, sondern dürfen uns viel mehr von Herzen
darüber freuen, dass wir zu wahrhaft aufbauender Tätigkeit
in einer Zeit grösster geistiger Auseinandersetzungen berufen
sind, und aktiv mithelfen dürfen, dass sich unsere tägliche
Bitte erfülle: «Dein Reich komme!» A. Ostertag

Für den Textteil verantwortUche Redaktion:
Dipl. Bau-Ing. W. JEGHER, Dipl. Masch.-Ing. A. OSTERTAG
Zürich, Dianastrasse 5 (Postfach Zürich 89). Telephon (051) 28 45 07


	Ueber unser technisches Zeitalter im Licht von Goethes Faust - Silvestergedanken 1949

