Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung
Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 67 (1949)

Heft: 53

Artikel: Ueber unser technisches Zeitalter im Licht von Goethes Faust -
Silvestergedanken 1949

Autor: Ostertag, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-84181

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-84181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

31. Dezember 1949 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 741
67 jahrgang Nachdruck von Bild oder Text nur mit Zustimmung der Redaktion und nur mit genauer Quellenangabe gestattet Nr. 53
Ueber unser technisches Zeitalter im Licht von Goethes Faust — Silvestergedanken 1949

Bald wird die erste Hilfte dieses Jahrhunderts der
Technik der Vergangenheit angehoren, und da diirften Riick-
blick und Einkehr angezeigt sein. Die gewaltigen Leistungen
auf den verschiedenen Fachgebieten der Baukunst und der
Ingenieurtdtigkeit sollen im kommenden Jahrgang unseres
Fachorganes in einzelnen Arbeiten gewiirdigt werden, so dass
wir uns hier einer Betrachtung mehr allgemein menschlicher
Art zuwenden konnen.

Die letzten 50 Jahre sind ebenso sehr gekennzeichnet
durch eine unerhérte Beschleunigung der Entwicklungen auf
technischem, wirtschaftlichem und sozialem Gebiet, als auch
durch die Tatsache zweier Weltkriege. Sie umfassen eine
kurze Zeit der sichtbaren Auswirkungen einer besonderen, der
Natur und ihrer Nutzung aufgeschlossenen geistigen Haltung,
der eine ldngere Periode der innern Vorbereitung voraus-
ging. Am Anfang dieser Vorbereitungszeit lebte inmitten der
europidischen Kulturgemeinschaft, diese massgebend befruch-
tend, Johann Wolfgang Goethe, dessen 200sten Ge-
burtstag die ganze Kulturwelt im vergangenen Sommer feierte.
Goethe hat die Entwicklungen bis in unsere Tage hinein mit
prophetischem Blick geschaut und mit der ihm eigenen Dar-
stellungskraft verkiindet. Er hat uns Ingenieuren und Archi-
tekten ganz besonders Wichtiges zu sagen, weshalb wir ver-
suchen, unsere Tétigkeit in Technik und Wirtschaft im Lichte
zu betrachten, das von diesem aussergewdhnlichen Manne
ausstrahlt.

Anlédsslich der von der ETH im vergangenen Sommer
durchgefiihrten Goethe-Gedenkstunde haben Prof. Dr. Fritz
Ernst iiber Goethes Dichtung und Prof. Dr. Paul Niggli
ilber Goethe und die Naturforschung gesprochen!). Damit
wurde von berufenen Kennern das Wesentliche jener Téatig-
keitsgebiete zur Darstellung gebracht, die in den Schriften
des Meisters am stérksten hervortreten. Eine kleine Ergédnzung
hierzu findet sich in Nr. 35 des laufenden Jahrgangs, in der
Ing. Hans Straub vor allem Goethes Wirken als Architekt
Bau- und Bergwerkingenieur schildert. Ausserdem sind vor
allem im deutschen Sprachgebiet von verschiedenen Fach-
leuten wertvolle Beitrdge zu unserem Thema erschienen, und
es scheint fast vermessen, wenn ich nachstehend versuche,
einige mehr persénliche Gedanken zu skizzieren. Ich halte
mich dabei in einigen wesentlichen Punkten an die vortreff-
liche Studie, die Franz Carl Endres unter dem Titel:
Symbolik von Goethes Faust (Ziirich 1932, Verlag Rascher
& Cie. A.-G.) veroffentlicht hat. Meine Skizze hat nur den
einen Zweck, zum Nachdenken iiber Sinn und Unsinn unserer
Tatigkeit in technischen und wirtschaftlichen Berufen anzu-
regen und die Sehnsucht nach dem wahren Brot des Lebens
zu wecken.

1. Zu Goethes und unserer Wesensart

Je ldnger wir uns mit Goethe befassen, desto stédrker
geht uns die herrliche Lebendigkeit auf, mit der er in und
aus der Ganzheit lebte. Er war nicht in erster Linie
Dichter oder Naturwissenschafter oder Kiinstler oder Archi-
tekt oder Ingenieur; er war in erster Linie ein ganzer
Mensch. Damit steht er im Gegensatz zu dem, was wir
sind: Wir sind in erster Linie Spezialisten und daneben sind
wir noch Biirger, Soldaten, Sportsleute, Familienviater und
erst zuletzt Menschen. Kein Wunder, dass wir nicht nur kaum
Zeit, sondern auch grosse Miihe haben, die Ganzheit als realen
Lebensraum zu erkennen, in der ein ganzer Mensch wie Goethe
lebte.

Von dieser Ganzheit sprach Prof. Dr. G. Eichelberg
im Festvortrag «Bestand der Technik», den er an der VDI-
Tagung in Miinchen im September 1948 gehalten hatte?) und
bringt sie in engsten Zusammenhang mit der technischen
Gestaltungskraft des Menschen als Gabe und Auftrag Gottes.

Im letzten Grunde ist die Ganzheit das, was in der Bibel
«das Reich» genannt wird, von dem der Herr sagt: «Sorget
euch nicht um euer Leben, was ihr essen oder was ihr trinken

1) Die beiden Vortrdge sind mit einer Begriissungsansprache von
Rektor Prof. Dr. Fritz Stiissi als Heft Nr. 72 der Kultur- und
Staatswissenschaftlichen Schriften der ETH im Polygraphischen Ver-
lag AG., Ziirich, erschienen. Preis Fr. 2.80.

2) Veroffentlicht in «Z. VDI», Band 90, Nr. 10, Okt. 1948.

DK 62.830 (Faust)
sollt, noch um euern Leib, was ihr anziehen sollt! Ist nicht
das Leben mehr als die Speise und der Leib mehr als die
Kleidung ? ... Euer himmlischer Vater weiss ja, dass ihr all
dieser Dinge bediirft. Suchet vielmehr zuerst sein Reich
und seine Gerechtigkeit; dann werden euch alle diese
Dinge hinzugefiigt werden» (Matth. 6, 25 bis 34). Den Phari-
sdern antwortete Christus auf die Frage, wann das Reich
Gottes komme: «Das Reich Gottes kommt nicht so, dass man
es beobachten konnte. Man wird auch nicht sagen: Siehe,
hier! oder: dort! Denn siehe, das Reich Gottes ist in eurer
Mitte» (Lukas 17; 20 bis 21). Dieses Reich ist der auferstan-
dene Christus, der in der Mitte der nach Gott suchenden
Menschen steht, der uns die Liebe Gottes in diese Welt ge-
bracht und vorgelebt und uns von der zwangsweisen Beein-
flussung durch die Méichte der Finsternis erlost hat. Wir
werden spéter sehen, wie das Suchen nach Gott und die
Erlosung durch die Liebe Gottes im Zentrum von Goethes
Schaffen steht und im besondern auch Anfang und Ende der
Faustdichtung bildet.

Aus der lebensvollen Verbundenheit mit der Ganzheit der
Schopfung ergab sich bei Goethe eine geistige Grundhaltung,
die wir etwa durch folgende dreifache Blickrichtung um-
schreiben konnen:

a) Der Blick fir das Zusammengehorende, Wesentliche,
Konstruktive

Wir verwenden Mikroskope und Fernrohre, um das Ein-
zelne zu sehen, zu analysieren und seine Anatomie zu erfor-
schen. Das Welthild des modernen Menschen geht vom
Einzelnen aus und vermag nur selten iiber eine mehr oder
weniger geordnete Summation von Einzelheiten hinaus zu
dringen. Goethe sah das Einzelne als Glied eines Ganzen und
in seiner Verbindung mit den iibrigen verwandten Gliedern.
Er sah die innere Struktur, gewissermassen die Uridee der
Dinge. Aus diesen Urideen entwickelten sich in ihm die tieferen
Zusammenhinge, die konstruktiven Gedanken seines Welt-
bildes. Dieses Welthild ist bei ihm aber nicht etwas starr Fest-
stehendes, «wissenschaftlich Gesichertes», wie das bei uns so
h&dufig der Fall ist, sondern steht in steter Umbildung und
Neugestaltung und ist dadurch der lebendige Ausdruck des
unausgesetzt Wandelbaren in der Natur selbst.

Unser Schauen und Forschen ist weitgehend beeinflusst
durch die Abhéingigkeit von materiellen Zielsetzungen, vom
Blick auf das Niitzliche, Zweckméssige, Wirtschaftliche. Uns
beherrscht vielmehr das Erfolgsstreben als das Streben nach
Erkenntnis der Wahrheit. Die herrliche Freude am Erkennen
und Erleben degeneriert zu einem knechtischen Interesse am
Gewinn. Dieser Abwertungsprozess wiitet wie eine Epidemie
schon an unseren Schulen: Das Notensystem, mit dem im
wesentlichen nur formales Wissen und &usserlich angelernte
Fertigkeiten «honoriert» werden, verfithrt den Schiiler zur
Konzentration seines ganzen Sinnens und Trachtens auf die
Note, also auf den sichtbaren und messbaren Erfolg, genau
wie beim Akkordarbeiter nicht die gute Arbeit, sondern das
Geld, das er mit ihr verdient, im Brennpunkt seines Interesses
steht. Diese Fehlleitung wirkt sich in allen Bezirken mensch-
licher Betdtigung verhédngnisvoll aus: wir alle stehen im Banne
des Strebens nach irgend einem Erfolg; wir dienen dem «Fort-
schritt», nicht mehr dem Menschen.

Aus den Schriften Goethes spilirt man den in praktischen
Berufen erfahrenen Fachmann. Was der Dichter kiinstlerisch
gestaltete, hat er nicht nur in seiner Phantasie gedacht, oder
aus der Literatur vieler Zeiten und mancher Kulturen heraus
gearbeitet, sondern es sind am eigenen Leib erfahrene, von
der Hand her erlebte und mit der Ganzheit der geistigen Schau
in Verbindung gebrachte Lebensinhalte; daher die frische Un-
mittelbarkeit, die grosse Wirklichkeitsnéhe, die {iberzeugende
Sachlichkeit seiner Darstellungen, die uns Ingenieuren und
Architekten besonders zusagt.

b) Der Blick vorwdrts, fiirs Werdende, Kommende

Goethe erlebte mit stdrkster innerer Anteilnahme die
franzodsische Revolution, die Herrschaft Napoleons I. sowie die
tiefgreifende Umgestaltung der politischen Struktur Europas.




742 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

67. Jg. Nr. 53

Er empfand diese Geschehnisse nicht als Katastrophen, son-
dern als Entwicklungskrisen. Wie es im Leben jedes Menschen
Durchbriiche aus engeren, vertrauten und behiiteten Lebens-
rdumen zu neuen, weiteren, freieren Daseinsformen gibt und
es dabei von entscheidender Bedeutung ist, dass diese Durch-
gangsprozesse ganz zu Ende gefithrt werden und keine infan-
tilen Bindungen bestehen bleiben, so ist es auch im Leben der
Volker und Kulturgemeinschaften 3). Geistige Krisen und Um-
wiélzungen sind hier wie beim einzelnen Menschen notwen-
dige Entwicklungsphasen, auch wenn sie fiir die Betroffenen
noch so viel Not und Leid und Hérte mit sich bringen. Das
aber suchen die leidensscheuen Menschen wie verwohnte Kin-
der mit allen Mitteln immer wieder zu umgehen, und dabei
ist die Gefahr besonders gross, dass die Krisen durch dussere
Massnahmen abgestoppt werden, auf halbem Wege stehen
bleiben und dann wie infantile Bindungen das fernere Leben
der Volker vergiften.

Goethe hat den Durchbruch in sich geistig durchgekdmpft,
der aus der Zeit der Renaissance und der Aufklirung in unsere
technische Zeit hiniiberfiithrte. Er erkannte zutreffend, was die
Dampfmaschine nicht nur technisch, sondern vor allem auch
kulturell, wirtschaftlich, soziologisch und politisch bedeutete;
er sah die Bereicherung des geistigen Lebens durch die neuen
technischen Hilfsmittel, die Verbesserung der allgemeinen
Lebensbedingungen, vor allem fiir die unteren Schichten, die
sich daraus ergebende Bevolkerungsvermehrung und die He-
bung des sozialen Wohlstandes; er sah das Ueberhandnehmen
der wirtschaftlichen Kréfte iiber die traditionellen Gewalten
der Filirstenhduser und der Aristokratien, er sah, wie sich
Handel, Verkehr, Finanz und Politik der Technik bemé#chtigen
und sich in dieser Verbindung zur massgebenden Grossmacht
erheben werden; er sah, wie sich der Mensch unter dem Druck
der Rationalisierung der Produktion und im Banne des
fortschreitenden Materialismus einerseits zum Spezialisten
umwandelt, anderseits innerlich verarmt und vermasst. Goethe
hatte eine grosse Angst vor den Folgen dieser Entwicklung,
die zwangsldufig zur Diktatur des Materiellen iiber das Gei-
stige und damit zum Chaos fithren musste. Dennoch bejahte er
die Technik. Thre auf Naturbeobachtung beruhenden Ideen und
das Schopferische in ihrem Schaffen, das seiner Wesensart so
eng verwandt ist, empfand er als Ausdruck urtiimlicher Ge-
staltungskrifte, die uns Menschen gegeben sind, damit wir uns
ehrlich und mutig mit ihnen auseinandersetzen, durch alle
Spannungen und Ké&mpfe, die sich hieraus ergeben, hindurch-
dringen und so zur geistigen Herrschaft iiber diese Urkrifte
gelangen. G. Eichelberg erwédhnte in seinem Vortrag die Stelle
im «Wilhelm Meister», da Goethe schreibt: «Das iiberhand-
nehmende Maschinenwesen quilt und dngstigt mich; es wilzt
sich heran wie Gewitter, langsam, langsam; aber es hat seine
Richtung genommen, es wird kommen und treffen...» Hier
steht Goethe noch in der Auseinandersetzung mit der modernen
Technik. Wir werden spéter sehen, wie er im Faust II zur Be-
jahung der Technik hindurchgedrungen ist.

c¢) Der Blick fiir das Uebersinnliche,

man koénnte auch sagen: der Blick aus der Ebene der diessei-
tigen Gegebenheiten in den Raum der transzendenten Wirklich-
keiten hinein.

Unser Geschlecht kennt und schéitzt vor allem das Mess-
bare, Berechenbare, verstandesméssig Fassbare. Auf diesem
Boden fiihlt es sich sicher und heimisch. Was iiber die hier
massgebenden materiellen Gegebenheiten und Wertungen hin-
ausgeht, wird irgendwie als unwirklich, {ibersteigert, minder-
wertig beurteilt. Man spricht von ihm eher abschétzig als von
Idealismen, Schwirmereien, Sentimentalititen, denen man
sich nur gelegentlich und immer nur ausserhalb der Arbeitszeit
zur Erholung und Erbauung fiir wenige Stunden hingibt.

Uns nur rationalistisch Denkenden gilt der Ausspruch
Mephistos:

«Daran erkenn’ ich den gelehrten Herrn!

Was ihr nicht tastet, steht euch meilenfern,

Was ihr nicht fasst, das fehlt euch ganz und gar,
Was ihr nicht rechnet, glaubt ihr, sei nicht wahr,
Was ihr nicht wigt, hat fiir euch kein Gewicht,
Was ihr nicht miinzt, das, meint ihr, gelte nicht.»

Zu den Dingen, die wir nicht fassen konnen und die uns
ganz und gar fehlen, gehéren die Inhalte des wahren christ-

3) Vgl. hiezu SBZ 1949, Nr. 49 «Der Mensch als Glied der Gesell-
schaft».

lichen Glaubens. All das, was der Befriedigung unseres reli-
giosen Bediirfnisses dienen soll, spalten wir von den iibri-
gen Lebensbezirken ab, als wie wenn es eine Welt fiir sich
wire. Infolgedessen bleibt unser religioses Empfinden und
Denken meist an konventionelle Formen gebunden und mit
infantilen Vorstellungen belastet. Nur wenige erleben die
transzendenten Wahrheiten als Wirklichkeiten; nur wenige
versuchen eine ernsthafte Auseinandersetzung der Probleme
ihres Berufs-, Gesellschafts- und Familienlebens mit den In-
halten ihres Glaubens, und nur ganz selten kommt es zu einem
aus der vollen Tiefe der Seele emporquellenden Glaubensbe-
kenntnis.

Goethe hielt durch alle Stiirme seines langen, bewegten
Lebens an der unmittelbaren Verbundenheit mit seiner gottli-
chen Heimat fest. Diese Verbundenheit stand, wie alle geistigen
Beziehungen bei ihm, in einem etappenweisen Entwickeln und
Umgestalten und konnte daher auch nicht in den engen Rah-
men hineinpassen, an dem die christlichen Kirchen seiner Zeit
festhielten. Sein Glaube war nicht ein Zustand, sondern ein
Vorgang, nichts Abgeschlossenes, sondern ein sich fortwé&h-
rend neu Gestaltendes, ein unaufhorliches Aufnehmen, Ver-
binden und Emporwachsen zu immer weiterer Erkenntnis Got-
tes und damit zu immer grosserer Freiheit und Herrlichkeit
des geistigen Lebens.

Im Lichte dieses geistigen Lebens gewinnen die Gescheh-
nisse innerhalb unserer diesseitigen Lebensebene zusehends
mehr an symbolischem Wert: Was da vor sich geht, sind nicht
zwangsldufig abrollende Kausalketten, auch nicht mehr oder
weniger bewusste Willensakte starker Personlichkeiten. Das
alles hat vielmehr eine letzte Ursache und einen tieferen Sinn
im Uebersinnlichen, bei Gott, und es ist das tiefste Verlangen
des wahrhaft Gldubigen, dass ihm diese Ursache und dieser
Sinn immer wieder aufgehen; denn dadurch erlebt er konkret
die Gegenwart, die Liebe, die Schopfungskraft Gottes (bei
Goethe symbolisiert durch «das Ewig-Weibliche»). Hierzu
schreibt Paulus im Anschluss an seine herrliche Definition der
Kraft der Liebe (1.Kor.13): «Denn wir sehen jetzt (auf die-
ser Erde) nur wie mittels eines Spiegels in rdtselhafter Ge-
stalt, dann aber von Angesicht zu Angesicht. Jetzt ist mein
Erkennen Stiickwerk, dann aber werde ich vollig erkennen,
wie ich auch vollig erkannt worden bin.» Im wesentlichen
dasselbe driicken die beriihmten Worte des Chorus mysticus
aus, die die Fausttragddie beschliessen und zugleich uns
ihren letzten Sinn wie auch den letzten Sinn unseres Erden-
lebens offenbaren:

«Alles Vergiéngliche
Ist nur ein Gleichnis;
Das Unzuldngliche,
Hier wird’s Erreichnis;
Das Unbeschreibliche,
Hier ist es getan;

Das Ewig-Weibliche
Zieht uns hinan.»

2. Gleichnis und Wirklichkeit

Goethe hat im zweiten Teil des Faust, vor allem im vierten
und flinften Akt, die symbolische Bedeutung dramatisch ge-
staltet, die er dem heraufsteigenden technischen Zeitalter bei-
mass. Der Tragoddie sind ein Vorspiel auf dem Theater und
ein Prolog im Himmel vorangestellt. Dieses Theater ist das
Symbol der diesseitigen Welt, die wir fiir gewdhnlich als «die
Wirklichkeity ansehen, in der wir gleichzeitig Zuschauer,
Spielende und Gespielte sind; es ist der Ort, wo sehr viel lduft,
wo man schaut und handelt und geniesst, wo die Menschen
in den Kraftfeldern widerstreitender Gewalten umhergejagt,
von ihrem Wesensgrund weggefithrt und ihrem geistigen Tod
entgegengetrieben werden, wenn sie sich nicht ins Wirkungs-
feld einer anderen Kraft, die aus einer andern Sphére her-
kommt, in Demut hineinstellen.

Im Ursprung dieser andern Kraft spielt der Prolog. Er
ist fiir die Einsichtigen geschrieben, denen der Blick fiirs
Uebersinnliche aufgegangen ist, die in der dramatischen Hand-
lung, wie sie auf dem Welttheater ablduft, die symbolische Dar-
stellung des Waltens ausserweltlicher Méchte erkennen kon-
nen. Er umschreibt den Blickpunkt, von dem aus der tiefere
Sinn der Handlung auf der Biihne dieser Welt erfassbar wird.
Der Himmel ist die eigentliche, die wahre Wirklichkeit.

Goethe entnahm die Grundidee zu dieser Auseinander-
setzung zwischen Gott und dem Teufel dem Ruch Hiob, wo

SHGEREnER




31. Dezember 1949

SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

743

Aehnliches geschildert wird. Dort wird klar, dass die Heim-
suchungen und Drangsale der Gldubigen (dargestellt durch die
Gestalt Hiobs) nicht Strafen fiir einen siindhaften Wandel
sind, wie Hiobs Freunde und mit ihnen wir weltlich gerichtete
Menschen in falscher Auslegung von Gottes Gerechtigkeit
meinen — und uns damit die «Unzweckméssigkeit» des Glaubens
an Gott beweisen wollen —, sondern Priifungen darstellen, die
Gott verfiigt, um durch sie mitten in den Wirrnissen dieser
siindhaften Welt die wunderbare Stdrke des Glaubens eines
wahrhaft gottesfiirchtigen Menschen und damit seine (Gottes)
Herrlichkeit offenbar zu machen. Weil Hiob die Kraft gegeben
wurde, bis zum Ende durchzuhalten, erlebte er in seinem Erden-
dasein die Erlosung und kam zu hohem innerem Reichtum.
Es lag Goethe viel daran zu zeigen, dass der Weg Fausts

— das heisst des um die Erfiillung seines hoheren Auftrags
ehrlich ringenden Menschen — durch die Ebenen und Schluch-
ten dieser Welt und seine unerhorte Aktivitdt im Materiellen
wie im Geistig-Seelischen im Grunde ein Suchen nach Gott
ist: Der Herr antwortet Mephisto auf dessen Glossen iiber
Fausts Streben:

«Wenn er mir jetzt auch nur verworren dient,

So werd ich ihn bald in die Klarheit fithren...»

Weiter, in Uebereinstimmung mit Hiob, Kap. 2:

«So lang er auf der Erde lebt,

So lange sei dir’s nicht verboten,

Es irrt der Mensch, so lang er strebt...

Nun gut, es sei dir iiberlassen!

Zieh diesen Geist von seinem Urquell ab,

Und fihr ihn, kannst du ihn erfassen,

Auf deinem Wege mit herab,

Und steh beschdmt, wenn du bekennen musst:

Ein guter Mensch in seinem dunklen Drange,

Ist sich des rechten Weges wohl bewusst.»

Die Personen, die Goethe im ersten Teil auftreten lidsst,
sind dramatische Darstellungen von Komponenten des geisti-
gen Wesens der Menschen; ausserdem auch von Gefiihlen,
Stimmungen, Erkenntnissen und Gedanken. Im besondern
ist Mephisto die Verkodrperung des erdgebundenen Teils von
Fausts Wesen, das im Widerstreit steht mit dem Gott zuge-
wendeten Teil. Dieser Teil tritt besonders deutlich hervor,
wo Faust allein ist, so zum Beispiel in der Szene im ersten
Teil «Wald und Hohle», wo Faust in stiller Einkehr ehrfiirchtig
betet:

«Erhabener Geist, du gabst mir, gabst mir alles,
Worum ich dich bat. ..

Dann fiihrst du mich zur sichern Hohle, zeigst
Mich dann mir selbst, und meiner eigenen Brust
Geheime tiefe Wunder o6ffnen sich...»

Die meisten Menschen kennen die in ihrer Brust vor
sich gehende Auseinandersetzung zwischen den Méichten des
Lichts und denen der Finsternis nicht (Wagner) oder erleben
sie nicht bewusst: Gott und Teufel, Himmel und Holle sind
flir sie wenig verstédndliche, ins Phantastische gesteigerte
Bilder; keine Wirklichkeiten. Faust kdmpft diesen Kampf mit
vollem Bewusstsein und mit grosster Heftigkeit durch alle
Lebensphasen und in allen Lebensbezirken durch. Er setzt
sich dabei in Treue zu seinem innersten Wesen und riicksichts-
los gegeniiber den Interessen seiner Person iiber alle Schran-
ken der Gesetzlichkeit, der Tradition, der guten Sitten, des
Phariséismus hinweg, da ihm an der Auseinandersetzung mit
dem gottlichen Auftrag alles gelegen ist. Er nimmt alle De-
miitigungen, alles Versagen, die Vereinsamung infolge Nicht-
Verstandenwerdens, den Hohn und die Verachtung der Welt
auf sich. Indem er durchhilt, reinigt er die geistige Verfas-
sung der kulturtragenden Kreise vom toten Ballast in leeren
Formen erstarrter Bildungsinhalte und auf #Husseren Schein
bedachter Frommelei.

Im zweiten Teil der Tragddie erweitert sich die symbo-
lische Bedeutung der auftretenden Personen: sie tritt iiber die
personliche Sphére hinaus und umfasst Kollektivitdten in Wirt-
schaft und Politik, geistige Strémungen ganzer Kulturepochen,
kosmische Méchte. Das alles sind wiederum sehr reale Kriifte,
in deren Wirkungsbereich wir alle stehen und mit denen wir
uns wie Faust mit klarem Bewusstsein auseinandersetzen
miissen, weil wir sonst, wie die Massen der Nicht-Einsichtigen,
in ihren Bann geraten, von Mephisto erfasst und von unserem
«Urquell abgezogen» werden.

Mephisto wird zum Symbol des rein verstandesmiissigen

Zweckdenkens, der Spaltung, der Bindung ans Materielle;
dabei bleibt er eine kosmische Macht. Faust verkorpert den
Geist des modernen Menschen, der sich aus den Bindungen
der Antike und des ausgehenden Mittelalters 16st, der es wagt,
statt der Biicher der massgebenden Autoritdten das Buch der
Natur selbst zu befragen und in ungeheurem Kampf der
Geister zu schopferischem Gestalten hindurchdringt. Im beson-
dern verkdrpert Faust die konstruktive Kraft des Ingenieurs.

Die Auseinandersetzung bleibt dabei nicht nur auf die
geistige Ebene beschridnkt, sondern erfasst das ganze Leben;
sie ist gleichsam ein fortwédhrendes Durchlaufen von Phasen
des Denkens, des Experimentierens und des Erkennens, wobei
dem Experimentieren, das heisst dem Sich-Hineinstellen in die
Realitdten des praktischen Lebens, zum Beispiel unseres
Berufslebens, mindestens die selbe Bedeutung zukommt, wie
den beiden andern Lebensfunktionen.

3. Der Berg der Versuchung und Entscheidung

Am Anfang des vierten Aktes treffen wir Faust auf
einem hohen Berg. Eine Fussnote verweist auf die Versuchung
Christi, Matth. 4. Dort lesen wir: <«Wiederum nimmt ihn
(Jesus) der Teufel mit auf einen sehr hohen Berg und zeigt
ihm alle Reiche der Welt und ihre Herrlichkeit und sagt zu
ihm: Das alles will ich dir geben, wenn du dich niederwirfst
und mich anbetest. Da sagte Jesus zu ihm: Hinweg, Satan!
Denn es steht geschrieben: ,Du sollst den Herrn, deinen Gott,
anbeten und ihm allein dienen.’ Da verldsst ihn der Teufel;
und siehe, Engel traten herzu und dienten ihm.»

Der Berggipfel ist das Symbol fiir den aussergewdhn-
lichen Ort, der Einblick in die verschiedenen Lebensbezirke der
Menschen und Ueberblick iiber die grossen Zusammenhidnge
zwischen diesen Bezirken gewidhrt. Auf dem Berg lehrte Jesus
seine Jiinger und das Volk, das ihm dorthin nachgefolgt war
(Matth. 5 bis 7); auf dem Berg erlebten seine Jiinger die Ver-
kldrung Jesu (Matth. 17, 1 bis 13); auf dem Berg zeigte einer
der sieben Engel dem Johannes «die heilige Stadt Jerusalem,
wie sie von Gott her aus dem Himmel herab kamp», dort sah
er also die uns verheissene Wiederkunft Christi in Herrlichkeit
(Off. 21, 10).

Wer auf dem Berg steht, erlebt die positive Kraft der
Liebe Gottes, mit der Gott den Menschen zu sich hinanzieht.
Zugleich erlebt er die negativen Krédfte der Finsternis, mit
denen der Satan den Menschen zu sich hinab zieht. Beide
Kréfte sind ausserweltlich, sind in der gottlichen Sphire
wirksam und daher mit innerweltlichen Mitteln nicht beein-
flussbar. In diesem Zusammenhang verweist Goethe auf die
Stelle im Epheserbrief, die lautet (Kap. 6, 11. 12): Ziehet die
ganze Waffenrlistung Gottes an, damit ihr den listigen An-
schldgen des Teufels standhalten konnt! Denn unser Ring-
kampf geht nicht wider Fleisch und Blut, sondern wider die
Gewallen, wider die Machte, wider die Beherrscher dieser Welt
der Finsternis, wider die Geisterwesender Bosheit
indenhimmlischenRegioneny»

Das Aussergewohnliche, das wir auf dem Berg sehen und
erleben, erfordert eine Entscheidung fiir oder gegen Gott,
eine Entscheidung, die endgiiltig und fiir das ganze fernere
Leben verbindlich ist. Wohl dem, der diesen aussergewdhn-
lichen Augenblick mit wachem Geist in seiner vollen Bedeu-
tung erkennt und die Kraft findet, mit ganzer Seele und aus
ganzem Herzen sich zu Gott zu bekennen!

Christus kam von Gott her. Sein vierzigtigiges Fasten
in der Wiiste, das seiner Versuchung voranging, diente der
inneren Vorbereitung auf die nachfolgende Erfiillung von
Gottes Auftrag. Die Frage des Versuchers an ihn ist von un-
gewohnter Klarheit und Prézision: Im Bewusstsein Christi ist
alles hell und kein Raum fiir diplomatische Kunstgriffe. Seine
Antwort ist die Antwort des Herrn: eindeutig, kompro-
missfrei, unwiderruflich. Sie ist so, dass der Arge ein fiir alle-
mal das Feld rdumt, wenn je der Herr ihm entgegentritt.

Faust kam von der Welt her. Er hatte ihre Reiche und
ihre Herrlichkeiten gesehen und durchlebt. Diese Reiche sind
nach der Handlung der Tragddie: die akademische Laufbahn
(Studierstube), die Burschenherrlichkeit (Auerbachs Keller),
die Erotik (Gretchentragtdie), die grosse Diplomatie mit
ihrem Spiel von Herrschen und Geniessen (Kaiserhof), das
kulturelle Leben mit seinen kiinstlerischen Gestaltungen,
Idealen und Weltanschauungen (Helenatragodie). Alle diese
Reiche sind filir Faust iiberwundene Lebenssphiiren; sie inter-
essieren ihn nicht mehr. Auch die Begierden, die aus seiner
triebhaften Natur in ihm emporsteigen: das Gewiihl der




744

SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

67. Jg. Nr. 53

Grosstadt, vornehme Boulevards mit verlockenden Ausstellun-
gen in den Schaufenstern, die monddne Welt, die prunkvollen
Gartenstiddte, das Herumstolzieren in Luxuswagen, eine herr-
liche Villa mit raffinierten Sinnengeniissen — iiber das alles
siegt sein besseres Ich und er lehnt es spottisch ab mit den
Worten: «Schlecht und modern!»

Faust ist erfiillt von einer konstruktiven Idee: Er will
dem Meeresstrand durch Einpoldern neues Kulturland abge-
winnen, auf dem «viele Millionen nicht sicher zwar, doch tétig
frei» wohnen konnen. Hiermit ist symbolisch das Weltreich der
Technik gemeint, jenes Reich, das sich griindet auf den gros-
sen wissenschaftlichen Entdeckungen, den epochemachenden
technischen Erfindungen und den wunderbaren hygienischen
und medizinischen Errungenschaften; das gekennzeichnet ist
durch die Maschine, durch leistungsfdhige, schnelle Verkehrs-
mittel, durch weitgehende Rationalisierung, durch be-
schleunigten Warenumsatz; das sich auszeichnet durch eine
unerhorte Bevolkerungsvermehrung, einen hohen allgemeinen
Lebensstandard und einen hohen Stand der allgemeinen Volks-
bildung.

Hinter der konstruktiven Idee, die Faust erfiillt, steht
ein hoherer Auftrag. G. Eichelberg driickte sich hierzu im
zitierten Vortrag wie folgt aus: «Was uns innerlich zwingt,
zum Faktum Technik zu stehen, ist, dass ihr Bau nicht Will-
kiir war, sondern echtes, geschichtliches Werden bedeutet . . .,
wir miissen die Technik als Frucht der abendlédndischen Ent-
wicklung erkennen und sie so als echten geschichtlichen und
damit kulturellen Auftrag anerkennen.»

Dieses Bekenntnis zur Technik als zu einem gottlichen
Auftrag ist es, was Goethe, seiner Zeit weit voraus schauend,
im letzten Teil des Faust zur Darstellung brachte. Faust muss
sich mit den Problemen auseinandersetzen, die die moderne
Technik stellt, und zwar mit den technischen, den wirtschaft-
lichen, den politischen und den allgemein menschlichen Pro-
blemen.

Der Auftrag «Technik» beschradnkt sich nicht nur auf den
Bau der Technik, sondern er gilt auch fiir dessen Beniitzung;
er ist nicht nur ein technisch-wirtschaftlicher, sondern ein
Auftrag, der die gesamte Kultur umfasst und umgestaltet, er
richtet sich daher nicht nur an die in technischen Berufen
Titigen, sondern an alle Menschen; er richtet sich insbeson-
dere an alle Gebildeten, nicht nur an uns Ingenieure und Archi-
tekten. Nicht umsonst wird Faust dargestellt sowohl als
Kenner aller klassischen Disziplinen, wie auch als fiihrender
Fachmann in allen modernen Wissenschaften und Kiinsten.

Allein die Welt verstand diesen Auftrag nicht; auch die
Gebildeten sahen nicht, was vor sich ging; noch weniger erkann-
ten sie darin fiir sich eine Aufgabe?). Vollends ablehnend ver-
hielt sich die Kirche (Verurteilung Galileis); sie wich bis in die
neueste Zeit hinein der Auseinandersetzung mit dem Faktum
Technik aus, trotz der in der Bibel oft wiederholten Mahnung
zur Wachsamkeit und zur Erkenntnis des tieferen Sinnes der
Geschehnisse dieser Welt. Sie konnte so dem neu heraufwach-
senden Stand der Techniker mit seinen aktiven und tiichtigen
Elementen keinen gangbaren Weg zu Gott weisen, sondern
wurde zusehends mehr ein Hort der Traditionsgebundenen und
Flauen. Diese ihre Mission verkennende Kirche lehnt Faust
spottisch ab. Aber zugleich iibersieht er, wie wir modernen
Menschen ebenfalls immer wieder {iibersehen, dass, wo ein
Auftrag vorliegt, ein Auftraggeber da ist, dem der Beauftragte
Rechenschaft schuldet; dass, wer am Bau der Technik mit-
arbeitet, wer sich ihrer Schopfungen bedient, technische Er-
zeugnisse konsumiert, hierfiir im Einzelnen wie im Grossen von
Gott zur Verantwortung aufgerufen ist. Denn er gab uns
alles zum Bau der Technik: Rohstoffe, Rohenergien, Er-
kenntnisse, konstruktive Ideen, Gestaltungskrifte, arbeitende
Hénde, Zeit.

Wenn die Menschen fritherer Jahrhunderte, unberithrt von
der technischen Revolution, an der Unzuldnglichkeit ihrer tech-
nischen Hilfsmittel die Grenzen ihrer materiellen Wirkungs-
moglichkeiten immer wieder neu erlebten und sich im Bewusst-
sein ihrer Ohnmacht demiitig und ehrfiirchtig vor Gott beug-
ten, so hat uns die moderne Technik, indem sie uns in raschem
Zug Erfolg auf Erfolg erleben liess, stolz und hochmiitig wer-
den lassen und in uns den Glauben gen#dhrt, dass wir aus
eigener Kraft nicht nur unsere materiellen Bediirfnisse, son-
dern auch unsere Sehnsucht nach Erkenntnis der Wahrheit
und den Hunger unserer Seele zu stillen vermdochten; wir
glaubten, dass wir der Gnade Gottes nicht mehr bediirfen.

4) Vgl. «Mensch und Technik» in SBZ 1948, Nr. 13, S. 173*.

Ohne Gott gibt es aber keine letzte Verantwortlichkeit, wendet
sich die Technik als ddmonische Macht gegen den Menschen,
wird alles Geschaffene zum Chaos.

Faust vernimmt auf dem Berg der Versuchung Gottes
Stimme und spiirt seine Liebe:

«— Té&uscht mich ein entziickend Bild,

Als jugenderstes, ldngstentbehrtes hochstes Gut?

Des tiefsten Herzens frithste Schétze quellen auf,

Aurorens Liebe leichten Schwungs bezeichnet’s mir . . »

Als moderner Mensch erkennt er aber in diesem Ruf nicht
das Bindende und Verpflichtende eines hoheren Auftrags,
sondern er hort nur eine ferne Stimme aus einer entriickten
Welt «klassischer» Kulturideale und frithen Kindheitsglaubens.
Indem er zum Gestalten aus eigener Kraft dridngt, muss er
wertvollste Inhalte seines inneren Wesens preisgeben und er-
lebt, indem er das tut, schmerzlich die Tragik des uns Tech-
nikern beschiedenen Schicksals:

«Wie Seelenschonheit steigert sich die holde Form,

Lost sich nicht auf, erhebt sich in den Aether hin,

Und zieht das Beste meines Innern mit sich fort.»

Alsogleich erscheint Mephisto, zerstort die Weihe dieses
hohen Ortes, indem er eine materialistische Weltentstehungs-
theorie entwickelt (womit Goethe die auf nur kausalem Denken
aus den Einzelheiten sich aufbauenden Naturwissenschaften,
so z. B. die «klassische Physik», geisselte!) und bedridngt
Faust, das von ihm geschaute neue Reich unverziiglich zu ver-
wirklichen: Der Geist des rationalistischen Materialismus be-
méchtigt sich des Forschers und Konstrukteurs. In Faust voll-
zieht sich, symbolisch fiir den modernen Menschen, jene ver-
hingnisvolle Wandlung, die aus ihm einen Mann der Tat, der
Macht und des materiellen Reichtums werden ldsst; ganz er-
fiillt vom neuen Zeitgeist ruft er aus:

«. . . dieser Erdenkreis

Gewidhrt noch Raum zu grossen Taten.
Erstaunenswiirdiges soll geraten,

Ich fiihle Kraft zu kithnem Fleiss...
Herrschaft gewinn ich, Eigentum!

Die Tat ist alles, nichts der Ruhm.»

Wie ganz anders war doch die Antwort Christi! Hier, bei
Faust, spricht der Geist des kithnen Baumeisters, des wage-
mutigen Unternehmers, des tlichtigen Geschéftsmannes —
eine uns sehr wohlbekannte Stimme! Was dieser Geist sich als
Ziel gesetzt hat, ist an sich keineswegs minderwertig; im
Gegenteil: Es sind alle jene gewaltigen Grosstaten der Indu-
strie, des Handels und des Verkehrs, an denen wir selber be-
rufsmissig mit Hingabe mitarbeiten und deren Nutzniesser wir
alle sind. Aber minderwertig ist das Motiv: Selbstgerechtigkeit
und Selbstverherrlichung.

Wir haben Miihe, einzusehen, dass im Unterschied zwi-
schen Ziel und Motiv das Entscheidende liegt: Als diesseitige
Menschen richten wir unser Sinnen und Trachten auf dies-
seitige Ziele; fiir uns zdhlt in erster Linie der Erfolg unseres
Zielstrebens. Vor Gott hingegen z#dhlt in erster Linie die innere
geistige Haltung, aus deren Auseinandersetzung mit den Ge-
gebenheiten dieser Welt die Motive hervorgehen. Bei ihm
kommt es nicht auf sichtbare Erfolge und vor allem nicht auf
Macht und Besitz, sondern darauf an, dass unser Verhalten
Friichte trage, d. h. dass es geeignet ist, andern den Weg zu
Gott zu weisen. Als Christen stehen wir in allen Lebensbezirken
immer wieder in der Spannung, die sich aus der Diskrepanz
der Begriffe Motiv und Ziel, geistige Haltung und &ussere
Aktivitédt, Frucht und Erfolg ergibt.

Faust als Repridsentant des modernen Technikers hat den
Auftrag Technik in seiner vollen Bedeutung nicht erkennen
wollen; er ist Gott aus der Schule gelaufen. Damit hat er seine
Entschlussfreiheit und seine Handlungsfreiheit preisgegeben.
Was sich nun ereignet, ist trotz allem &usseren Glanz des
imponierenden und immer hoéher emporstrebenden Turmes der
Technik im Grunde eine auf vorgezeichneter Bahn zwangs-
ldufig abrollende Folge von dédmonischen Einfliissen gehor-
chenden Handlungen, die den Menschen in stets stédrkere Ab-
héngigkeiten verstrickt und so recht eigentlich die Not unserer
Zeit begriindet.

4. Der Kampf dieser Welt

Mit der gewaltigen Entscheidungsschlacht im Biirgerkrieg
zwischen Kaiser und Gegenkaiser im vierten Akt bringt Goethe
zunichst die mit allen Machtmitteln durchgekédmpfte Ausein-
andersetzung zwischen den fortschrittlichen, zu neuen Lebens-
raumen durchstossenden Kriften und den beharrenden, Recht,




31. Dezember 1949

SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 745

Tradition und Sicherheit erhaltenden Méchten zur Darstellung
Diese Auseinandersetzung vollzieht sich iiberall, wo Leben ist,
im intimsten Kreis einer Familie, einer industriellen Arbeits-
gemeinschaft, eines wirtschaftlichen Unternehmens, einer Ver-
waltung, ja in der Brust des einzelnen Menschen, vor allem in
den periodischen Krisenphasen seiner Entwickiung (worauf im
bereits zitierten Aufsatz in Nr. 49 hingewiesen wurde). Sie
vollzieht sich aber auch zwischen den grossen wirtschaftlichen
und politischen Gewalten innerhalb der Volker und Volker-
gruppen, wie auch zwischen ihnen. Wir haben bereits oben
(unter 1b) darauf hingewiesen, dass diese Auseinandersetzun-
gen notwendige Entwicklungserscheinungen darstellen, die zu
Ende gefithrt werden miissen, und nicht um des lieben Frie-
dens willen abgestoppt werden diirfen.

Man kann diesen Kampf auf die selbe Linie stellen, auf
der der Kampf im Ptlanzen- und Tierreich steht, ihn somit
als eine natiirliche Ausscheidung der untiichtigen Elemente
durch die tiichtigen betrachten und in der hierdurch sich voll-
ziehenden Artverbesserung den Sinn der verschwenderischen
Fiille erkennen, mit der die Natur neues Leben hervorbringt.
Es diirfte wohl angezeigt sein, dieses Vorgehen der Natur
neben dem gekiinstelten Verhalten des Kulturmenschen nicht
vollig zu missachten, das alles Leben a tout prix und mit dem
grossten technischen Aufwand erhalten will — um es dann
seelisch, wenn nicht ganz zu erdriicken, so doch zu einem
kriippelhaften Zerrbild seines urspriinglichen Wesens werden
zu lassen.

Der Mensch ldsst sich aber nicht auf diese einfache Linie
der Natur ausrichten. Denn der Kampf, den er als geistiges
Wesen in seinem Erdenleben durchzukdmpfen hat, ist von viel
tieferer und wesentlich anderer Art. Er geht auf Auseinander-
setzungen im goéttlichen Raum zuriick. Wir sahen, wie Faust
auf dem Berg der Versuchung unter dem fesselnden Erleb-
nis der von ihm geschauten konstruktiven Idee seine Verbin-
dung mit der gottlichen Heimat preisgibt, worauf alsogleich
Mephisto erscheint und ihn zur unverziiglichen Verwirklichung
dringt. Dieses Abgleiten vom Leben und Wirken aus einer in
Gott verwurzelten Grundhaltung in eine auf diesseitige Ziele
gerichtete Tatengier ist das, was die Bibel im eigentlichen
Sinne als Siinde bezeichnet. Siinde ist nicht eine mehr oder
weniger «bose» Tat, wie wir gemeinhin meinen, sondern jede
innere Loslosung von Gott. Sie ist ein Krankheitszustand des
innern Menschen, denn sie zieht zwangsldufig die Machtergrei-
fung des Satans nach sich. Einen von Gott und vom Teufel un-
beeinflussten «neutralen» Zwischenbezirk, in dem der Mensch
anstidndig, in Frieden und Freiheit leben konnte, gibt es in
Wahrheit nicht.

Die Folge dieses Abgleitens ist nach der Schopfungs-
geschichte die Vertreibung aus dem Paradies: Uns Menschen
sind ein harter Existenzkampf, ein dornenvolles Schicksal,
Schmerz, Not, Leid, Entbehrung, Enttduschung zugeteilt?).
Gott verfiigt diese Schulung und Erziehung mit ihren Krisen
und Priifungen, damit wir fdhig und willens werden, seine
Gnade zu empfangen, die er uns in Christus anbietet. Es ist
nicht die Aufgabe der Technik, dem Menschen diesen Weg zu
erleichtern. Wohl aber ist es letztlich die Aufgabe aller Kultur,
dem Menschen das Riistzeug zu vermitteln, dass er diesen Weg
gehen will und gehen kann. Und da nun in der gegenwértigen
Zeit die stdrksten geistigen Kréafte sich in der Technik (im
weitesten Sinne des Wortes) auswirken und daher die Technik
zur massgebenden Kraft und Stiitze der Kultur geworden
ist, kann auch ihre Aufgabe im Grunde nur darin liegen, den
Menschen fiir die Auseinandersetzungen mit den Problemen
dieser Welt tiichtig und dadurch fiir den Empfang der Gnade
Gottes bereit zu machen. Es kommt also bei unserer tech-
nischen Berufsarbeit nicht in erster Linie darauf an, dass
durch sie wirtschaftliche Zielsetzungen erreicht werden, son-
dern darauf, dass wir mit unseren mit Formkraft begabten
Héinden mutig in die Schwierigkeiten der technischen Pro-
bleme hineingreifen und zugleich mit dem ganzen Reichtum
unserer filhlenden Herzen die Drangsale und Note der Mit-
menschen, denen wir da begegnen, tragen und iiberwinden
helfen, um durch solches unmittelbares Erleben innerlich ge-
lautert zu werden und zur Ganzheit der Personlichkeit durch-
zudringen.

Von dieser grundsétzlichen Aufgabe suchen uns die
Michte der Finsternis mit allen Mitteln abzuhalten. Sie ver-
wandeln unsere Sehnsucht nach der gottlichen Heimat in ein

5) Vgl. SBZ 1949, Nr. 49, Seite 689, speziell den Anfang des Ab-
schnittes 3.

Verlangen nach dem «imaginédreny Zwischenbezirk und drén-
gen uns unausgesetzt zum Versuch, ihn aus eigener Kraft auf-
zubauen. Versuche dieser Art sind: die Sicherstellung der
Giiterversorgung durch technische und wirtschaftliche Organi-
sationen, die Ueberwindung von Krankheiten, Schmerz, Not
und Leid durch hygienische Massnahmen, die Pflege des kul-
turellen Lebens durch Kirche, Volksschule und hohere Bil-
dungsstédtten, der Ausbau sozialer, gemeinniitziger und recht-
licher Institutionen, die Hebung der Berufsmoral, die Ver-
menschlichung der Produktion, das Organisieren der Wohl-
titigkeit (Rotes Kreuz), das Aufstellen und Verbreiten poli-
tischer, ethischer oder religioser Ideologien. Alle diese Dinge
sind an sich hochst erwiinscht, ja lebensnotwendig, und ihre
Verwirklichung rechtfertigt den Einsatz unserer besten Kréfte.
Ob sich aber unsere in dieser Richtung unternommenen An-
strengungen tatsédchlich zum Segen der Menschen auswirken
oder ob sie ihnen zum Fluch werden, liegt nicht in unserer,
sondern in Gottes Hand und ist an die Voraussetzung gebun-
den, dass wir in allen Lebensfragen, im Grossen wie im Kleinen,
Gott in erster Linie gehorchen.

Als weltlich gerichtete Menschen wollen wir mit Faust
diese grundlegende Wahrheit im praktischen Leben nicht be-
dingungslos anerkennen. Wir meinen, unsere gute Erziehung,
unsere humanistische Bildung, unsere hohe Berufsmoral,
unsere ethischen Grundsédtze, unsere ehrwiirdigen Traditionen
und unsere pharisdische Frommigkeit seien geniigend starke
Krifte, um den Versuchungen nach ichgebundenem, bdsem
Handeln zu widerstehen und ein Haus zu zimmern, da Recht
und Ehrlichkeit herrschen und alle Menschen in Frieden leben
kénnten (z. B. Volkerbund). Das ist der folgenschwerste Irr-
tum!

Wenn wir uns ehrlich priifen, sind wir erschiittert, fest-
stellen zu miissen, wie oft in uns in den entscheidenden Augen-
blicken, auch wenn keine &dussere Veranlassung vorliegt, ur-
spriinglichere Triebe aus der Tiefe unserer Menschennatur
hervorbrechen und uns zu Handlungen zwingen, die unseren
Grundsitzen widersprechen und die wir vor unserem Gewissen
nicht rechtfertigen konnen. Meistens planen und handeln wir
aber aus gegebenen Lagen heraus und stehen dabei unter dem
Einfluss von gegebenen Personen und Verumstdndungen.
Diese Gegebenheiten erweisen sich fast immer stdrker als
unsere guten Absichten und unsere Willenskrédfte: Als Ehe-
gatte, als Familienoberhaupt, in der Gesellschaft handle ich
anders, als wenn ich allein und in meinen Entschliissen vollig
frei wire; wiederum handle ich anders als Arbeitnehmer
innerhalb eines wirtschaftlichen Unternehmens, als Beamter
innerhalb der bureaukratischen Maschinerie einer 6ffentlichen
Verwaltung, als verantwortlicher Leiter eines privatwirt-
schaftlichen Betriebes, als Arbeitgeber, und vor allem handle
ich anders, wenn ich in der Masse bin.

Dieses Handeln braucht, an der moralischen Wertskala
der oOffentlichen oder allgemeinen Meinung gemessen, nicht
schlecht zu sein. Aber es dringt kaum {iiber das hinaus, was
der niichterne Grundsatz gleichen Rechts fiir alle, oder eine
aus Anstand gebotene oder von Ehrgeiz geleitete Freundlich-
keit und Mildtatigkeit erfordern. Es entbehrt jener eindeutigen
Klarheit der Verantwortlichkeit, wie sie bei einer lebensvollen
Verbindung mit Gott besteht, und die immer wieder zur Ein-
kehr bei sich selbst und zur innern Reinigung zwingt. Ihm
fehlt ferner jene konstruktive Kraft, die fdhig macht, Hérte
und Ungerechtigkeit ohne Bitternis zu ertragen, das Bose
nicht anzurechnen, sondern mit Gutem zu vergelten, von Her-
zen zu vergeben, sich iiber die Wahrheit, auch die unange-
nehme, zu freuen; jene Kraft aus dem gottlichen Raum, die
im neuen Testament Liebe genannt wird.

Vor allem aber steht dieses Handeln unter dusserem und
innerem Zwang. Als solches steht es ausserhalb der imaginédren
«neutralen Zone», von der oben die Rede war. Diesen Zwang
hat Goethe in Uebereinstimmung mit der Bibel durch die
Figur des Teufels personifiziert und deutlich ausgesprochen
(z. B. im Prolog im Himmel, in der Szene im ersten Teil, da
Mephisto sich Faust vorstellt, sowie am Anfang des vierten
Aktes), dass es sich beim Teufel nicht um eine menschliche
Konstruktion, sondern, wie bereits oben angedeutet, um eine
aus dem gottlichen Raum heraus wirkende Macht handle. Diese
Macht ist somit von anderer, hoherer Dimension, als die in
unserer menschlichen Lebensebene wirkenden und unserem
Willen zu Gebote stehenden Krifte, wie z. B. die Autoritét
einer rechtlichen Ordnung, die durch Erziehung und Bildung
geforderten sittlichen Krifte, die Impulse, die moralischen




746

SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

67. Jg.  Nr. 53

Grundsidtzen innewohnen usw. ¢). Hierdurch wird die Unmog-
lichkeit offensichtlich, mit solchen innerweltlichen Mitteln die
Miéchte der Finsternis iberwinden, sich also aus eigener Kraft
aus ihrem Banne heraus 16sen zu konnen.

Diese Erlosung ist fiir alle, die es anzunehmen vermdogen,
einmalig und endgililtig auf Golgatha geschehen. Aber die
Welt steht dem Mysterium von Golgatha verstdndnislos, ja
ginzlich ablehnend gegeniiber. Fiir sie haben die grossen
Wahrheiten der Auferstehung, der Wiederkunft, des Gerichts
und der Herrlichkeit keinen massgebenden Wirklichkeitswert.
Diese Wahrheiten sind dem diesseitig gerichteten Menschen
und besonders vielen wissenschaftlich Gebildeten Torheit und
Aergernis; sie denken mit Faust:

«Der Erdenkreis ist mir genug bekannt,
Nach driiben ist die Aussicht uns verrannt;
Tor! Wer dorthin die Augen blinzelnd richtet,
Sich {iber Wolken seinesgleichen dichtet;

Er stehe fest und sehe hier sich um;

Dem Tiichtigen ist diese Welt nicht stumm.»

Weil wir oft so denken, weil wir zum Handeln aus eigener
Kraft dringen, die dazu notige Freiheit als das vornehmste
Menschenrecht betrachten und um seinen Ausbau kidmpfen,
stehen wir immer wieder im Kampf dieser Welt und
gehen den Leidensweg, dessen #ussere Begebenheiten in
den Geschichtsbiichern geschildert sind. Was dort steht,
wirde an sich als empirisches Beweismaterial geniigen, um
die Unmoglichkeit der Selbsterlésung darzutun. Weil wir Men-
schen aber unserer eigenen Tatkraft, unserer Moral und
unserer Klugheit mehr Glauben schenken als den Verheissun-
gen des Evangeliums, als dem Tatsachenmaterial der Welt-
geschichte, ja selbst mehr als den Einsichten, die uns bei ernst-
hafter Selbstbestimmung etwa aufgehen, und weil dieser
Glaube des scheinbar starken Mannes nicht vereinzelt ist, son-
dern wie eine Epidemie weltweite Kulturgemeinschaften er-
fasst, brechen immer wieder Katastrophen iiber uns herein, die
die herrlichen Bauten, die wir aufgerichtet haben, vernichten
und vielleicht einzelne zur Demut, zur Erkenntnis der tieferen
Griinde und zur Erneuerung ihrer Verbindung mit Gott fithren.

Die Schlacht im vierten Akt muss im Grunde aufgefasst
werden als die dramatische Schilderung des Kampfes im gott-
lichen Raum zwischen den Méchten des Lichts und denen der
Finsternis um die Seele des modernen Menschen. Darauf weisen
das Zwiegespriach zwischen Faust und Mephisto auf dem Berg
der Versuchung hin, ebenso die Geister, die Mephisto aus allen
unter seinem Machtbereich stehenden Bezirken mobilisiert und
in den Kampf wirft. Vollends klar wird der tiefere Sinn dieses
auf der Weltbiihne noch verworrenen Geschehens im fiinften
Akt bei der Erlosung von Fausts Seele.

Das Kampfmittel Mephistos, das hier vor allem zur Dar-
stellung kommt, ist die Spaltung. Der Teufel erregt im Men-
schen den Zweifel an Gottes Gegenwart, an der Wahrheit
seines Wortes: Mephisto verweist auf die Schlange im Siinden-
fall (1. Mos. 3), als die Verkorperung dieses Zweifels. Er
operiert mit kithnen Behauptungen, wunderbaren Program-
men, iiberzeugenden Theorien, halben Wahrheiten und krassen
Liigen. Seinem Einfluss preisgegeben sind sowohl der legitime
Herrscher, der die fortschrittlichen, das Neue und Grosse und
Herrliche schaffenden Krifte zu seinem Ruhm und Glanz aus-
niitzen will, als auch der Gegenkaiser, der sich als Exponent
der beharrenden, Recht und Friede bewahrenden Méchte gegen
die Umgestaltungen der neuen Zeit mit ihren Gewaltakten und
ihrer Korruption zur Wehr setzt. Diese Gegensétze schiirt er
auf beiden Seiten, indem er jeden in seiner Ueberzeugung be-
stdrkt, sich fiir das Rechte und Wiinschenswerte einzusetzen,
bis der Bruderkrieg offen ausbricht, der dann mit aller Leiden-
schaft und unter Einsatz aller Mittel durchgefochten wird.

Fiir uns lehrreich und fiir unser Verhalten bezeichnend
ist die von Mephisto in diesem Kampf befolgte Taktik: Er
schiirt zunédchst unter den verantwortlichen Leitern den Wahn
bester Erfolgsaussichten; dann ldsst er das Geschehen in eine
kritische Phase geraten, in der der oberste Fiihrer mit den
ihm zu Gebote stehenden Mitteln keinen Ausweg mehr sieht:
Der Obergeneral lehnt die Verantwortung gegeniiber dem
Kaiser fiir den zu erwartenden Misserfolg mit den Worten ab:

«Mit diesen*) hast du dich vereinigt,
Mich hat’s die ganze Zeit gepeinigt,
6) Das Bild, auf das sich der Ausdruck Dimension hier bezieht,
hat O. Huppert in seinem Buch «Das Unfassbare» sehr eindringlich
skizziert. Er vergleicht das himmlische Reich mit einem dreidimen-

sionalen Raum und setzt ihm die diesseitige, uns «fassbare» Welt als
Ebene gegeniiber (Besprechung siche SBZ 1949, Nr. 11, S. 166).

Das Gaukeln schafft kein festes Gliick.

Ich weiss nichts an der Schlacht zu wenden;
Begannen sie’s, sie mogens enden,

Ich gebe meinen Stab zuriick.»

#) Faust und Mephisto.

Kaiser und Obergeneral, also die fiir die offentliche Mei-
nung massgebenden Autoritédten, ziehen sich ins Zelt zuriick
und iiberlassen den Subalternen die Last der Kampffithrung.
Wie mancher Chef in Wirtschaft und Politik, wie manche im
Kulturleben oder in der Kirche fithrende Autoritdt handelt
nicht auch so?

Mephisto hat nun eine Lage geschaffen, da er frei handeln
und das fernere Geschick der Menschen fiir eine ganze Kultur-
epoche festlegen kann. Er setzt bisher unbekannte technische
Mittel iiberraschend ein, dadurch beim Feind Schrecken und
Verwirrung verbreitend, und erringt so den Sieg. Bezeichnend
ist sein Auftrag an seine Nachrichtenorgane (die Raben):

«So eilet zu der gliih'nden Schmiede,
Wo das Gezwergvolk, nimmer miide,
Metall und Stein zu Funken schligt.
Verlangt, weitldufig sie beschwatzend,
Ein Feuer, leuchtend, blinkend, platzend,
Wie man’s im hohen Sinne hegt . . »

Mit dem Hineingreifen der Technik ins Kampfgeschehen
gibt Goethe dem dramatischen Vorgang auf der Biihne eine
kulturhistorische Bedeutung: Er veranschaulicht die gewalti-
gen geistigen Auseinandersetzungen zwischen den Auffassun-
gen, Lehren und Weltanschauungen der alten Welt, wie sie von
den alten Griechen entwickelt und spéter von den christlichen
Kirchen und den humanistisch Gebildeten iibernommen und
weiter ausgebildet wurden, und jenen vorwirts treibenden
Lebenskriaften einer neuen Welt, die in den Naturwissenschaf-
ten, der modernen Medizin, der Technik und der Wirtschaft in
Erscheinung treten (Vgl. «kMensch und Techniky in SBZ 1948,
Nr. 13, speziell I. Das Vorurteil der Gebildeten).

Das Bemerkenswerte fiir uns ist dabei, dass Goethe die
neuere Welt nicht der &dlteren unterordnete, wie das viele Ge-
bildete bis zum heutigen Tage tun, sondern sich zur neuen
Welt bekannte, was er dadurch ausdriickt, dass er sie in der
Tragddie siegen ldsst. Wohl erleben wir in den ersten Szenen
des flinften Aktes die furchtbaren Auswirkungen dieses Sieges
des Materialismus; aber in den letzten Szenen wird es offen-
bar, dass in Wahrheit eine andere {iber Mephisto stehende
Macht gesiegt hat: die Liebe Christi.

Nach der Schlacht tritt der legitime Kaiser mit grosser
Macht als Sieger auf, ordnet auf Grund der neuen Lage seinen
Hof und sein Reich, verleiht seinen rechtméssigen fiirstlichen
Untertanen die gebiihrenden Auszeichnungen und Aemter und
belehnt Faust mit dem von ihm gewliinschten Uferstreifen.
Alsogleich meldet sich auch die Kirche, um sich im neuen Reich
moglichst viel Einfluss und Gut zu sichern. Keine der mass-
gebenden Autoritdten will erkennen, um was im Grunde der
Kampf ging, was fiir Krédfte in ihm zum Durchbruch kamen
und von nun an das Weltgeschehen bestimmen, was fiir Aus-
wirkungen sich daraus ergeben werden. Das ist auch heute so.
Darum kommt dem filinften Akt, in dem diese Auswirkungen
gezeigt werden, fiir uns so grosse Bedeutung zu.

5. Vom Unsinn des Materialismus
Der fiinfte Akt spielt in unserem zwanzigsten Jahrhun-
dert: Die Welt ist technisiert. Das Neuland der Technik be-
schiftigt und nédhrt eine neue Bevolkerung, die doppelt so zahl-
reich ist wie die der alten Welt. Diese Menschen arbeiten ge-
trennt von ihren Familien in Industrie, Handel, Verkehr und
Verwaltungen; sie halten einen Standard wie nie zuvor; sie
sind spezialisiert, verstddtert, verwohnt, innerlich verarmt,
weitgehend vermasst. Sie laufen dem nach, der am meisten
zahlt; ihre eigentliche Berufung haben sie fast ganz vergessen.
Goethe symbolisiert diese moderne Bevolkerung durch die
Lemuren, d. h. die Schatten Verstorbener, die er durch Me-
phisto als Arbeitskréifte aufbieten ldsst:
Mephisto: Herbei, herbei! Herein, herein!
Ihr schlotternden Lemuren,
Aus Bédndern, Sehnen und Gebein
Geflickte Halbnaturen.

Wir treten dir sogleich zur Hand
Und wie wir halb vernommen,

Es gilt wohl gar ein weites Land,
Das sollen wir bekommen.
Gespitzte Pfihle, die sind da,

Lemuren:

i, |




31. Dezember 1949

SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

747

Die Kette lang zum Messen;
Warum an uns der Ruf geschah,
Das haben wir vergessen.

Die Bevolkerung auf dem Neuland der Technik glaubt an
den Fortschritt; aber sie glaubt nicht mehr an Gott. Denn Gott
ist transzendent, nicht beweisbar, mit unseren Sinnen nicht
fassbar, mit unserem Gemiit nicht erfiihlbar. Der Glaube an ihn
ist ungewiss, kreditschiddigend, wirtschaftlich gefdhrlich. Der
Fortschritt hingegen ist real; er wird vom modernen Menschen
immer wieder neu erlebt; der «Glaube» an ihn ist die Extra-
polation von statistisch belegten Zahlenreihen; er ist durch die
Erfahrung gesichert und entspricht damit unserem Bediirfnis
nach Gewissheit und Sicherheit.

Wohl gibt es in diesem Reich vereinzelt noch Menschen,
die vom Materialismus nicht beriihrt sind, die sich einen
offenen Sinn fiir die Schonheiten der Natur und ein empfin-
dendes Herz fiir die Note ihrer Mitmenschen bewahrt haben
(dargestellt durch Lynceus den Tiirmer). Aber sie leben ab-
seits und z#hlen nicht mit. Es gibt auch noch wahrhafte Chri-
sten (Philemon und Baucis), die treu an ihrem alten Glauben
festhalten und am Leben der neuen Welt nicht teilhaben. Man
rdumt ihnen sogar im neuen Reich eine besondere Stitte ein;
die modernen Menschen haben trotz ihrer Erdgebundenheit
Hunger nach dem wahren Lebensbrot; aber sie finden weder
Zeit noch Kraft, diesen Hunger zu stillen, d. h. sich mit den
Verheissungen und Forderungen des Evangeliums Jesu
Christi ehrlich und ernsthaft auseinanderzusetzen, trotzdem
die Zeit zu dieser Auseinandersetzung dringt.

Und nun geschieht, was wir z. B. in den Jahren 1933 bis
1945 erlebt hatten und auch neuerdings, z. B. in den Ostgebie-
ten, wieder erleben: Aus dem Spiel der wirtschaftlichen und
politischen Méchte ergeben sich Situationen, die durchgrei-
fende Machtkonzentrationen erfordern; im Zuge der hiermit
ausgeldsten Massnahmen wird die Glaubensfreiheit aufge-
hoben und das religiose Leben mit Gewalt unterdriickt (Er-
mordung von Philemon und Baucis und Verbrennung ihrer
Heimstétte).

Wir begegnen Faust in seinem Palast. Er hat die Idee, die
ihn auf dem Berg der Versuchung erfiillte, verwirklicht: Aus
dem vielseitig gebildeten Humanisten und Professor der Natur-
wissenschaften ist ein Mann der Tat geworden, ein tiichtiger
Ingenieur, ein kithner Unternehmer, ein gewandter Grosskauf-
mann mit eigener Flotte, ein kluger Wirtschaftspolitiker, ein
kreditwiirdiger Finanzmann. Bei ihm laufen alle Fdden zu-
sammen; er hat scheinbar alle Michte dieser Welt in seinen
Hénden, die technische, die wirtschaftliche, die politische, die
militérische.

Man denkt an Namen wie Ford, Krupp, Bata usw. Dies
waren einst die Namen von Méinnern, die sich fiir ihr Wirt-
schaftsunternehmen ganz einsetzten und mit Hab und Ehre
ihrer Person dafiir hafteten. Heute stehen hinter diesen Namen
wirtschaftliche Grossméchte (Aktiengesellschaften, Interes-
sengemeinschaften, Konzerne, Finanzgruppen) mit sehr ver-
wickelten Verantwortlichkeiten.

Diese Méchte haben ihre eigenen Spielregeln, die keines-
wegs mehr dem Willen des Mannes entsprechen, dessen Namen
sie tragen: Faust ist ungehalten iiber den Raubzug seiner
Flotte, sowie iiber sein schlechtes Gewissen, das er mit allem
dusseren Erfolg und Glanz nicht beschwichtigen kann. Aber
auch seine Direktoren (die drei gewaltigen Gesellen) sind un-
zufrieden, trotz den weiten Handlungsvollmachten und den
hohen Beziigen, die sie sich anmassen. Bei allem hohen allge-
meinen Wohlstand ist niemand zufrieden. Jeder will mehr.
Aber Geld und Gut kénnen die innere Not, die sich aus der
Sinnlosigkeit einer nur auf materiellen Erwerb gerichteten
Arbeitsleistung zwangsliufig ergibt, nicht beheben und den
Hunger nach wahrer Liebe nicht stillen, auch wenn sie mate-
riell vollkommen gerecht verteilt wiirden. Liebe wird aber
diesen Menschen nicht zuteil; denn die materialistische Wirt-
schaft kann nur in Geld, nicht in Liebe zahlen; sie kann auch
aus sich heraus der menschlichen Tétigkeit keinen tieferen
Sinn geben.

Man kann den Glauben an Gott aus seinem Herzen und
aus der dusseren Welt herausreissen; man kann sich auffiihren,
wie wenn man absoluter Herrscher wire; das alles tduscht
nicht iiber die innere Not hinweg, die der Materialismus mit
seiner Sinnlosigkeit und Lieblosigkeit schafft. Faust erkennt
in der Auseinandersetzung mit der Sorge, wohin ihn Mephisto
geflihrt hat. Er ahnt seinen Tod. Eine letzte Entscheidung ist
zu treffen, eine letzte Gelegenheit, umzukehren, bietet sich

ihm — bietet sich angesichts der unerhérten Wirksamkeit der
modernen Kriegs- und Zerstorungstechnik uns Kulturmenschen
des 20. Jahrhunderts.

Faust, als Verkorperung des modernen Menschen, erkennt
nicht den Ernst dieser Mahnung; als an das Diesseitige gebun-
dener Mensch kann er die Angst vor dem Tod nicht ertragen.
Er verschliesst sich vor der Stimme seines Gewissens. Und da-
mit verschliesst er sich den Einblick in die innere Welt und die
Moglichkeit, zu neuen Lebensebenen durchzudringen — er er-
blindet. Aeusserlich spielt er den starken Mann; er will sich
und der Welt durch eine grosse Tat seine Stirke beweisen.
Jetzt geht es nicht mehr um die Sache, sondern um den Ruhm
seiner Person:

«Es kann die Spur von meinen Erdentagen
Nicht in Aonen untergehn.»

Diese Wendung vom Dienen an der gestellten Aufgabe und
von der Auseinandersetzung mit den Entwicklungen in dieser
Welt zum Verherrlichen der eigenen Person fiihrt unmittelbar
zum Tod. Und nun wird die ganze Hohlheit des rationalisti-
schen Materialismus offensichtlich. Bezeichnenderweise tént es
aus der Masse der Arbeitnehmer (Lemuren):
Solo: Wer hat das Haus so schlecht gebaut,
Mit Schaufeln und mit Spaten?

Chor: Dir, dumpfer Gast im hinfnen Gewand,
Ist’s viel zu gut geraten.

Solo: Wer hat den Saal so schlecht versorgt?
Wo blieben Tisch und Stiihle ?

Chor: Es war auf kurze Zeit geborgt;
Der Gldubiger sind so viele.

Dieses Haus kann aufgefasst werden als unsere abend-
ldndische Kulturgemeinschaft, insofern sie sich in die Ab-
héngigkeit der auf materiellen Reichtum und Personenkult
hinzielenden wirtschaftlichen Krdfte begeben hat; der dumpfe
Gast ist jeder Nutzniesser dieser Wirtschaft; die Tische und
Stiihle sind die wahrhaft brauchbaren Inhalte unseres Kultur-
baues und die Gldubiger die Heere der Arbeitnehmer, die fiir
ihren Einsatz Steine (Geld) statt Brot (Liebe) erhielten.

6. Die Erlosung

Fausts Tod bedeutet zunichst den Zusammenbruch des
durch Rationalisierung auf die Spitze getriebenen Materialis-
mus, jener unheilvollen Organisation, die die Technik, die Wis-
senschaft, die Kunst, die den Menschen mit allen seinen Gaben
und seinem herrlichen inneren Reichtum in ihren Bann zieht,
ihn innerlich aushéhlt und nur noch zum Schatten seines ur-
spriinglichen Wesens macht.

Man wird wohl aber die symbolische Bedeutung des leib-
lichen Todes Fausts noch weiter fassen miissen: Er stellt das
Vergehen all dessen dar, was wir Menschen aus eigenem Wil-
len und aus eigener Kraft durchzwingen, was wir ohne Chri-
stus tun, das Ende ferner auch des stolzen Baues der Kultur
mit ihren Kiinsten, Wissenschaften und Lebensformen, im Be-
sondern das Ende der Technik in dem Sinne, wie wir sie ge-
meinhin verstehen. Angesichts dieses Endes alles Verging-
lichen stellt sich uns die Frage nach dem, was in diesem Erden-
dasein in Wahrheit dauerhaft ist. Hierauf mag das Wort
Christi an seine Jiinger eine Antwort sein: «Ich bin der Wein-
stock, ihr seid die Schosse. Wer in mir bleibt und ich in ihm,
der tridgt viel Frucht; denn ohne mich kénnt ihr nichts tun;»
(Joh. 15,5) oder das andere Wort: «Ich bin die Auferstehung
und das Leben. Wer an mich glaubt, wird leben, auch wenn er
stirbt» (Joh. 11,25).

Es kommt also auf die gliubige Verbindung mit Gott
durch Christus an. Wo sie tatsiichlich vorhanden ist,
ist der leibliche Tod nicht das Ende, sondern der Durchgang
zu neuen Lebensrdumen, zur vollen, absoluten, wahren Wirk-
lichkeit, zur eigentlichen Heimat, zu Gott selbst.

Goethe schuf mit Faust eine Gestalt, die in ihrem Erden-
leben den Rahmen nach allen Richtungen gesprengt hat, der
durch die landldufigen Auffassungen iiber das, was als recht,
gut, moralisch, sittsam, edelmiitig usw. gilt, gebildet wird.
Faust nahm es auf sich, anders zu sein, als andere; er blieb
im Grunde seinem inneren Wesen treu, auch wenn dieses We-
sen ihn zu Wanderungen trieb, die kein Zeitgenosse begriff,
und in ihm Erkenntnisse reifen liess, die er niemandem mittei-
len konnte. Er unterzog sich den Priifungen, die Gott ihm auf-
erlegte, und ging unentwegt durch sie hindurch. Er hatte den
Mut, das Leben als ganzer Mensch mit dem vollen Einsatz
seiner starken Personlichkeit zu leben und Niederlage um
Niederlage nicht nur zu wagen, sondern auch zu ertragen.




748 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

67. Jg. Nr. 53

Faust erfihrt nach seinem Tod die Erlésung durch die
Liebe Gottes. Dass Goethe Faustens Seele diese Gnade wider-
fahren ldsst, die unserer kirchlichen Auffassung so ganz wider-
spricht, bedarf einer Erklirung. Die Engel, die Faustens Un-
sterbliches in den Himmel emportragen, geben sie, indem sie

verkiinden:  qojettet ist das edle Glied
Der Geisterwelt vom Bosen:
Wer immer strebend sich bemiiht,
Den konnen wir erldsen.
Und hat an ihm die Liebe gar
Von oben teilgenommen,
Begegnet ihm die selige Schar
Mit herzlichem Willkommen.»

Hier erweist es sich nun, dass der Sieg Mephistos im
Kampf dieser Welt, im Besondern der Siegeslauf der materiali-
stischen Krifte, nur ein Scheinsieg war, dass in Faust hinter
seinen diesseitigen Zielsetzungen dauerhafte Kréfte aus der
gbttlichen Sphire wirksam waren, Kréfte, die sich im ehrlichen,
beharrlichen Bemiihen dusserten, den Weg zu Gott durch alle
Stufen des Lebens, allen Hindernissen zum Trotz, mit ganzem
Herzen zu suchen und tapfer zu gehen. Diese Krifte sind ge-
wissermassen die in uns Menschen wirkenden Reaktionen auf
die Liebeskraft Gottes, die sich uns in Christus offenbart und
die Goethe bei der Grablegungsszene durch Engel personifi-
ziert hat.

Auf dem Wege zu Gott erfihrt die erloste Menschenseele
vorerst die Reinwaschung von allen Erdgebundenheiten und
erlebt dann ein stufenweises Emporwachsen zum Dienst in der
Herrlichkeit des Himmels. Hierbei wird offenbar, welche In-
halte und Entwicklungen in unserem Erdenleben in Wahrheit
Wesen, Bestand, Wert haben; wozu die uns in dieser Welt meist
noch unverstindlichen leidvollen Priifungen und schmerzlichen
Liuterungsvorginge letztlich dienen. Hierauf verweisen die

seligen Knaben: «Er *) iberwéchst uns schon

an michtigen Gliedern;
Wird treuer Pflege Lohn
Reichlich erwidern.
Wir wurden friih entfernt
Von Lebechoren;
Doch dieser hat gelernt,
Er wird uns lehren.»

%) Faustens Unsterbliches

Faust tritt zur grossen Schar der besonders schwer Ge-
priiften hinzu, die dank dem in ihrem Erdenleben erworbenen
inneren Reichtum zum Dienst am hdchsten Ort berufen sind.
Das Unbeschreibliche im himmlischen Raum, das Goethe in der
letzten Szene der Tragddie dramatisch gestaltete, ist im Grund
nichts anderes als was Johannes geschaut und im Buch der
Offenbarung uns iiberliefert hat. Daraus sei hier die Stelle im
7. Kapitel (Verse 9, 13, 14) angefiihrt:

Darnach schaute ich auf, und siehe da, eine grosse Menge,
die niemand zdhlen konnte, aus allen Nationen und Stdmmen
und Volkern und Sprachen, die vor dem Thron und vor dem
Lamm stand, angetan mit weissen Kleidern, und Palmen in
ihren Hinden. Und sie riefen mit lauter Stimme: Heil unserem
Gott, der auf dem Throne sitzt, und dem Lamm!... Diese
sind’s (die mit weissen Kleidern angetan sind), die gekommen
sind aus grosser Triibsal und haben ihre Kleider gewaschen
und sie weiss gemacht im Blut des Lammes. Deshalb sind sie
vor dem Throne Gottes und dienen ihm Tag und Nacht in sei-
nem Tempel. ..

Mit der Erlésung durch die Liebe Gottes, die Faust nach
seinem Tod erfihrt, hat Goethe uns, die wir in technischen
Berufen titig sind, ein Verméichtnis hinterlassen, das uns
trostet und unserer beruflichen Tétigkeit einen tieferen Sinn
gibt: Wir sahen, wie Faust die technische Revolution mit
ihrem Materialismus durchlebte, ja als ihr eigentlicher Expo-
nent erschien. Durch den Stoff, den wir Techniker bearbeiten,
durch den Zweck, den wir damit zu erfiillen trachten, und vor
allem durch unsere Eingliederung in den umfassenden Organis-
mus der Wirtschaft sind wir vielleicht mehr als andere Berufs-
titige mit dem Materiellen verbunden und haben uns mit den
Problemen, die sich da stellen, intensiver auseinanderzusetzen.
Goethe zeigte uns mit seiner Dichtung, dass auch das ein Weg
sein kann, der zu Gott fithrt, wenn er aus ehrlicher Ueber-
zeugung, ohne Menschenfurcht und mit dem Einsatz der gan-
zen Personlichkeit beschritten wird. Unsere technische Arbeit,
die uns mit der Natur verbindet, zur Sachlichkeit und Beharr-
lichkeit erzieht; die uns lehrt, technische Probleme zu ldsen,

menschliche Schwierigkeiten zu {iberwinden, in Not und
Drangsal unbeirrbar den als richtig erkannten Weg zu gehen
und alle Zaghaften mitzureissen; die uns anleitet, zwischen
Gegensitzen der Charaktere zu vermitteln, Klassenunter-
schiede auszugleichen, zu tragen, zu helfen, zu dienen — diese
Arbeit ist in hervorragendem Masse geeignet, uns féhig zu
machen, die grossen kulturellen Aufgaben unseres Jahrhun-
derts in ihrer vollen Tiefe zu erkennen, wesentliche Beitrédge
zu ihrer Losung zu leisten und so die geistige Herrschaft tiber
die Dinge wieder zu erlangen, die der Menschheit von heute so
sehr abhanden gekommen ist.

7. Unser Auftrag

Den #usseren Anlass zu unserer Betrachtung bot der
Uebertritt in die zweite Hilfte des zwanzigsten Jahrhunderts.
Dieser Uebertritt fillt in eine mit hohen Spannungen geladene
Zeit: Fiinf Jahre Waffenruhe, noch kein Friede, und schon
sind starke Krifte am Riisten auf einen dritten Weltkrieg.
Wir werden angesichts dieser Lage die Fragwiirdigkeit des
technischen Fortschritts kaum iibersehen konnen, den die erste
Jahrhunderthilfte gebracht hat, und uns auf Dauerhafteres
ernstlich besinnen miissen. Wir sind versucht, unsere Kréifte
auf die Vermeidung einer kriegerischen Auseinandersetzung zu
konzentrieren, deren drohende Gefahr uns dngstigt. Das wére
erfolglose Symptombehandlung und {iiberdies Vermessenheit.

Goethe hat uns mit seiner Dichtung alte Weisheit in mo-
derner Form iibermittelt und damit unseren Blick fiir die
ewigen Wahrheiten, sowie fiir die symbolische Bedeutung der
diesseitigen Geschehnisse geschidrft. Immer deutlicher geht
hervor, wie sehr Wissenschaft, Technik, Wirtschaft, Krieg ein
eng zusammenhingendes Kréftespiel bilden. Es stellt ge-
wissermassen die Projektion eines gigantischen, im géttlichen
Raum sich abspielenden Kampfes geistiger Méchte auf unse-
rer diesseitigen  Lebensebene dar. Solange unser Blick nur auf
diese Ebene gerichtet ist, sind wir die Gespielten und kdnnen
den Kampf nur im dussern Ablauf der Geschehnisse, nicht in
seinem Wesen beeinflussen. Unsere Aufgabe ist es aber, in
den transzendenten Raum einzugreifen, mit der ganzen Tiefe
unserer Gotteserkenntnis und der ganzen Stdrke unseres
Glaubens den erdgebundenen, dunkeln, selbstgerechten Miéch-
ten in und um uns entgegenzutreten. Hierbei sind entscheidend
nicht die vielen Starken und Tonangebenden, sondern die
Wenigen, die wahrhaft glauben.

Das heisst konkret, dass wir den alle menschlichen Le-
bensbezirke umfassenden Auftrag «Technik» mit letztem
Ernst als von Gott an uns personlich gerichtet anerkennen,
dass wir uns mit den Aufgaben, die sich uns hieraus ergeben,
mutig und ohne Riicksicht auf die Interessen der eigenen Per-
son auseinandersetzen, sie in ehrlicher Selbstbesinnung unter
Beachtung der uns durch unser Wirkungsfeld, unsere Zeit und
unsere Krifte gesetzten Grenzen immer wieder neu durch-
denken — wozu dieser Aufsatz anregen moge! —, sie in uns
zu sauber begriindeten Meinungen und tragfdhigen Ueber-
zeugungen ausreifen lassen, um dann am Ort, an den wir ge-
stellt sind, treu darnach zu handeln.

Dieses Handeln kann immer nur ein Dienen am Mit-
menschen sein, und zwar ein Dienen, nicht um ihn von dem
ihm zugeteilten Auftrag zu entlasten — wie das félschlicher-
weise meist aufgefasst wird —, sondern um seine physischen
Krifte und seine innere Festigkeit den Belastungen anzu-
passen, die sich aus der Erfiillung seines Auftrages ergeben.
Dies aber ist praktisch gleichbedeutend mit dem andern
Dienst, dem Mitmenschen den Weg durch die Drangsale und
Wirrnisse dieser Welt hindurch zu Gott zu weisen. Nur in
solchem Dienen konnen sich die uns gegebenen Krifte wahrer
Liebe ganz und sinnvoll auswirken, konnen wir zur Ganzheit
unserer Personlichkeit hindurchdringen, kann wahrer Friede
in uns einkehren.

Wenn wir in diesem Geiste dienend und Liebe verbreitend
in unseren technischen Berufen stehen, gewinnt unsere Arbeit
in ihnen im tiefsten Sinne konstruktiven Wert. Dann miissen
wir uns nicht so sehr fiirchten vor den Katastrophen, die sich
vorbereiten, sondern diirfen uns viel mehr von Herzen
dariiber freuen, dass wir zu wahrhaft aufbauender Tatigkeit
in einer Zeit grosster geistiger Auseinandersetzungen berufen
sind, und aktiv mithelfen diirfen, dass sich unsere tagliche
Bitte erfiille: «Dein Reich komme!» A. Ostertag

Fiir den Textteil verantwortliche Redaktion:

Dipl. Bau-Ing. W. JEGHER, Dipl. Masch.-Ing. A. OSTERTAG
Ziirich, Dianastrasse 5 (Postfach Ziirich 39). Telephon (051) 23 45 07

LA




	Ueber unser technisches Zeitalter im Licht von Goethes Faust - Silvestergedanken 1949

