
Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 125/126 (1945)

Heft: 14

Artikel: Technik und Religion: Vortrag

Autor: Brunner, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-83733

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-83733
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


6. Oktober 1945 SCHWEIZERISCHE BAUZËlTUNG 153

Band 126 Der S.I.A. Ist für den Inhalt des redaktionellen Teils seiner Vereinsorgane nicht verantwortlich
Nachdruck von Text oder Abbildungen ist nur mit Zustimmung der Redaktion und nur mit genauer Quellenangabe gestattet Nr. 14

Technik und Religion
Vortrag, gehalten vor der Generalversammlung des S. I. A.
am 22. Sept. 1945 in Zürich von Prof. Dr. EMIL BRUNNER, Zürich

Die Technik ist heute zur entscheidenden Grossmacht
geworden. Schon seit langem hat man von unserer Epoche als
dem Zeitalter der Technik gesprochen; denn die Technik war
es, die wie nichts anderes das Leben der Kulturvölker in den
letzten zweihundert Jahren revolutionierte und ihm das Gepräge
gab, durch das sich die neue von allen früheren Zeiten
unterscheidet. Durch den soeben zu Ende gegangenen zweiten Weltkrieg

ist aber erst das entscheidende Gewicht, das heute die
Technik als Schicksalsmacht hat, deutlich in Erscheinung
getreten. Die Technik war es, die den Krieg entschied. Der
Begriff Grossmacht ist heute identisch mit dem der technischen
Ueberlegenheit. Und nun hat in den letzten Wochen das Wort
von der Grossmacht Technik nochmals, sprunghaft wie vor
200 Jahren durch die Erfindung der Dampfmaschine, sein
Gewicht potenziert, durch die Verfügbarmachung der Atom-Energien.

Die Atombombe hat dem Weltkrieg ein unerwartet rasches
Ende gesetzt; das war das Erfreuliche. Sie hat aber gleichzeitig

in der gesamten Menschheit ein Gefühl des Grauens
erweckt; denn plötzlich sieht sie sich der Möglichkeit gegenüber,
mit technischen Mitteln, ohne den ganzen Aufwand, den man
bisher Krieg genannt hat, in kurzer Zeit sich selbst, die gesamte
Kultur und Zivilisation zu vernichten. Hat schon der erste und
dann vor allem der zweite Weltkrieg Zerstörungen in einem
vorher nie gekannten Ausmasse mit sich gebracht, so ist durch
die vieltausendfache Steigerung der verfügbaren Energien, die
bereits ausprobiert ist, jenes geradezu apokalyptische Endziel
in greifbare Nähe gerückt.

Wir können es verstehen, dass in England und Amerika
einige führende Kirchenmänner als Protest gegen diesen letzten
Schritt der Kriegstechnik sich weigerten, an dem Dankgottesdienst

für die Beendigung des Krieges teilzunehmen und ihre
Kirchen zur Verfügung zu stellen. Hier stiessen nun Religion
und Technik in unmissverständlichster Weise aufeinander, wie
feindliche Mächte. Dieser Protest gegen die Verwendung der
neu erschlossenen, ungeheuerlichen Naturkräfte macht das
Problem sichtbar, das unser heutiges Thema bildet.

Lassen Sie uns von allem Anfang an über eines klar sein:
Es ist völlig töricht, die Technik anzuklagen und ihr die furchtbaren

Zerstörungen der Kriegsmaschinerie, die soziale
Desintegration, die Entstehung des Massenmenschen oder die
Mechanisierung des Lebens zur Last zu legen. Nicht die Technik
ist an alledem schuld, sondern der Mensch, der mit der Technik
nicht fertig wurde, der es nicht verstand, sie so zu verwenden,
dass von ihr Segen statt Fluch ausgeht. Das Unheimliche ist
nicht die Technik als solche, sondern das Missverhältnis zwischen
der durch Technik ins Unendliche gewachsenen Macht des
Menschen und der geistigen Kraft, sie sinnvoll und zum Wohl
der Menschheit zu gebrauchen. Dieses Missverhältnis ist in zwei
tiefer liegenden Tatsachen begründet. Die erste dieser Tatsachen
besteht darin, dass in der selben Zeit, wo die Technik ihren
unerhörten Siegeslauf antrat, also in den letzten zweihundert
Jahren, die menschlich-sittlichen Kräfte in der abendländischen
Menschheit, sozusagen in umgekehrter Proportion mit den
technischen, sich verringerten, dass, während die Macht des Menschen
in unvorstellbarer Weise wuchs, sein Wille zum Guten und sein
Verständnis des Guten abnahm. Die zweite Tatsache ist mit der
ersten verwandt und verbunden: Sie ist das, was ich die Ueber-
schätzung der Technik nennen möchte.

Machen wir uns klar, was Technik ist. Technik ist die
künstliche Steigerung der Kraft des Menschen, das, was er
innerlich will, in äussere Wirklichkeit umzusetzen. Technik ist
die Summe der künstlichen, menschengeschaffenen Mittel, seine
Zwecke zu verwirklichen. Damit ist gesagt, dass Technik es

nicht mit den Zwecken, sondern mit den Mitteln zu tun hat.
Technik ist Ausführungsmöglichkeit. Die Technik entscheidet
nicht darüber, was man will, sondern wie man es tut. Technik
ist nicht Ziel Setzung, sondern Ziel Verwirklichung.
Nun aber hat die Menschheit in ihrer Begeisterung über die
Erweiterung und Steigerung ihrer Macht, das zu tun, was sie will,
vergessen, dass die primäre Frage nicht lautet: W i e kann
man, was man will, sondern: Was ist zu wollen? So hat sie
mehr und mehr aus dem Mittel einen Selbstzweck gemacht und
geglaubt, das technische Können sei an sich ein Gut, ein
Erstrebenswertes, ja das höchst Erstrebenswerte. Das nenne ich
die Ueberschätzung, man könnte auch sagen das Missverständnis

bezüglich der Technik.

Fragen wir aber: Was soll man denn wollen, welchen
Zwecken soll denn die Technik und das durch Technik Geschaffene

dienen, so treten wir auf einen ganz anderen Boden.
Technik ist angewandte Wissenschaft. Die Wissenschaft

aber hat es — wenigstens in dein heute gebräuchlichen Sinne
des Wortes — nicht mit dem zu tun, was sein soll, sondern
mit dem, was ist. Die Wissenschaft sagt uns rein nichts
darüber aus, was der Mensch wollen soll; sie sagt uns lediglich,
was wirklich ist. Die erste und Hauptfrage des Menschen aber
ist, was er mit dieser Wirklichkeit, was er mit seinem Leben
anfangen soll. Denn das ist ja nun das für den Menschen
Kennzeichnende, das, wodurch er sich von allem anderen, was ist,
unterscheidet: Dass er sich selbst entscheiden, dass er sich
Zwecke setzen, dass er etwas wollen kann, was nicht vorhanden
ist, sondern was er, als etwas Sinnvolles, erst verwirklichen will
und muss. Darum, ist die Frage, die den Menschen auszeichnet,
nicht die: Was ist wirklich, sondern die: Was ist sinnvoll, was
ist zu wollen? Die Frage nach dem Sinn und Zweck, die Frage
nach dem Ziel.

Ehe der Mensch diese Frage stellt, ist er ein Tier unter
Tieren; mit dieser Frage erhebt er sich über das Tier und
wird Mensch. Mit dieser Frage nach dem Sinn, nach dem, was
man wollen soll, nach dem Ziel, gewinnt erst das Leben, das
vorher bloss Oberfläche war, Tiefe. Eine neue Dimension ist
da, wie wenn zur zweidimensionalen Fläche die neue Dimension
der Tiefe hinzukommt. Die Wissenschaft und Technik haben
mit dieser Tiefendimension, sie haben darum mit dem spezifisch
Menschlichen nichts zu tun, darum, weil sie nichts zu tun haben
mit der Frage nach dem Sinn, nach dem sein Sollenden. Sie
sind ganz und gar der Fläche verhaftet, dem was ist. Hier aber,
wo es um das Seinsollende, um Sinn und Ziel der menschlichen
Existenz geht, wird nicht die wissenschaftlich-technische,
sondern die sittliche und religiöse Frage gestellt. Die sittliche Frage
ist die Frage: Was soll getan werden? Die religiöse Frage ist
die Frage nach dem Zusammenhang zwischen dem, was ist,
und dem, was sein soll, die Frage nach dem Sinn und Ziel des
menschlichen Seins. Durch diese Frage erst bekommt das
menschliche Leben seine Menschlichkeit und seine Tiefe.

Wo diese Frage nach dem Sinn und dem Ziel, nach dem,
was sein soll, nicht gestellt wird, da lebt der Mensch auf der
blossen Oberfläche, da lebt er, wie wir sagen, in den Tag hinein,
da lebt er so, wie die Tiere und Pflanzen leben. Und doch
besteht da ein grosser Unterschied. Die Tiere und Pflanzen leben,
wie sie müssen; sie haben keine Freiheit, von der ihnen gesetzten

Ordnung abzuweichen. Der Mensch aber, dem die gefährliche

Gabe der Freiheit der Entscheidung gegeben ist, der
darum die Ordnung seines Lebens ändern kann, kann zwar der
Frage nach dem, was er soll, der Frage nach dem Sinn und Ziel
seiner Existenz, also der sittlichen und der religiösen Frage, aus
dem Wege gehen, aber dann geschieht bei ihm etwas anderes
als beim Tier. Er bleibt dann nicht in einer naturgegebenen
Ordnung, sondern er verändert sie willkürlich, wie es ihm
gerade einfällt, und jeder verändert sie anders. Dadurch
entsteht, wie leicht einzusehen ist, ein Doppeltes: Es entsteht etwas
Willkürliches und es entsteht der Gegensatz zwischen den
vielen, von denen jeder etwas anderes will. Bei den Naturwesen
ist das Ordnende die Natur, beim Menschen aber wird dank
seiner Freiheit diese natürliche Ordnung ausser Kraft gesetzt
und es entsteht entweder die Unordnung der Willkür, oder aber
die höhere Ordnung, die aus der Erkenntnis des Sollens, des

Sinnes und Zieles seiner Existenz sich ergibt.
Und nun ist es in den letzten zweihundert Jahren, wo die

Technik wie mit Siebenmeilenstiefeln vorankam, geschehen,
dass die Menschen, von den Triumphen von Technik und Wissenschaft

geblendet, mehr und mehr vergassen, die Frage nach
dem Sollen und nach dem Sinn ihrer Existenz sich zu stellen.
Sie meinten, Wissenschaft und Technik genügen, es erübrige
sich für den wissenschaftlich und technisch gebildeten Menschen,
die sittliche und religiöse Frage ernst zu nehmen. Was war die
Folge

Sie war das, was notwendig entsteht, wenn der Mensch, der
die Freiheit hat, und den darum die Naturordnung nicht bindet,
die höhere Ordnung nicht findet, die aus der Erkenntnis des

Sollens, des Sinnes und Zieles kommt. Es entstand die Willkür,
und es entstand der Gegensatz. Wo der Mensch nicht fragt, was
soll ich tun, was ist das Gute, und wo er nicht fragt, was ist
der Sinn und das Ziel der Existenz, da tut jeder, was er will,
und da verliert sein Leben seinen Sinn. Das ist immer so. Was
nun aber im Zeitalter der Technik neu dazu kam — und das

war die erste der genannten Tatsachen — war dieses, dass mit
dieser Sinnlosigkeit und mit diesem Gegensatz der willkürlich



154 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG Bd. 126 Nr. 14

durcheinandergehenden Willensrichtungen eine ungeheure
Kraftsteigerung Hand in Hand ging, durch die, selbstverständlich,
die Ungeordnetheit und Ziellosigkeit des Lebens desto schärfer
in Erscheinung trat und desto gefährlicher sich auswirkte. Das
vorläufig letzte Resultat dieser Willkür und dieses daraus
entstehenden Durcheinanders war der letzte Weltkrieg, derjenige,
den wir im Unterschied zum frühern den ersten totalen
Weltkrieg nennen können. Und das letzte, noch nicht verwirklichte,

aber durchaus in den Bereich der Möglichkeit getretene
Resultat könnte sein, und wird sicher sein, wenn nicht eine
Wendung eintritt: die völlige Vernichtung der menschlichen
Existenz durch die ungeheuer gesteigerte, aber völlig anarchisch
sich auswirkende Menschenkraft.

Dadurch dürfte klar geworden sein, dass das Thema Religion

und Technik nicht an den Haaren herbeigezogen, sondern
durch die Entwicklung der Menschheit uns aufgedrängt ist.

Lassen Sie uns das in raschem Gedankenflug Erreichte noch
etwas überdenken. Vielleicht sind nicht alle bisher ausgesprochenen

Gedanken in gleicher Weise gesichert. Wir wollen sie
darum nochmals überprüfen, so wie ein Techniker seine
Konstruktion, nachdem sie fertig ist, nochmals genau nachrechnet.
Unbestreitbar ist und völlig ausserhalb der Diskussion steht die
Unterscheidung zwischen der Technik als dem Inbegriff der
Mittel und dem Sittlichen, als dem Inbegriff dessen, was der
Mensch soll. Die Technik kann nicht sagen, was ich wollen soll;
sie kann nur sagen, wie ich etwas, das ich will, in Wirklichkeit
umsetzen kann. Ebenso unbestreitbar ist die Unterscheidung
zwischen der Wissenschaft als der Erkenntnis dessen, was ist,
und der Religion als der Antwort auf die Frage nach dem Sinn
und Ziel des Seins. Zwischen Wissenschaft und Technik einerseits,

Religion und Sittlichkeit anderseits besteht keineswegs
ein Gegensatz, so wenig als zwischen der Flächendimension und
der Tiefendimension ein Gegensatz besteht. Man kann als
Geometer von der Tiefendimension abstrahieren; aber man weiss
als Geometer auch, dass damit, dass zur Fläche die
Tiefendimension hinzukommt, kein Gegensatz zur Geometrie der Ebene
entsteht.

So besteht zwischen der wissenschaftlich-technischen und
der religiös-sittlichen Betrachtung kein Gegensatz, sondern das
Verhältnis der Ergänzung zur Totalität. Die irrige Meinung, es
gebe einen Konflikt zwischen den beiden, ist nur darin begründet,
dass so oft die Religion Sätze aussprach, die ins Gebiet der
Wissenschaft gehörten, und die Wissenschaft Sätze, die ins
Gebiet der Religion gehörten. Wer von einem Gegensatz von
Wissenschaft und Religion redet, redet so töricht, wie einer, der
von einem Gegensatz von Planimetrie und Stereometrie sprechen
würde. Für ein Wesen, das nur von Flächen wüsste, musste
natürlich die Stereometrie etwas völlig Unverständliches sein.
Es musste — wenn das in der Ebene möglich ist — den Kopf
schütteln und sagen: Davon, von dieser sogenannten dritten
Dimension, verstehe ich nichts; aber es könnte, wenn es denn
ein vernünftiges ebenes Geschöpf wäre, auch nichts dagegen
einwenden. Für das dreidimensionale Wesen aber ist das
Zusammenbestehen der Fläche mit der Tiefe etwas sozusagen
Natürliches; ja es kann sogar die zweite als einen Grenzfall
der dritten Dimension und die erste als einen Grenzfall der
zweiten verstehen und kommt so zu einer Einheit des Ver-
stehens.

Ganz ähnlich das Verhältnis zwischen Wissenschaft, bzw.
Technik und Religion, bzw. Sittlichkeit. Für den Menschen, dem
die Frage nach dem Sinn und nach dem Sollen aufgegangen ist,
besteht hier kein Gegensatz, ja nicht einmal eine Schwierigkeit.
Er kann, um dieses Gleichnis nochmals zu gebrauchen, die
Flächenexistenz sogar als einen Grenzfall der dreidimensionalen,
der religiösen, verstehen. Als Abstraktion hat sie ihre Berechtigung;

als Wirklichkeit aber besteht sie in der Leugnung
dessen, was doch erst dem menschlichen Leben seine Ganzheit,
seinen Sinn, seine Ordnung, sein Ziel, seine Richtung gibt. Der
religionslose Mensch ist der Mensch, dem die Tiefendimension
abhanden gekommen ist, der Mensch, der versucht, als blosses
Flächenwesen zu leben. Und dieser Versuch muss misslingen.
Er misslingt in der Weise, dass hier, in der Flächenexistenz, in
der religionslosen Oberflächlichkeit, Gegensätze entstehen, die
nicht da sind, wo die dritte Dimension, die der Tiefe,
miteingerechnet wird, ja, wo man weiss, dass nur dieses Dreidimensionale

das Wirkliche ist.
Und nun haben wir die Behauptung aufgestellt, dass die in

der menschlichen Geschichte und namentlich im Zeitalter der
Technik aufgetretenen und tragisch gewordenen Gegensätze
eben daraus kommen, dass die Menschen versucht haben,
zweidimensional, flächenhaft, statt dreidimensional, tiefenhaft, zu
leben. Diese Behauptung muss ich im folgenden noch etwas
erläutern und begründen.

Die Tatsache, dass in der Neuzeit viele Menschen darauf
verzichtet haben, die religiöse Frage zu stellen oder ernst zu
nehmen, ist wohl unbestritten. Und zwar ist es eben sehr oft
geschehen, dass sie sich dabei irrtümlich auf Wissenschaft und
Technik berufen haben. Was ist die Folge? Offenbar die, dass
man nicht mehr weiss, was der Sinn des Lebens ist, also auch
nicht, was das wahrhaft Menschliche, was die Würde des
Menschen, was die sittliche Aufgabe des Menschen ist. Das
Sittliche verhält sich zum Religiösen ähnlich wie die Technik zur
Religion. Das Sittliche ist «angewandte Religion», so wie die
Technik angewandte Wissenschaft ist. Wenn der Mensch auf
die religiöse Frage keine Antwort hat, wenr«, er also nicht mehr
weiss, wozu er da ist, was der Sinn seines Lebens ist, so
verliert er auch das Bewusstsein der sittlichen Menschenwürde und
der sittlichen Aufgabe oder Pflicht. Das «Du solltst» wird ihm
zu einer blossen Nützlichkeitsregel, schliesslich zur blossen
Konvention, die ebenso gut anders sein könnte; es hat keine
verpflichtende Kraft mehr.

Gerade das aber ist es, was in den letzten zwei Jahrhunderten

in grossem Masstabe geschehen ist. Indem die Menschen
den religiösen Glauben verloren, verloren sie auch mehr und
mehr das Wissen um die Menschenwürde, das Wissen um die
sittliche Aufgabe und Pflicht, und griff mehr und mehr Willkür

Platz. Und in Folge der Willkür der Gegensatz. Wo jeder
tut, was ihm passt, fällt die sittliche Ordnung dahin und fällt
die Menschheit in unverbundene Atome auseinander. Es fehlt
das Verbindliche, es fehlt die höhere Einheit, die alle verpflichtet
und allen die gemeinsame Ordnung gibt. Nun kann man freilich
einwenden, dass es zu allen Zeiten, nicht erst in der Neuzeit
unter den Menschen Willkür, Gegensatz und darum Krieg
gegeben habe, auch schon in der Zeit, als die Menschen noch
vorwiegend religiös waren; ja, dass sogar gerade die Religion
Grund solcher Gegensätze und Kriege geworden sei. Dieser
Einwand nötigt uns, zum Schluss etwas zu präzisieren, was denn
mit dieser Tiefendimension des Sittlichen und Religiösen
genauer gemeint sei.

Erstens ist es ja bekannt, dass es nicht nur eine, sondern
viele Religionen gibt. Das will aber nicht heissen, dass es viele
religiöse Wahrheiten gibt, dass; es auf die Frage nach dem Sinn
der menschlichen Existenz viele richtige oder gleich mögliche
Antworten gebe. Die Wahrheit ist immer nur eine, und eine, die
in sich selbst ohne Widerspruch ist. Wie aber können wir denn
wissen, welche unter den vielen religiösen Anschauungen die
richtige ist? Darauf kann ich jetzt nur in Kürze dies eine
antworten: Es gibt viele Religionen, aber es gibt nur einen
einzigen religiösen Glauben, in dem das Sittliche und das Religiöse,
das wahrhaft Menschliche und das wahrhaft Göttliche eins sind,
denjenigen nämlich, in dem sich Gott im wahren Menschen
kundtut, die Religion der Liebe. Denn die Liebe, die sich da als
Wesen Gottes offenbart, ist zugleich das höchste Gesetz der
Menschlichkeit und Sittlichkeit.

Daraus ergibt sich nun aber auch die Antwort auf die beiden

Einwände. Der Gegensatz, der auch in der vorneuzeitlichen
Menschheit da war, war eben gerade darum da, weil entweder
diese geoffenbarte Gotteswahrheit nicht anerkannt, sondern von
anderen, menschlichen Gegenmeinungen bestritten war, oder
aber, weil die, die diesen Glauben bekannten, ihren Willen nicht
wirklich von dieser Wahrheit bestimmen Hessen. Würden die
Menschen wirklich alle an den Gott der Liebe glauben, und würden

sie mit diesem Glauben auch sittlich ernst machen, so würden

die Gegensätze zum Verschwinden kommen. Ich sagte vorhin,

die Sittlichkeit verhalte sich zur Religion ähnlich wie die
Technik zur Wissenschaft. Technik ist praktische Anwendung
der Wissenschaft; so ist die echte christliche Sittlichkeit die
Praxis des wahren christlichen Glaubens, die Verwirklichung
der Liebe, die wir im Glauben als göttlichen Grund und
göttliches Ziel des Seins anerkennen. Es versteht sich von selbst,
dass da, wo dieser Glaube blosse Theorie bleibt, er auch ohne
die Wirkung ist, die wir von ihm aussagten, nämlich ohne die

Wirkung, das Leben des freien Menschen sinnvoll zu ordnen.
Wenn die Menschen zwar an den Gott der Liebe glauben, aber
selbst nicht so lieben, wie sie glauben, ist der -Glaube nicht
wahr und hat er auch nicht die Wirkung, durch Liebe die

Gegensätze der Menschen, die aus der Willkür kommen, zu
überwinden.

Und nun ist das Tragische der neuzeitlichen Menschheitsentwicklung

dieses, dass in der selben Zeit, wo Wissenschaft
und Technik den Menschen eine bisher unbekannte Macht, d. h.
Möglichkeit der Verwirklichung von Willenszielen gab, die
Menschheit in vorher unbekanntem Masse die religiöse Frage
vernachlässigte, die Glaubenswahrheit vergass oder verachtete
und darum auch in ihrer sittlichen Erkenntnis unsicher und in
ihrem sittlichen Wollen ohnmächtig wurde. Es gab auch in



6. Oktober 1945 SCHWEIZERISCHE BAUZETTUNG 155

früheren Zeiten Gottlose, und es gab erst recht in früheren Zeiten

solche, die zwar irgendwie an Gott glaubten, aber mit
diesem Glauben nicht sittlich ernst machten. Und doch gab es

etwas, was die abendländische Menschheit zusammenhielt, was
über allen stand und wenigstens von der grossen Mehrheit
anerkannt wurde: Die Gotteswahrheit und das in ihr begründete
sittliche Gesetz. Auch der, der das Böse tat, wusste doch, dass es

das Böse war; und der, der gottlos war, war umgeben von einer
Mehrheit von solchen, die mit mehr oder weniger Kraft und
Klarheit die Gotteswahrheit anerkannten. Darum gab es eine
gemeinsame Ueberzeugung von Recht und Unrecht, Gut und
Bös, Heilig und Unheilig und eine gemeinsame Anschauung von
menschlicher Würde und Pflicht. Es gab ein von allen mehr oder
weniger anerkanntes Ziel des menschlichen Lebens, eine gemeinsame

Idee vom Sinn der menschlichen Existenz.
Dieser gemeinsame tragende Grund, dieses alle zusammenhaltende

Band, das wenigstens bis zu einem gewissen Grad die
Menschen einte — nämlich in dem Masse, als eben die christliche

Wahrheit wirklich anerkannt und wirklich in Tat umgesetzt

wurde — dieser gemeinsame Nenner der abendländischen
Menschheit ist verschwunden, und gebieben sind weithin nur
noch die einzelnen Zähler, jeder mit seiner eigenen Meinung,
seinem eigenen willkürlichen Willen. Warum das so gekommen
ist, will ich hier nicht weiter untersuchen; so viel ist klar, dass
dieser Tiefenverlust nicht die notwendige Folge der grösseren
Oberflächenerkenntnis in der Wissenschaft war. Viel eher könnte
man sagen: Dem Menschen ist sein Wissen und sein Können so
sehr in den Kopf gestiegen, dass er glaubte, sich der religiösen
Frage und schliesslich auch der sittlichen Verpflichtung
entledigen zu können. Je grösser die Macht des Menschen wurde,
desto weniger glaubte er eines Gottes zu bedürfen, desto mehr
hielt er sich selbst für Gott, desto mehr war einem jeden sein
eigener Wille sein eigenes Himmelreich. Aber mit dem Himmelreich

war es nicht weit her; denn wo jedem sein Wille sein
Himmelreich bedeutet, wird das, was der eine will, dem anderen
zur Hölle.

Wir haben es in diesen letzten Jahren der totalitären
Revolutionen erlebt, was aus dem Menschen wird, der sich selbst
zum Gott macht, der den Sinn für die Menschenwürde verliert,
nachdem er den Sinn für die göttliche Bestimmung des Menschen
verloren hat. Wo der Mensch den Sinn für die Gotteswahrheit
verliert und mit ihr den Sinn für die Menschenwürde und das
sittliche Gefühl, da bleibt als soziales und politisches Bindemittel

nur die Gewalt übrig, da muss der Zwang die sittliche
Bindung und die Staatsmacht die religiöse Ehrfurcht ersetzen,
da bleibt für Geist, Freiheit und echte Gemeinschaft, da bleibt
für Gerechtigkeit und Menschlichkeit kein Raum.

Wohl aber für die Technik. Und das ist nun die grosse Ge¬

fahr in der heutigen Lage. Technik kann auch der vollkommen
entmenschlichte Mensch gebrauchen, Technik dient auch dem
System der Gewalt und des Zwangs. Darum ist es so leicht
möglich, dass; die Technik, die an sich weder gut noch bös,
sondern neutral ist, das Mittel in der Hand der Mächte des Bösen,
der Unmenschlichkeit und der Tyrannei wird. Das ist das
Furchtbarste, was man sich denken kann: Die ungeheuren
Machtmittel, die die heutige Technik dem Menschen zur
Verfügung stellt, in der Hand der Unmenschlichkeit, des Nihilismus,
der Tyrannei. Der totale Staat, wie er ja jetzt noch, auch nach
dem Fall Hitlers als Siegergrossmacht besteht, als technokratische

Diktatur — ausgestattet mit den grenzenlosen Kräften
der modernen Technik — das ist wohl ungefähr das, was im
Neuen Testament das Reich des Antichrist heisst, das Bündnis
zwischen der vollkommenen Gottlosigkeit und Unsittlichkeit mit
der höchsten technischen Machtfülle. Und da lassen Sie mich
nun ein persönliches Wort an Sie richten. Die Techniker sind
wohl etwas in der Gefahr, diese Gefahr der totalitären Techno-
kratie zu übersehen, weil im technokratischen Staat die Technik
und die technischen Wissenschaften in hohen Ehren stehen und
glänzende Chancen haben. Täuschen wir uns aber nicht! Die
glänzende Entwicklung der Technik im technokratischen Totalstaat

ist kein Gegenbeweis gegen seine vollkommene Ungeistig-
keit, Barbarei und Gottlosigkeit. Die Technik, die sich diesem
Ungeheuer zur Verfügung stellt, versündigt sich an der Menschheit

und an der Menschlichkeit. Ja, sie macht sich, auch wenn
sie das durchaus nicht beabsichtigt und vielleicht auch nicht
weiss, zum Werkzeug der Tyrannei und Unmenschlichkeit.

Ich komme zum Schluss. Die Welt steht heute vor einer
Entscheidung, wie nie zuvor. Sie verfügt, dank der Technik,
über Kräfte, wie sie der Mensch nie zuvor besessen hat. Diese
Kräfte sind an sich neutral; darum kommt alles darauf an, wem
sie zu Diensten stehen, ob den Mächten des Guten oder den
Mächten des Bösen. Die abendländische Menschheit ist in den
letzten zweihundert Jahren mehr und mehr dem Materialismus,
der Gottlosigkeit und damit der Unmenschlichkeit verfallen.
Wenn sie auf diesem Wege weitergeht, wird das Ende noch viel
furchtbarer sein als das, was wir in diesen letzten Jahren erlebt
haben. Das ist sozusagen mathematisch beweisbar. Eine Wendung

zum Guten aber kann nur dadurch geschehen, dass die
Technik nicht mehr als Selbstzweck, sondern als Mittel zum
Zweck aufgefasst wird, und zwar als Mittel all jener Gedanken
und Motive, die in den Worten Menschenwürde, sittliche
Verantwortung und Ehrfurcht vor dem Gotteswillen liegen. Um es
stark zu sagen: Technik kann Teufelsdienst, sie kann aber auch
und soll Menschen- und Gottesdienst sein. Ob sie das_ eine oder
das andere wird, davon hängt das zukünftige Schicksal der
Menschheit ab.

Das Projekt 1943/44 der Urseren-Kraftwerke
Bautechnischer Bericht, erstattet im Auftrag des Studiensyndikats für die Urseren-Kraftwerke
Von Prof. Dr. E. MEYER-PETER und Dipl. Ing. TH. PRET, Zürich

V. ENERGIEWIRTSCHAFT, AUSBAUPROGRAMM
Die im langjährigen Mittel zur Verfügung stehenden

Werkwassermengen sind in Abb. 4 für den Vollausbau zusammengestellt.

Der grosse Urserensee gestattet die Konzentration der
gesamten Betriebswassermenge auf den Winter. Sommerenergie,
die im Vollausbau z. T. für Pumpzwecke verwendet wird, fällt
deshalb nur in den Zentralen Wassen, Amsteg und Erstfeld in
relativ geringen Mengen an.

Aus den Tabellen 4 bzw. 5 gehen weiter die Bruttogefälle
der einzelnen Kraftwerke und die geodätischen Förderhöhen der
Pumpwerke hervor, je nach Abschluss der Bauetappen 1 bzw. 3.

Die Gefällsverluste wurden in üblicher Weise berechnet unter
Verwendung der den vorgesehenen Stollenverkleidungen oder
Panzerungen entsprechenden Rauhigkeitsbeiwerte. Daraus —
und unter Berücksichtigung der Seespiegelschwankungen und
des Freihängens der Peltonturbinen — ergeben sich die
maximalen, mittleren und minimalen Nettogefälle, bzw. manometrischen

Förderhöhen der Kraft- bzw. Pumpwerke. Als mittlerer
betriebsmässiger Gefällsverlust wurden bei den Berechnungen
70 bis 75°/0 des Gefällsverlustes bei maximaler Belastung
eingeführt; er hängt natürlich ab von der Art des Betriebes inbezug
auf die zeitliche Verteilung der Energieabgabe.

Die Wirkungsgrade der Maschinen wurden nach Angaben der
konsultierten Maschinenfabriken eingesetzt. In nebenstehender
Tabelle 6 finden sich die für die Ermittlung der Energieproduktion

ausschlaggebenden Grundlagen zusammengestellt. Die
angegebenen Wirkungsgrade beziehen sich für die Hauptkraft-

(Schluss von Seite 146)

werke auf die Unterspannungsklemmen der Transformatorenstation

Erstfeld und für die Regionalkraftwerke auf die
Abgangsklemmen der Generatoren.

Die in den Ausbauetappen 1 und 3 (Vollausbau) theoretisch
erzeugbaren Energiemengen und die installierten Leistungen sind
in den Tabellen 4 und 5 enthalten, ebenso der Energiebedarf für
den Betrieb der Pumpwerke.

Zusammengefasst ergeben sich die in den Urserenwerken
theoretisch erzeugbaren Brutto- bzw. Netto-Energiemengen,
die installierten Leistungen und die maximalen Spitzenleistungen
nach Tabelle 7.

Es ist hervorzuheben, dass die Netto-Winterenergieproduk-
tion, die für den Vollausbau im Mittel zu 2865 Mio kWh ange-

Tabelle 6: Neltogefälle und Wirkungsgrade

Mittleres Total Spezifische Mittlerer
Werk Nettogefälle Wirkungs- Arbeit Gesamt-

m grad kWh/ma Wirkungsgrad

Pfaffensprung 736,5 0,825 1,65
Erstfeld 315,5 0^84 0J2
Total Haupt- 1052,0 2^7~

kraftwerke '

Gesehenen 476,0 0,81 1,05
Wassen 255,0 0,83 0,575

Amsteg 255 bis 260 0,80 0,56

0,83

Total Regional- 990kraftwerke 2,185 0,81


	Technik und Religion: Vortrag

