
Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 125/126 (1945)

Heft: 20

Artikel: Grosse Kunst, bürgerliche Kunst und Volkskunst - ihr gegenseitiges
Verhältnis und ihre Träger

Autor: Meyer, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-83666

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-83666
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


240 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG Bd. 125 Nr. 20

sie, diese Dinge: Geld, blühende Städte, schaffende Fabriken,
Forschungsstätten, reiche Felder. Aber nicht nur das: wir haben
in all den Jahren den Frieden besessen. Denn wir haben die
Klugheit der Neutralität besessen. Und das Wichtigste und
Gefährlichste: wir besitzen ein gutes, ja vorzügliches Gewissen.

Wird uns vor so viel Besitz nicht fast bange — mitten in
diesem arm gewordenen Europa? Müssen wir nicht befürchten,
dasa sich da um uns die Atmosphäre eisigen Alleinseins bilde,
die den Wohlgenährten, Wohlgekleideten umgibt, wenn er durch
die Elendsviertel wandelt? Dass er Almosen gibt und Traktate
verteilt, erlöst ihn noch kaum

Liebe Studierende, Sie haben viel voraus vor der Jugend der
anderen Völker. Diese anderen aber, diese Holländer, Griechen,
Belgier, Tschechen, Polen, diese Norweger und Finnen, diese
Deutschen aber auch, sie haben in ihrer Not auch sehr viel voraus

vor uns. So wie sie selbst in die Frage gestellt wurden, die
Frage über Tod und Leben, die sie nur mit dem ganzen Einsatz
der Person beantworten konnten, werden sie alles in Frage stellen.

Sie werden anfangen, wo wir Epigonen sind. Sie fangen
zum Teil wohl im Nichts an, während wir Mühe haben zu
erwerben, was wir besitzen. Ist alles erwerbenswert, was uns be-
sitzenswert schien? Nicht das Chaos und die Armut müssen das
Gegenteil der Ordnung und des Besitzes sein: vieldeicht ist es
die Entschiedenheit, der Aufbruch, der grosse Anfang. Vielleicht
sind wir in all unserem Besitze arm an etwas, was diese Armen
besitzen: an Freiheit des Geistes und des Anfangs.

Und von hier aus gesehen erweist sich die Hilfe, die wir
den kriegsversehrten Völkern entgegenbringen wollen, als etwas

sehr Schweres. Können wir das überhaupt? Wir müssen uns
hüten zu glauben, nur die andern bedürften der Freunde, des
Mitgefühles, der dargebotenen Hand. Auch wir bedürfen dieser
Hilfe. Sonst bleiben wir unverstehend-unverstanden in der
Einsamkeit der Verschontheit zurück.

Das soll unsere Herzen leiten bei allen Aktionen, die heute
und morgen angefangen werden, um das Leid zu lindern und die
Fäden anzuknüpfen, die zerrissen sind. Da wir nicht teilnahmen,
müssen wir unser Teil geben, um wieder teilzuhaben. Nicht der
Geist des Almosens, nicht der des Pharisäers darf uns verführen.

Indem wir helfen wollen, bitten wir um die Teilnahme am
grossen Anfang. So meinen wir es, wenn wir sagen, unser
Davongekommensein sei nicht nur eine Gnade, sondern auch eine
Aufgabe.

Wir wollen, wir schweizerischen Akademiker, in unverdrossener,

bescheidener und unablässiger Arbeit unsere Menschenpflicht

tun, um unsertwillen, um Europas willen, um der
Menschheit willen. So danken wir. Das Zerstörteste in unserer
zerstörten Welt ist die Menschenwürde. Das Bewusstsein ihrer
Heiligkeit muss uns begleiten. Sie gilt es wiederherzustellen,
mit Ehrfurcht und Liebe. In all dem Besitze, der uns gefährden
kann, ist dieser Glaube an die Menschenwürde, den wir nie
verlieren mussten, der beste und der schweizerischste Teil. Gelänge
es uns nicht, für ihn zu zeugen, mit all unserm Wirken und
Sein, wir hätten, obwohl verschont, den Krieg verloren.

Und nun wollen wir an die Arbeit des Tages gehn, um in
gemeinsamer Bemühung mit den Völkern Europas, die sie uns
hoffentlich nicht versagen werden, den Frieden zu verdienen.

Grosse Kunst, bürgerliche Kunst und Volkskunst — ihr gegenseitiges Verhältnis und ihre Träger
Von PETER MEYER, Zürich (nach einem Vortrag, gehalten in der Antiquarischen Gesellschaft Zürich)

Die Kunstgeschichte befasst sich in erster Linie mit den
Werken der Grossen Kunst, das heisst denjenigen, die die
Stilentwicklung tragen und stilistische Veränderungen jeweils
zuerst erkennen lassen, denn die Empfindlichkeit für das im höchsten

Sinn Aktuelle, das Notwendige, das in einer bestimmten
historischen Situation gesagt werden muss, macht gerade den
grossen Künstler aus. Wer sich aus lokalgeschichtlichen oder
anderen Gründen mit Kunstwerken zu befassen hat, die einen
bescheideneren Platz einnehmen, misst sie unwillkürlich an diesen

führenden Werken, er stellt etwa ihre zeitliche Verspätung
fest, ihr Festhalten an Stilformen, die an den Zentren der Kultur
bereits der Vergangenheit angehören — in der Schweiz werden
an Bürgerhäusern gotische Portale und Fenster noch nach 1700
neu erstellt. Oder man kann nachweisen, dass die aus dem
stilistisch fortgeschritteneren Ausland entlehnten Formen oft nicht
ganz verstanden und nicht im sinngemässen Zusammenhang
verwendet sind — und doch hat man dabei das Bewusstsein,
mit dieser an sich richtigen Kritik das Wesentliche dieser
bescheideneren Kunstleistungen nicht zu berühren. Denn das
stilistische Element, die spezifische Modernität der führenden
Leistungen nimmt hier gar nicht einen so wichtigen Platz ein ; es
ist sinnlos, diesen Werken einen Vorwurf zu machen aus dem
Fehlen von Qualitäten, die sie gar nicht, oder doch nur nebenher
anstreben.

Das führt zu einem Kreis weitschichtiger Fragen, die einen
Einblick in die Struktur des Kunstwerks im Prinzipiellen geben.
Insoweit ein Kunstwerk nichts als Kunstwerk ist, ist es ein
ausschliesslich ästhetischer Tatbestand, und hat sich seine
Betrachtung ausschliesslich mit Fragen seiner Form zu befassen
— es wäre ein guter Teil des heutigen Durcheinanders in der
Literatur über Kunstangelegenheiten zu vermeiden gewesen,
wenn sich alle Beteiligten über diese Grundtatsache im Klaren
wären. Aber in den allerseltensten Fällen — vielleicht nie — ist
ein Kunstwerk nichts als Kunstwerk. Ungefähr jedes Bauwerk
hat auch noch einen praktischen Zweck zu erfüllen und noch
die Propaganda für irgend eine Idee gehört zu diesen
praktischen und ausserkünstlerischen Zwecken — und auch Gemälde,
Gedichte, Theaterstücke haben in der Regel einen bestimmten
sachlichen Aussage-Gehalt und eine soziale Wirkungsabsicht, die
beide der künstlerischen Leistung zur Grundlage dienen, wie ein
bestimmtes Raumprogramm und die Baumaterialien dem
Gebäude, und Farbe, Leinwand und Pinsel dem Gemälde. Alle diese
Absichten und Mittel, ohne die das einzelne Kunstwerk nicht
entstehen würde, haben an sich mit Kunst nichts zu tun, es sind
nicht antikünstlerische, aber ausserkünstlerische Interessen, die
dann auf künstlerische (oder auch unkünstlerische) Art befriedigt

werden, und diese allein enthält das Element des Stils.
Dieses Element kann bei einem Bauwerk also eine sehr

verschieden grosse Rolle spielen, die zeitliche und örtliche Nuan¬

cierung der Formensprache, in der das praktische Programm
verwirklicht wird, kann mit grösserem oder geringerem Nachdruck

ausgesprochen werden, sie kann ganz ausdrücklich
unterstrichen werden, aber auch auf eine mehr passive, unbewusste
Art in die Formgebung einfliessen — ganz fehlen wird sie nie,
denn als ungreifbar-diffuser, stimmungsmässiger «Zeitgeschmack»
färbt sie auch noch die unscheinbarsten Aeusserungen jeder Zeit,
ihr Gerät und ihre bescheidenen Nutzbauten.

Nun bleibt zu fragen, aus welchen Gründen innerhalb des
gleichen Zeitabschnitts in verschiedenen Gegenden verschiedene
Formenwelten in Uebung sind — nicht nur auf dem Gebiet des
gewöhnlichen Lebens-Inventars, der Kleidung, der Gerätschaften,
Möbel usw. Die ausserkünstlerischen Zwecke, denen diese Gegenstände

dienen, sind im grossen ganzen überall die gleichen, und doch
wird die gleiche Aufgabe überall wieder in etwas andern Formen
erfüllt, und jede Gegend hält mit Zähigkeit an diesen irrationalen

Unterschieden fest. Das wird noch deutlicher auf dem den
bildenden Künsten benachbarten Gebiet der Sprache. Jedes Volk
spricht seine besondere Sprache, und innerhalb jedes Volkes
haben wieder die einzelnen Provinzen, ja in so hoch differenzierten

Gebieten wie der Schweiz hat jede Talschaft, jede Stadt und
innerhalb der Städte wieder jede soziale Gruppe ihren eigenen
Dialekt oder wieder eine eigene Nuance des Dialektes. Dabei
wird im Ganzen überall das Gleiche gesagt, die Interessen drehen
sich immer um die Angelegenheiten der Familie, der Landwirtschaft,

des Gewerbes — die Verschiedenheit der sprachlichen
Nuancierung kommt jedenfalls nicht von den Inhalten her, und
mit dem Hinweis auf die «Tradition» schiebt man die Frage nur
in die historischen Kulissen, ohne sie zu lösen, denn selbst wo
irgendwelche historische Gründe fürVerschiedenheiten des sprachlichen

oder sichtbaren Forminventars vorliegen, etwa die
verschiedenartige Herkunft einzelner Bevölkerungselemente, bleibt
die Frage offen, warum diese an ihren Verschiedenheiten
festhalten. Letzten Endes gibt es dafür keine anderen Gründe als
das fundamentale Bedürfnis nach Unterscheidung. «So spricht
man eben bei uns — und das trägt man bei uns eben so — und
bei euch ist es anders.» Die kleinen Nuancen in der Formulierung

des Lebensinventars haben gerade diese Aufgabe, auch da
einen Unterschied auszusprechen, wo es von Seiten der Zwecke
keine Unterschiede gäbe. Durch die Unterschiede der Sprache,
der Tracht, der Ornamentierung der Geräte bestätigen sich die
einzelnen sozialen Gruppen nach innen ihre Zusammengehörigkeit,

zugleich grenzen sie sich damit nach aussen von den Nicht-
Dazugehörigen ab. Das ist am deutlichsten auf dem Gebiet der
militärischen Uniformen, aber diese sind nur die extreme
Stilisierung dessen, was allgemein gilt, und wenn die Trachten der
verschiedenen Gesellschaftschichten heute auch nicht mehr durch
amtliche Kleidermandate vorgeschrieben werden, wie im
siebzehnten und achtzehnten Jahrhundert, so sind gesellschaftliche



19. Mai 1945 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 241

Konventionen auf dem Gebiet der Kleidung wie der Sprache
heute noch, und gewiss in alle Zukunft wirksam, weil sie sich
eben als Mittel der Unterscheidung spontan immer von neuem
bilden.

Was für die Gegenstände an der unteren Schwelle der Kunst
gilt, gilt auch für das Stil-Element in den grossen Kunstwerken,
nur ist es dort nicht mehr so leicht fassbar, weil sehr viele weitere

Komponenten, vor allem inhaltliche Aussagen dazu kommen,
und damit das Bild bereichern, zugleich aber die Aufmerksamkeit

in Beschlag nehmen, während die bescheidenen ornamentalen

Massnahmen an volkstümlichen Bauten, Trachten und
Gerätschaften überhaupt keinen andern Sinn haben, als
Unterscheidungen bewusst zu machen.

Nun gibt es neben diesen örtlichen Verschiedenheiten der
Sprachformen und Formensprachen auch noch die Verschiedenheiten

des formalen Ausdrucks innerhalb der Zeit. Auch hier
sind die praktischen Ursachen, etwa die Erfindung neuer
Materialien und Konstruktionsweisen in der Architektur nicht das
entscheidend Wichtige und aktiv zu Stilveränderungen vorwärtstreibende

Element, so wichtig sie zu Zeiten vorübergehend sein
können, wie gerade in den letzten Jahrzehnten. Die primäre
Ursache des Stilwechsels ist auch hier das Bedürfnis nach
Unterscheidung, nach dem Neuen an sich. Jede Generation ist es ihrem
Selbstbewusstsein schuldig, sich von der Generation der Väter
durch eigene Leistung abzuheben. Man will nicht zum tausend-
undeinten Mal wiederholen, was schon tausendmal gesagt wurde
— selbst dann nicht, wenn es gut gesagt worden war. Und wieder
sind es die beiläufigen, durch keinen ausdrücklichen Sachgehalt
belasteten Formen, also vorzugsweise das Ornament, die das
Alte in neuer Tonart aussprechen können, auch wenn vom
Material, der Technik und dem Gebrauchszweck her kein Grund
zu Aenderungen vorliegt. Dazu kommt noch ein Bedürfnis nach
einem rascheren Formwechsel von geringerer Schwingungsbreite,
der tief in der menschlichen Natur begründet ist. Es hat etwas
Beschämendes, doch ist nicht zu leugnen, dass man sich auch
an den schönsten Kunstwerken bei andauernder Betrachtung
satt sieht. Das liegt nicht am Kunstwerk, sondern an den Grenzen

der Aufnahmefähigkeit des Betrachters. Bewusstheit ist ihrem
Wesen nach ein Grenz-Erlebnis, man wird sich dessen bewusst,
was plötzlich in Erscheinung tritt oder plötzlich verschwindet,
nicht aber des unproblematisch dauernd-Gegenwärtigen. Die
Aufmerksamkeit wird stumpf, und so wird das Neue an sich
begehrenswert, ganz abgesehen von seinen sonstigen Qualitäten.
Vor allem auch die Formen der Gebrauchsgegenstände, mit denen
man täglich zu tun hat, verbrauchen sich in einem ähnlichen
Sinn wie sich die Nahrung verbraucht, man bekommt Hunger
nach neuen Formen. Vielleicht liegt darin auch ein gewisser
Triumph über die Vergänglichkeit — das erhebende Bewusstsein,
die Gegenstände seiner Umgebung zu überdauern, indem man
sie ins Altmodische abschiebt und immer neue ergreift. — Auch
dieser Zug geht von den grossen Kunstwerken bis ins Alltägliche,

bis zur Mode in der Kleidung, ja bis zum Wechsel der
Kleidung innerhalb eines Tages : stets wird das Neue als frisch,
unverbraucht, und damit als Bestärkung des Selbstgefühls
empfunden, als «Comfort» im wörtlichen Sinn von con-fortare
stark machen.

Daraus folgt, dass jede Stilnuance ausser den Qualitäten,
die sie an und für sich hat, jeweils auch noch die spezifische
Qualität der Modernität hat, die im Augenblick ihres Auftretens
entscheidend wichtig ist, dann aber rasch und so radikal ver-
blasst, dass sie sich von späteren Betrachtern nie wieder ganz
rekonstruieren lässt. Am besten lässt sich der pointierte Gegensatz

jeder Modernität gegenüber der jüngst vergangenen Zeit
am Beispiel der Kleidung beobachten : Auf Modebilder, die zehn
und zwanzig Jahre zurückliegen, reagiert jede Zeit mit
ausgesprochenem Hohn, man empfindet sie als lächerlich, während
früheren Epochen gegenüber diese spezifische Ueberempfindlich-
keit nachlässt. Aelteres betrachtet man mit objektivem Interesse,
es wirkt nicht mehr «altmodisch», sondern «antik», und so dient
heute die Mode der Siebzigerjahre bereits wieder als Anregung
für moderne Modeschöpfungen. Der Grund liegt darin, dass eine
ausgesprochene Abwehrhaltung nur jenen Formen gegenüber
nötig ist, die immer noch ausdrücklich überwunden werden müssen,

während sich die älteren nicht mehr in die Gegenwart
eindrängen. Gleiches gilt für die Kunstwerke höherer Ordnung, sie
stehen zuerst grell im Dichtkegel der Modernität, und geraten
dann — schon aus Komplementärwirkung — in eine Zone
ausgesprochener Dunkelheit, jenseits welcher sie nach Jahrzehnten
wieder auftauchen im gleichmässigeren Licht der Historie.

Sowohl in der Dimension des geographischen und des sozialen
Raumes, wie in der Dimension der Zeit bedeutet der Wechsel
des Forminventars also in erster Linie eine Grenz-Setzung, eine

Bewusstmachung von Unterschieden und Zusammengehörigkeiten,
die ein sehr viel umfassenderes Gebiet betreffen als nur das der
künstlerischen Aeusserungen. In diesem Zusammenhang ist die
Kunst nur Symptom und es sind darum auch in erster Linie
ihre niederen Formen, vor allem die des Ornaments, die als Mittel
für diese Grenzsetzungen dienen. Die ornamentalen Formen sind
im gleichen Sinn konventionelle Zeichen wie die Buchstaben der
Schrift — sie haben, einzeln betrachtet, keinen Aussagegehalt,
sie sind nicht inhaltlich betont, und gerade diese Akzentlosig-
keit macht sie unbegrenzt modulationsfähig. Der Betrachter ist
angesichts von Formen, die er schon tausendmal gesehen hat,
für jede leiseste neue Nuancierung empfindlich ; im Ornament
schlägt sich wie in der Schrift jede Schwankung der kollektiven
Zeitstimmung und des individuellen Temperamentes des einzelnen
Künstlers geradezu graphologisch nieder.

In den höheren Kunstarten kommen jedoch noch weitere,
differenziertere Aussagen dazu. Indem der Künstler den
Menschen, die Götter, die Gegenstände der Natur, die Landschaft
darstellt (oder allenfalls auch nicht darstellt), macht er sich sein
Verhältnis zu allen diesen Vorstellungen deutlich, und er handelt
dabei nicht nur aus persönlicher Willkür, sondern immer als der
Wortführer seiner Zeit und seiner sozialen Gruppe, der er selbst
dann nicht entrinnt, wenn er sie bekämpft. Die schwebenden,
schwer fassbaren Spannungsverhältnisse beispielsweise zu den
Göttern lassen sich nur dadurch präzisieren, dass man der
Vorstellung von den Göttern in der Kunst eine feste Form gibt, und
an diesen Darstellungen können sich die Zeitgenossen wie die
Nachfolgenden orientieren, wie an einer Stimmgabel, und ermessen,

ob ihr Verhältnis noch das gleiche ist. Auch in dieser
Hinsicht ist die Kunst das Mittel, Verhältnisse ins Bewusstsein zu
heben, die auf keine andere Weise deutlich gemacht werden
könnten.

Das erklärt das ganz verschiedene Tempo der künstlerischen
Entwicklungen. Wo die Bewusstheit ihren höchsten Grad erreicht,
da findet der rascheste Formwechsel statt. In prähistorischen
Zuständen, die par définition kein Bedürfnis hatten, über sich
selbst Rechenschaft abzulegen, und für die eine vergleichsweise
dumpfe, traumhafte Art von Bewusstheit angenommen werden
darf, ändern sich auch die Kunstformen sehr langsam. Wo
dagegen ein Volk oder eine führende Gruppe innerhalb eines Volkes
vom wachen Bewusstsein seiner Eigenständigkeit erfüllt ist, lösen
sich immer neue Stilnuancen in rascher Folge ab, sodass die
Intensität des Formwechsels unmittelbar als Masstab für die
geistige Wachheit eines Volkes gelten darf, und die Mannigfaltigkeit

der gleichzeitig im Gebrauch befindlichen Formen als
Masstab für seine geistige Differenziertheit.

Wer aber ist der Träger der jeweiligen Modernität, also jener
Formen, die sich mit bewusster Spitze sowohl gegen die
jüngstvergangenen, wie auch gegen die als fremd oder provinziell
empfundenen benachbarten Formen abheben? Nie ist es ein Volk
in seiner ganzen Breite, sondern immer eine Elite — etwa die
regierende Schicht einer Monarchie, oder ein städtisches Patriziat,

eine Priesterschaft, ein Berufstand, eine durch enge
Bindungen irgend welcher Art zusammengeschlossene Gruppe, deren
einzelne Mitglieder sich solidarisch fühlen, sich gegenseitig
beobachten, miteinander wetteifern und sich damit zu höchster
Bewusstheit erziehen, durch das Mittel einer hochentwickelten
Kritik.

Selbst in einer solchen führenden Gruppe besitzt nicht jedes
Mitglied den gleichen Grad von Bewusstheit. Jedes hat neben
den geistigen Bezirken, in denen es dieses überwache Dasein
führt, seine dumpferen, minderbewussten und unbewussten
Regionen, und das gilt erst recht für die gesellschaftlich
nachgeordneten Klassen. Der leibeigene Bauer des Mittelalters dürfte
der prähistorischen Situation noch sehr nahe gestanden haben,
und noch heute haben sich viele dumpfere Intelligenzen weniger
weit davon entfernt als man gemeinhin annimmt. Zwischen diesen

Extremen steht die breite Schicht der verschiedenen bürgerlichen

Stufen, die hinsichtlich der Intensität ihres historischen
Bewusstseins irgend eine Zwischenstellung einnehmen. Der
Einzelne steht oft auf seinem speziellen Berufsgebiet auf der Höhe
der Modernität, so etwa der Handwerker oder Industriearbeiter,
der einen scharfen Blick für die spezifischen Neuerungen auf
seinem Fachgebiet hat, für das er persönlich verantwortlich ist,
während er sich auf andern Gebieten mehr oder weniger passiv
treiben lässt.

Das Bewusstsein der Verantwortlichkeit erzieht zur Bewusstheit

überhaupt, weshalb in normalen Verhältnissen die politisch
führenden Kreise immer zugleich die kulturell führenden sind —
was nur für die kurzen Perioden revolutionärer Umschichtungen
nicht immer zutrifft. Daraus erklärt sich die ungewöhnliche Viel-



242 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG Bd. 125 Nr. 20

fältigkeit der künstlerischen Strömungen der italienischen
Renaissance oder — auf bescheidenerem Formniveau — der
schweizerischen Kunst : sie ist die natürliche Folge der politischen Viel-
gliedrigkeit, in der ein Maximum von Individuen zur «Regimentsfähigkeit»,

das heisst zum Bewasstsein der Verantwortung für
den Staat erzogen wurde. Eine eminent wichtige Rolle spielt
in diesem Zusammenhang der Besitz, das Bewusstsein, an
ererbten Werten teilzuhaben und für ihre Weitergabe an die
folgende Generation verantwortlich zu sein. Hauptsächlich hiedurch
wird die kulturelle Kontinuität sichergestellt, und diese Klammer
hält die Generationen unbeschadet ihres Selbständigkeitsbedürfnisses

dann doch immer wieder zusammen; die Kunstformen
werden zwar spezifisch variiert — aber innerhalb einer gemeinsamen

Traditionsreihe. In der Kleinheit der schweizerischen
Verhältnisse sind die subtilen Gleichgewichtszustände zwischen Neuerung

und Beharren in einer Tradition besonders gut zu
beobachten, und die Ausschläge des Zeigers, sobald die eine oder
andere Tendenz an Stärke zunimmt, während in Massenstaaten
auch das kulturelle Leben einförmig wird, und allem
Organisationsbetrieb zum Trotz auf die Dauer erstickt.

Den Pol nach der Seite des Unbewussten, des undiskutierten
Herkommens stellt die Volkskunst dar. Man begegnet nicht
selten der Meinung, die Volkskunst sei etwas Selbständiges,
hervorgewachsen aus dem natürlichen Boden im Gegensatz zur
Hohen Kunst, die dem Volk von einer gebildeten Oberschicht
mit kulturellen Traditionen fremder Herkunft mehr oder weniger
aufgezwungen werde. Denn wenn man den Ursprung der Formen
der Hohen Kunst verfolgt, so stösst man letztlich unweigerlich
auf ihre römisch-griechischen Wurzeln, und das gilt sogar für
die Formen des gotischen Stils, die in der Zeit der Romantik
als das absolute Gegenteil der klassischen aufgefasst wurden
und noch heute werden. Und freilich haben sie sich bis in eine
extreme Ferne von allem Klassischen entwickelt — aber trotzdem

geht ihre Entwicklung von den klassischen Formen aus,
mit denen sich der romanische Stil auseinandersetzt.

Wenn die — letztlich griechischen — Formen der Antike zur
eigentlich europäischen Formensprache geworden sind, in der
alle europäischen Völker bis auf den heutigen Tag ihre verschiedenen

Gedankeninhalte und Gefühlströmungen ausgesprochen
haben, so liegt der Grund nicht nur in der zeitlichen Priorität
ihres Auftretens, sondern in ihrer geistigen Struktur. Diese Formen

sind die Träger des rationalen Bewusstseins, der bewussten,
verstandesklaren Auseinandersetzung mit der Umwelt, des
Willens, diese ganze Umwelt dem menschlichen Masstab zu
unterwerfen. Hierin liegt ihre Einmaligkeit, aus diesem Grund wird
sich jede neue Generation von neuem mit diesen Formen
auseinandersetzen müssen, und aus diesem Grund sind sie letztlich
unabhängig von den Konjunkturen der politischen Geschichte.
Schon in der Antike war es nicht das politische Prestige
Griechenlands, das seine Kunstformen getragen hatte : zu den Zeiten,
in denen sie sich nach Osten bis in die Gandhara-Kunst Indiens
und an die Schwelle Chinas ausgebreitet, und sich das römische
Weltreich unterworfen haben, hat Griechenland als politischer
Faktor überhaupt nicht mehr existiert, und in den
Völkerwanderungszeiten ist es ausgerechnet das zerstörte römische Reich,
dessen Kunstformen den Anstoss für die ganze mittelalterliche
Kunst abgeben — nicht nur die mehr als ein halbes Jahrtausend
lange Zeit eines undurchsichtigen Uebergangs zehrt davon,
sondern auch noch die Hochblüte des romanischen und gotischen Stils.

Mit den griechischen Kunstformen war ein neuer Grad ver-
standesmässiger Wachheit erreicht worden, der von da an als
Norm gilt — das ist ein so folgenschweres, einmaliges Ereignis
der Weltgeschichte wie die Erfindung des Feuers. Am griechischen

Vorbild haben jedes einzelne Volk und jede einzelne
Generation gelernt, ihre eigenen Inhalte auszusprechen, an Hand
der antiken Architekturgliederungen und Ornamentmotive lässt
sich Schritt für Schritt verfolgen, wie die Völker des Nordens
im frühen Mittelalter in unablässiger Nachahmung antiker
Vorbilder ihrer eigenen, ungriechischen Art bewusst wurden. Die
gemeinsame Formensprache, die übernommenen konventionellen
Motive haben erst die Möglichkeit gegeben, feinere Unterschiede
auszudrücken — nur schon um auszusprechen, dass man
verschiedener Meinung sei, ist eine gemeinverständliche Sprache
unerlässlich.

Gerade das klassische Element in der Kunst ist darin in
erster Linie der Träger der jeweiligen Modernität, es stellt den
Formenvorrat zur Verfügung, der sich nach den Polen des
Modernen und Altmodischen, des Mondänen und Provinziellen
differenzieren lässt, an seiner Handhabung, seiner betonten
Verwendung oder auch betonten Nicht-Verwendung scheiden sich
die führenden Geister von den passiv nachfolgenden.

Unbeschadet der universellen und konstituierenden Bedeutung

für die gesamte europäische Kultur ist die antike Formenwelt
aber zugleich die Ursache ihrer spannungsreichen Aufspaltung
in Formenreihen von verschiedenem Niveau. Unterschiede

zwischen führender und provinzieller Kunst sind auch schon in
der Antike fühlbar, aber der Niveauunterschied ist erstaunlich
gering, jedenfalls verglichen mit Späterem; es handelt sich mehr
nur um die Reihenfolge der Plätze innerhalb einer geschlossen
in gleicher Richtung marschierenden Gruppe, auch ist kein
grundsätzlicher Unterschied der Art fühlbar zwischen den
Erzeugnissen der sozial führenden Schicht und den tieferstehenden
Schichten.

Das ist schon in Rom anders. Neben dem mondänen
Hellenismus der römischen Aristokratie laufen als Volkskunst etrus-
kische und sonst altitalische Formenreihen von archaischem Stil-
Charakter weiter, sodass sich — etwa in Pompeji — seltsam
genug dekadent Modernes mit Uraltertümlichem vermischen
kann. Immerhin war beides stammverwandt, es sind zeitlich
verschiedene Entwicklungsstufen der gleichen Formsubstanz,
die sich gegenüberstehen.

Im Mittelalter geht die Spaltung viel tiefer, denn nun liegt
der Alt-Einheimische Formenvorrat der Nordvölker und das
Neue, Fremde, Klassische viel weiter auseinander. Auf der einen
Seite steht die Hohe Kunst der lateinisch-Sprechenden, der
Gebildeten, der Kirche und der kulturell von ihr abhängigen
Fürstenhöfe, die Kunst mit geistigen Ansprüchen, in eindeutiger,
oft schülerhafter Abhängigkeit von spätantiken Vorbildern oder
solchen der zeitgenössischen byzantinischen Kunst, die ihrerseits
auf der antiken Tradition fusst. Daneben läuft die Kunst des
Volkes in den Geleisen der Prähistorie weiter. Freilich ist auch
sie stark durchsetzt mit antiken Elementen, aber diese sind hier
nicht bewusst aufgegriffen und verarbeitet, sondern auf eine
passive Art aus dem Strom der Geschichte abgesunken ins
vergleichsweise Zeitlose, wo sie neben andere Relikte in das gleiche
prähistorische Sediment zu liegen kommen, in das auch in der
Folge immer wieder einzelne Stilformen absinken, um zu
Bestandteilen einer stationären Volkskunst zu werden. So ist es
später dem romanischen Würfelfries ergangen, der heute noch
in Holz geschnitzt an den Gesimsen der Berneroberländerhäuser
weiterlebt (wobei die Frage unerörtert bleiben soll, ob er nicht
vielleicht aus der Holzbaukunst stammt), und der gotischen
Blattranke in Flachschnitt, die ihrerseits unzweifelhaft auf der
antiken Akanthus-Wellenranke fusst. Die geometrischen Sterne
und Kerbschnittrosetten, die sich aus der halb spielerischen
Betätigung mit Zirkel und Hohleisen ergeben, laufen in diesem
ahistorischen Untergrund weiter aus wirklich prähistorischen
Vergangenheiten bis zu den Graubündner- und Wallisertruhen
des vorigen Jahrhunderts, während sich daneben Stilart um
Stilart ablöst.

Zwischen den Polen dieser Volkskunst und der, dem
Stilwechsel unterworfenen Hohen Kunst der kulturellen Zentren
liegen alle die Zwischenstufen einer mehr oder weniger provinziellen

Kunstbetätigung, die jeweils mehr oder weniger von dem
in sich aufnimmt, was in den führenden Zentren gerade als
modern gilt.

Die Zeit der Renaissance bringt eine neue Vertiefung des
Gegensatzes. Die rationalistischen Interessen gewinnen gegenüber

den religiösen die Oberhand — jedenfalls soweit die Kunst
in Betracht kommt, und sie bedienen sich ganz bewusst der
antiken Kunstformen als ihres Ausdrucksmittels. Die mittelalterliche

Kunst hatte die antiken Impulse einseitig in den Dienst
einer religiösen Kunst gestellt, und damit weit von ihrem
ursprünglichen Ausdrucksgehalt abgebogen, nun werden die
erneuerten, in ihrem ursprünglichen Gehalt erfassten antiken
Formen den mittelalterlichen als Gegensatz, als Ausdruck des
Diesseitigen, Rationalen gegenübergestellt, als die Formenwelt
des geistig Wachen, Gebildeten, neben der die nieder-handwerkliche

Produktion auf einer sowohl formal wie technisch
altertümlicheren Stufe liegen bleibt. Nun bildet sich ein neuer Stand
von Kunsthandwerkern heraus, von Möbelschreinern, die es in
ihren geschnitzten Säulenordnungen den Architekten, in ihren
Einlegearbeiten den Malern gleichtun wollen, und die ausschliesslich

für den Luxusbedarf der Höfe und sonst führenden Kreise
arbeiten, während die handwerkliche Produktion von Möbel und
Gerät und die anspruchlose Architektur als Volkskunst mehr
oder minder spätgotischen Charakters weiterlebt bis ins
achtzehnte Jahrhundert, ja stellenweise bis auf die Gegenwart.

In neuester Zeit ist nun eine interessante polare Spannung
zwischen dieser Volkskunst und den Formen der modernen
Technik sichtbar geworden. Die Gegenstände der Volkskunst
werden allenthalben gesammelt, wissenschaftlich bearbeitet,
ausgestellt, publiziert, und in modemässiger Zuspitzung erseheint



19. Mai 1945 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 243

dieses Interesse als «Heimatstil» in der Architektur, vorzugsweise

etwa in der Ausstattung von Gastlokalitäten, wo sich die
jeweilige Zeitstimmung immer am deutlichsten spiegelt. Es wäre
ein Irrtum, darin nur die Aeusserung eines politischen Nationalismus

zu sehen — das ist nebenher auch darin enthalten, weit
wichtiger aber ist die Beziehung dieser volkstümlich-historisie-
renden Formen zur modernen Formenwelt der Technik. Es ist
dies eine doppelte Beziehung: einmal erscheint die Volkskunst
als das romantische Komplement der technischen Formenwelt,
die zum täglichen Berufsmilieu der städtischen Bevölkerung
geworden ist, und deren extreme intellektuelle Spezialisierung
nach einem seinerseits extremen Gegengewicht in der Richtung
auf das Natürliche und Gemüthafte verlangt, zweitens hat
gerade die technische Erziehung die Gegenwart dazu angeleitet,
in den Gegenständen der Volkskunst Qualitäten zu sehen, die
selbst auf der Linie des modernen ästhetischen Materialismus
liegen, und die man früher darin nicht gesehen oder nicht weiter
hochgeschätzt hatte. Es sind dies die Oberflächentexturen des
durch Wind und Wetter oder jahrhundertelangen Gebrauch
charaktervoll gealterten Holzes, geschmiedeten Eisens, alter
Textilien usw. und die fundamentalen Materienqualitäten
primärer Werkstoffe wie Stroh, Holz, Steinplatten. Aus diesem
spezifisch modernen, technisch geschulten Interesse bevorzugt
die Gegenwart gerade die primitiven Objekte der Volkskunst,
an denen diese Reize nicht durch zusätzliche ornamentale Formen

überblendet werden — im Gegensatz zu den raffinierten
überreichen Erzeugnissen des höheren Kunstgewerbes, die man
bis zu Ende des 19. Jahrhunderts ausschliesslich gesammelt
hat. Gerade die Primitivität der Volkskunsterzeugnisse und
-Bauten wird paradoxerweise zur modernen Qualität, denn die
simple Durchsichtigkeit ihrer Konstruktion hat etwas zeitlos
Endgültiges, Beruhigendes, in ihrer rückhaltlosen Offenheit Generöses

verglichen mit dem verzwickten, dem nicht speziell
Eingeweihten undurchschaubaren Zauber alles Maschinellen. Und
in diesem Zusammenhang tritt nun auf einmal die ganze
klassische Formenwelt auf die Seite dieser Volkskunst — ganz im
Grundsätzlichen, nicht in ihren einzelnen, ins Spezielle
zugespitzten historischen Formulierungen. Denn seiner Struktur nach
ist auch alles Klassische fundamental, spontan-erlebbar und
umfassend, im Gegensatz zur unsinnlich-abstrakten und
hochspezialisierten Formenwelt der Technik. Um diese beiden Pole
wird sich die Kunstentwicklung (in des Wortes allerweitestem
Sinn) der Zukunft drehen, wenn erst die Nebel jener ästhetischen
Spielereien verdampft sind, die heute noch die wahren Probleme
verschleiern, und vielleicht springt zwischen diesen Polen wieder
der Funke einer echten Kunst über, die tiefer in die menschliche
Existenz greift als die dünnen Kuriositäten, die heute die Stelle
der Kunst einnehmen, und deren soziologische Träger nur noch
die Kunst-Sammler und die Kunsthändler sind.

Das Ferienheim Vitznau
des Schweiz. Metall- und Uhrenarbeiter-Verbandes
Architekten THEILER & HELBER,
Nachfolger Dipl. Arch. GOTTFRIED HELBER, Luzern
(Hierzu Tafeln 11 bis 14)

Im Herzen unseres Landes ist an einer landschaftlich einzigartig

schönen Stelle ein Werk geschaffen worden, das der
Verpflichtung gerecht wird, die ein solch hervorragender Bauplatz
in sich schliesst. Darüber freuen wir uns aufrichtig. Was aber
den Betrachter mit einer Genugtuung erfüllt, die über das blos
Aesthetische hinausgeht, ist der Umstand, dass es sich nicht
um eine jener übertakelten Schlossvillen handelt, an denen die
Gestade des Vierwaldstättersees so reich sind — auch nicht um
ein ebenso unzeitgemässes Palasthotel — sondern um ein
Arbeiter-Ferienheim. Der Verband, der seinen Mitgliedern ein
solches Haus zur Verfügung stellen kann, darf stolz sein darauf,
diese Leistung aus eigener Kraft vollbracht zu haben! Noch
etwas kommt hinzu: während die Völker ringsum sich
totwund schlugen, nicht zuletzt durch soziale Spannungen dazu
aufgepeitscht, konnten in unserm durch eine schlagfertige Armee
geschützten Réduit diese Gartenpracht und diese so vielseitigen
Bedürfnissen dienenden Bauten der Erholung entstehen, weil
Arbeitnehmer und Arbeitgeber der Metall- und Uhrenindustrie
im gegenseitigen Einverständnis seit Jahren ihre aufbauende
Politik des Arbeitsfriedens verfolgten, statt den Ertrag gemeinsamer

Anstrengung in zersetzenden Kämpfen zu vertun!
Für heute sollen die Bilder der beiliegenden Tafeln 11 bis

14 einen ersten Eindruck vermitteln, während die ausführliche
Darstellung der Bauten im nächsten Heft folgt, wo auch die hier
beiliegende Tafel später einzuheften ist. (Schluss folgt)

Elektrisches Grastrocknen in der Schweiz
Die Zeitschrift «Elektrizitätsverwertung» hat ein reich

illustriertes Sonderheft über elektrisches Grastrocknen in der Schweiz
herausgegeben (Nr. 1 bis 3 des Jahrganges 1944/45). Wir fassen
die sehr beachtenswerten Ausführungen berufener Fachleute wie
folgt zusammen.

Das Bedürfnis nach Ertragsteigerung und Qualitätsverbesserung
in der Futterproduktion durch künstliche Trocknung von

hochwertigem Frischgras führte schon in den Jahren 1936/37
zum Bau einer mit Koks geheizten Versuchsanlage durch Gebr.
Bühler (Uzwil), mit der das Problem in technisch befriedigender
Weise gelöst und überdies nachgewiesen werden konnte, dass
das erzeugte Trockengras ein wertvolles kraftfutterähnliches
Futtermittel darstellt1). Wie auf andern Gebieten, führte auch
bei der Grastrocknung erst die kriegsbedingte Notlage vom
Grossversuch zu einer eigentlichen Industrie. Dank der Einsicht
und Initiative der beteiligten Kreise in der Maschinenindustrie
und Landwirtschaft und dank dem tatkräftigen Entgegenkommen

des Bundes und der Elektrizitätswerke konnten bis zum
Vorsommer 1944 47 Grossgrastrocknungsanlagen mit einem
Gesamtanschlusswert von 31100 kW betriebsbereit gestellt werden;
daneben gibt es über 50 Kleintrockner von 10 bis 50 kW
Anschlussleistung pro Apparat. Alle diese Grastrockner brachten
der Industrie Aufträge von rd. 10 Mio Fr., wozu der Bund rd.
vier Mio und die Elektrizitätswerke beinahe eine Mio Fr.
beigesteuert haben.

Das künstlich zu trocknende Gras ergibt im Alter von fünf
bis sechs Wochen, d. h. bei einer Halmlänge von etwa 20 bis
30 cm für Wiederkäuer den günstigsten Nährwertertrag; für
Schweine und Geflügel soll es nur drei bis vier Wochen alt sein.
Im Herbst nimmt die Qualität des Grases etwas ab, sodass für
die künstliche Trocknung tunlichst die Frühjahrs- und Sommermonate

ausgenützt werden sollten. Anderseits zeigt der
praktische Betrieb, dass in den Herbstmonaten sehr viel Gras
anfällt, das nur durch künstliche Trocknung zu Winterfutter
verarbeitet werden kann. Demzufolge standen denn auch die meisten
Anlagen gerade im Herbst im Vollbetrieb.

Das Gras soll nach dem Schnitt, womöglich an der Sonne
während einiger Stunden vorgewelkt und dann sofort dem
Trockner zugeführt werden. Das Vorwelken bedeutet einerseits
eine Verringerung des Wassergehaltes und damit eine starke
Senkung des zum Trocknen nötigen Wärmebedarfes; anderseits
wird durch die Einwirkung der Sonnenstrahlen das im
Grünfutter enthaltene Ergosterin teilweise in aktives Vitamin D
umgewandelt, während der Gehalt an Vitaminen A, Bt und B2 auch
bei der nachfolgenden Trocknung fast unverändert erhalten
bleibt. Voraussetzung ist allerdings eine massige Lufttemperatur

beim Trocknen ; je nach Bauart darf sie 115 bis 130 ° C nicht
übersteigen, und soll in der Zone des Nachtrocknens auf rd. 70 ° C
absinken. Der Wassergehalt des fertigen Produktes beträgt nur
rd. 10°/0, er liegt wesentlich unter dem von an der Sonne
getrocknetem Heu (20 bis 30°/0), jede Nachgärung ist damit
ausgeschlossen. Für die Sicherung unserer Ernährungslage ist der
Umstand von ausschlaggebender Bedeutung, dass bei der
Trockengrasbereitung von den vergleichbaren Kulturen die grösste Ernte
an verdaulichem Eiweiss pro Flächeneinheit erreichbar ist2). Bei
der knappen uns für die Viehfütterung noch zur Verfügung
stehenden Kulturfläche ermöglicht demnach eine gut entwickelte
Trockengraserzeugung das Halten eines hohen Viehstandes bei
grosser Milchproduktion auch im Winter.

Bei Verwendung von Trockengras als Kraftfutter rechnet
man pro Kuh mit einem Bedarf von 3 bis 5 kg während 180

Tagen, also mit 720 kg pro Winter. Bei 80°/0 Wassergehalt des

Frischgrases benötigt ein Trockner für 250 kg/h Trockengras
1130 kg/h Frischgras ; bei 1500 Betriebstunden pro Sommer werden

demnach aus 1700 t Frischgras 375 t Trockengras erzeugt,
was für 520 Kühe ausreicht. Bei fünf bis sechs Schnitten liefert
eine ha 45 bis 50 t Frischgras; die genannte Produktion erfordert

also 34 bis 38 ha Kulturland oder nur rd. 700 m2 pro Kuh.
Dazu kommt allerdings noch ein erheblich grösserer
Kulturflächenbedarf für die Erzeugung von Naturheu und weitern
Winterfuttermitteln (Runkeln). Dieses Kulturland muss sich im
Umkreis von nicht mehr als 5, höchstens aber 10 km vom
Aufstellungsort des Trockners und in der Nähe guter Verkehrswege
befinden; grössere Entfernungen ergäben zu hohe Transportkosten.

Alle Grastrocknungseinrichtungen in der Schweiz arbeiten
mit elektrischer Heizung. Diese Heizart ergibt einen einfachen,
sauberen, leichtregelbaren und fast bedienungslosen Betrieb, der

i) Vgl. SBZ Bd. Ill, S. 239* (1938).
Vgl. SBZ Bd. 120, S.283* (1942).


	Grosse Kunst, bürgerliche Kunst und Volkskunst - ihr gegenseitiges Verhältnis und ihre Träger

