
Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 123/124 (1944)

Heft: 15

Artikel: Gerechtigkeit

Autor: Röpke, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-53921

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-53921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


8. April 1944 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 171

INHALT : GerechtiglSt. — DOMENICO FONTANA, ein Tessiner Ingenieur des 16. Jahrhunderts. — Die Schweizer
Ausstellung in Lissabo^Kom 30. Oktober bis 16. Novembei9H43. — Eine Nachkriegsbetrachtung für Jungakademiker. —
Mitteilungen : Arbeitsgemeinschaft S. I. A. - BSA - GAB, Bern. Fortbildungskurs im kaufmännischen Rechnungswesen fülllngenieure
und Techniker. — Nekrologe :'|Slh. Frey. — Literatur: Anilin. Eingegangene Werke. — Mitteilungen der Vereine.

Bl * *¦*, *¦» Der S. 1. A. Ist für den Inhalf des redaktionellen Teils seiner Vereinsorgane nicht verantwortlich3 nu lZ.5 Nachdruck von Text oder Abbildungen M nur mit Zustimmung der Redaktion und nur mit genauer Quellenangabe gestattet Nr. 15

GERECHTIGKEIT
Dem wahrhaft humani^gehen Geiste, in dem diese

Zeitschrift der schweizerischen Wgenieure und Architekten geleitet
wird, stellt es ein sfhones Zeugnis aus, dass ihre Redaktion mich
gebeten hat, das Werk eines führenden protestantischen Theologen

über die wichtigsten moralischen Grundlagen der Gesellschaft

und der Wirtschaft anzuzeigen1). Das heisst nunmehr,
dass ein Theologe zu Grundfragen der Gesellschaft, des Staates,
des Rechtes und der Wirtschaft Stellung nimmt und dass ein
Nationalökonom das Buch, das so entstanden ist, den Männern
der Technik präsentiert. Wenn dieser Nationalökonom diese
Präsentierung nun ohne eifersüchtige Wahrung der
Zunftschranken mit den wärmsten Empfehlungen begleitet, so wird
es wenige geben, die dieses Zusammenfliessen der Interessen
nicht für eines der wenigen erfreulichen Zeichen unserer Zeit
halten. Beweist es doch, dass wir alle den totalen Charakter
unserer Gesellschaf^&isis begriffen haben und nun wissen, dass
sie die Nationalökonomen, Soziologen und Juristen, die
Philosophen und Theologen und schliesslich auch die Ingenieure und
Baumeister nicht nur in gleichem Masse angeht, sondern ihnen
auch weitgehend dieselben Fragen aufgi^B die nur von allen
gemeinsam beantwortet werden können.

«Die Theologen und anderen christlichen Wortführer begnügen

sich in der Regel mit dilettantischen Improvisationen, für
die sie sich neuerdings auf das «Wächteramt der Kirche» berufen;

die Juristen, Soziologen und Volkswirtschafter aber
verschanzen sich hinter eine angeblich weltanschauungsfreie,
neutrale Wissenschaft», sagt der Verfasser (S. 157) und kennzeichnet
damit zutreffend e«a?Lage, die auch meine eigene wissenschaftliche

und publizistische Tätigkeit seit mehr als einem Jahrzehnt
in eine RiÜwf-^agelenkt hat, in der ich mich mit dem Verfasser
begegne. Dem entspricht meine Freude, nunmehr in ihm einen
so wirksamen und bereiltìternden Bundesgenossen begrüssen zu
können, nicht nur im methodischen Ausgangspunkt der Synthese
und der Zusammenarbeit der Sozialwissenschaften, sondern auch
in den wesentlichen Einsichten, Wertmasstäben und sachlichen
Folgerungen. Dass es sich um einen vrotestambschen
Bundesgenossen handelt, ist um so bedeutungsvoller, als die protestantische

Theologie in diesem Punkte hinter der katholischen nicht
nur stark ins Hintertreffen geraten war, sondern sich zudem
noch durch einen ausgeprägten Mangel an Riehtungssiche:^gH
auszeichnete, der im protestantischen Lager auf die Dauer j^agf
wirrend wirken musste. Darnach ermisst sich die wahre Bedeutung

dieses reichen und noblen Buches, das unbefangen die
Wahrheit sucht und sie klar und verständlich ausdrückt.

Die Synthese der Wissenschaften und Einzelerfahrungen, die
durch den totalen Charakter der Krise unserer Zeit zur
Notwendigkeit wird, setzt natürlich voraus, dass man den Mut und
die geistige Kraft hat, über das eigene Fachgebiet hinaus in
fremde vorzustossen. Damit begibt man sich in eine gefahrvolle
Lage, da man wirklicher «Fachmann» heutzutage auf kaum mehr
als einem einzigen Gebiete sein kann. Da aber die Synthese
schlechterdings zu einer Schicksalsfrage geworden ist, bleibt
kein anderer Weg als der, die Möglichkeiten der Polyhistorie in
unserer Zeit bis zum letzten|und mit dem Blick auf das Wesentliche

auszunutzen und sich im übrigen auf die kameradschaftliche
Unterstützung durch die anderen Wissenschaften zu

verlassen. Diese Situation wird auch vom Verfasser klar empfunden
und im Vorwort in einer «Apologie an die Historiker» (die wohl
auch die Nationalökonomen und Soziologen als an sich gerichtet
betrachten dürfen) zum Ausdruck gebracht. Er hat damit meine
volle Sympathie.

So sehe ich denn auch meine jetzige Aufgabe nicht darin,
einzelne nationalökonomische oder soziologische Ausführungen

' des Verfassers in fachlichem «Besserwissen» zu kritisieren,
sondern vielmehr darin, ihm zu sagen, dass wir unbeschadet aller
Einzelheiten in den wesentlichen Dingen einig sind. Damit
bestätige ich nur, was der Verfasser in freundlichen Worten selbst
zum Ausdruck bringt. Selbst dort, wo er gegen mich politisiert,

') GERECHTIGKEIT. Eine Lehre von den Grundgesetzen der
Gesellschaftsordnung-. Von Emil Brunner. VIII und 336 S. Zürich 1943, Zwingli-
Verlag. Preis geb. Fr. 13,50, geh. 11 Fr.

scheinen mir unsere Differenzen mehr auf Missverständnissen
als auf sachlichen Meinungsverschiedenheiten zu beruhen.
Vielleicht findet er in meinem neuen Buche «Civitas Humana»
manche willkommene Klärung, vor allem ^«sichtlich des «Kapi-
talismus»-Begriffs (wozu auch Walter Euckens Buch «Die Grundlagen

der Nationalökonomie» heranzuziehen wäre). Eine andere
Kontroverse — diejenige über die angebliche «Unvermeidlichkeit
des Monopols» in einer echten Wettbewerbswirtschaft — kann
ich an dieser Stelle trotz ihrer grossen Bedeutung nicht
weiterführen, da sie uns allzu tief in schwierige, übrigens in der
Fachliteratur (Robbins, Mises, W. Lippmann, EucJsfn, Böhm u. a.)
neuerdings ausgiebig behandelte Probleme hineinführen würde
und weil der Verfasser seinem eigenen Standpunkt keine
Begründung gibt, an die man anknüpfen könnte. Hier wl'Ualn
anderen Stellen habeiSK den Eindruck, als ob der Verfasser zu
sehr mit landläufigen Meinungen operiert (z. B. auch in der
Frage, ob die schlechten Arbeitsbedingungen der industriellen
Frühzeit als blosse «Ausbeutung» zu charakterisieren oder nicht
vielleicht doch stark objektiv bedingt gewesen sind). Auch in
der Abgrenzung der WirtschaftspoliBr finde ich noch einige
Unscharfe. Aber alle diese Punkte können vom Verfasser leicht
korrigiert werden, ohne dass sich an dem ihm Wesentlichen etwas
ändern würde, und selbst wenn er sie nicht korrigieren sollte,
bliebe die uns gemeinsame Basis breit genug.

Dem synthetischen Charakter der uns gemeinsamen Arbeitsweise

entspriclmes nun auch, dass ich mir mit der jetzt für
mich gebotenen Vorsieht meine eigenen Gedanken über die sozial-

^^Kchen und geistesgeschichtlichen Ausführungen dieses Buches
mache. Das Hauptgefühl, das ich hier registriere, ist Zustimmung

und Bereicherung und daher Dankbarkeit. Daneben aber
laufen andere Gedanken, die ich nicht unterdrücken darf.

Die ethischen Kundlagen der Gesellschaft sollen doch wohl
sicherBji diejenige Universalität besitzen, die sich aus der allen
gemeinsamen Tatsache ergibt, dass sie vernunftbegabte Menschen
sind. TatsäeK'l-iSHgsaMJl ja auch die Weisen aller Zeitalter — die
man dann liebenswürdigerweise «animae naturaliter Christianae»
nennt — und alle nicht auf einem Gewaltverhältnis beruhenden
MenschengeselllSraften aller Kulturstufen, Religionen und
Breitengrade zu überraschend ähnlichen Ergebnissen gekommen, die
noch auf der steinzeitlichen Stufe verharrenden Eskimos oder
Feuerländer so gut wie die Egjjljnesen des Konfuzianismus. Nun
ist es die auszeichnende und überaus glückliche Besonderheit
des C*Kj§tentums, dass die Bibel nur sehr wenige direkt anwendbare

und verbSIiche politische Anweisungen enthält und unter
diesen wenigen auch noch solche, deren Zeitbedingtheit nicht
zu verkennen sein dürfte (was auch von der für das deutsche
Luthertum so verhängnisvoll gewordenen paulinischen Anweisung

zum absoluten Staatsgehorsam gilt, andernfalls ein Augustinus

später schwerlich von den ohne Gerechtigkeit regierten
Staaten als «magna latrocinia» hätte sprechen können).

So befindet sich der Christ in der erfreulichen Lage, dass
er seine Sozialphilosophie als «Vernunftwissen» und nicht als
«Offenbarungswissen» betrachten kann, was ihm den doppelten
Vorteil gibt, sowohl unbefangen auch aus nichtchristlichen Quellen

schöpfen wie auch seinen Ergebnissen eine absolute
Universalität geben zu können, wozu z. B. der Mohammedaner nicht
imstande ist. Das klar erkannt zu haben, scheint mir der grosse
Vorzug der katholischen Gesellschaftslehre vor der protestantischen

zu sein, was ich als Nichtkatholik freimütig und nach
dem schönen Grundsatz ausspreche : Plato amicus, magis amica
Veritas. Von diesem Standpunkt aus gesehen erscheint auch die
christliche Gesellschaftslehre nicht als eine Gegenströmung,
sondern im wesentlichen als eine Fortsetzung, Vertiefung und Ver-
christlichung der antiken Sozialphilosophie, wie sie uns vor allem
durch Cicero in der Form des Spätstoizismus überliefert worden
ist und als ein solcher «Humanismus» das Abendland aufs aller-
tiefste beeinflusst hat. Man muss der Wahrheit die Ehre geben
und auch darauf hinweisen, dass z. B. die Sklavenemanzipation
in der Spätantike, um das mindeste zu sagen, ebensoviel dem
antiken Humanismus wie dem Christentum verdankt.

Gegenüber dieser gewaltigen Kontinuität der geistesgeschichtlichen

Entwicklung scheint mir auf dem Gebiete der Sozialethik
der Protestantismus schwere Probleme aufzugeben. Was ist das



173 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG Bd. 123 Nr. 15

den einzelnen Reformatoren Gemeinsame und was das Trennende
War nicht der «andere Geist», den Luther auf dem Marburger
Schloss in Zwingli spürte, im letzten der Geist des Humanismus
mit dem Spätstoizismus als Sner stärksten Komponente? Sind
nicht also die sozialphilosophischen Lehren des Protestantismus
um so problenaSscher. je schroffer sie von der Kontinuität
abweichen, und erscheint dann nie® Zwing« (vielleicht mitsamt
den frühen holländischen und skandinaTlÄhen Reformatoren)
als der günstigste Fall und Luther als der ungünstigste? Kann
man die Soziallehre des Luthertums ohne seine soziologische
Umwelt des deutschen Feudalismus und Absolutismus und ohne
den Staatskirchencharakter des Luthe^Ems verstehen? Ist nicht
Hitler ohne Hegel undenkbar, aber auch Hegel ohne Luther?
Muss man daher als Protestant, auch wenn man nicht Lutheraner
ist, nicht auf der Hut sein vor der Tendenz, den Staat zu
überwerten und dem Kaiser mehr zu geben, als des Kaisers ist?
Wenn aber allen RefornHforen die Meinungjgemeinsam ist, dass
die Vernunft durch die Sünde verdunkele ist und daher die Grundsätze

des Gesellschaftslebens auf Offenbarung gestützt werden
müssen (S. 108), bedeutet das nicht eine Verengung und eine
Preisgabe des oben gekennzeichneten Vorzugs des Christentums?

Das sind einige der Fragen, die ichöiih einer freien Aus-
spracl^an den verehrten Verfasser gestellt haben würde, weil
sie mich bedrücken. Vielleicht würde ich ihnen noch weitere
beifügen, die durch einfachen Appell an die Tatsachen geklärt
werden köSmten, z. B. : Steht der Behauptung (S. 57), dass «der
alte Grieche das Gesetz der Gerechtigkeit nach Analogie der
Naturgesetze dachlSS nicht schnurstracks eine berühmte Stelle
bei Anaximander (H. Diels, Fragmente 12 A 9; vgl. auch Werner
Jaeger, Paideia, S. 217 f.) entgegen? Habe ich so das Gefühl,
als ob der Verfasser dem allgemeinen menschlichen und dem
besonderen antiken Erbgut nicht oder nur etwas widerwillig sein
Recht gäbe, so hebt er anderseits die Scwächen der antiken
Sozialphilosophie sehr klar hervor, z. B. die abstrakte All-Liebe
der Stoiker (ov/jjza&eta t&v Slcov) vergÄhen mit dem Gedanken
der echten konkreten Gemeinschaft einander wi^Mch
nahestehender Personen. Auch der kollektivistische Charakter der
Lehren des Aristoteles (und dessen so verhängnisvoll
überschätzten Lehrers Plato) wird gefbührend hervorgehoben und

abgelehnt,J®brigens mit vortrefflichen Formulierungen (z. B.
S. 80), die ich selbst als sehr klärend empfinde.

Besonders verdienstvoll erscheint es mir auch, dass der
Verfasser nachdrücklich dem immer wieder verführerischen
Gedanken entgegentritt, als ob Sozialismus und Negation des
Eigentums aus der cnfflstlichen Botschaft abgeleitet werden
könnten, und dabei in der Frage des Privateigentums eine klare,
aber zugleich sorgfältig abgrenzende Stellung bezieht. Dabei
konvergieren seine Ausführungen durchaus, soweit ich mich
unterrichten konnfjBmit der kawolischen Soziallehre, wie sie
vor allem autoritativ in der Enzyklika «Quadragesimo Anno»
niedergelegt worden ist. AuS die ganz eindeutige Ablehnung
des Kommunismus in seiner besonderen russischen Erscheinung
und ffi Warnung, die russische und die nafl^^^Kialistische
Variante des Kollektivismus mit ungleichem Mass zu messen,
sind sehr zu begrüssei^Kumal im gegenwärtigen Augenblick
einer ^Shreckenden Verwirrung der Geister.

Wer immer das Einigende und Gemeinsame sucht, wird mit
Genugtuung v^Rerken, dass der Verfasser nicht nur in der
Beurteilungädes Sozialismus und des Eigentums, sondern auch
in der Einschätzung der Familie und des Föderalismus zu Ergebnissen

kommt, die denen des Katholizismus durchaus gleich sind.
Tritt hier Kate zweifellos das Gemeinsame hinter dem
Trennenden zurück, so gilt das nicht nur für das Verhältnis zwischen
Protestantismus und Katholizismus, sondern darüberhinaus auch
für das Verhä^Ss zwischen Christen und vielen NichtChristen.
Nur soweit hier eine gemeinsame Front sich bildet, erscheint ja
auch die Weltordnuggj mögllH, über die in dem vorliegenden
Buche Schönei^End Klärendes gesagt wird.

Ich schliesse mit der Frage, ob in einem Buche über die
«Gerechtigkeitlraiieht ^»h das Problem des «ideologischen»
Missbrauchs des Wortes «Gerechtigkeit» als einer «üStlüge»
für den KAjSktivegoismus der K^Esen, Gruppen und Nationen
einen Platz finden f^Kte. Gerade weil der Appell an die Gerech-
tigkeialmmer ein starkes Echo in den ^Brzen der Menschen
findet, wird es möglich, sie mit diesem Worte in einer Weise
zu ködern, die einer Prostitution eines Gefühls gleichkommt, das
an Adel nur noch von der Liebe übertroffen wird.

Wilhelm Röpke (Genf)

DOMENICO FONTANA, ein Tessiner Ingenieur
Von Dipl. Ing. HANS STRAUB, G.E.P., Rom

Unter den im Barockzeitalter in Rom tätigen Tessiner
Baumeistern zeichnet sich Dom^meo Fontana, der vor vier
Jahrhunderten, im Jahr 1543, das Licht der Welt erblickt hat,
dadurch aus, dass er nicht nur bedeutender Architekt, sondern
ebensosehr, oder vielleicht noch mehr, genialer Techniker und
Ingenieur war. Dieser Zug seines Wesens, der in der
kunstgeschichtlichen Literatur eher negativ bewertet wird — man
wirft seinen Bauten eine gewisse Trockenheit und Mangel an
neuen, in die Zukunft weisenden Gedanken vor —¦ ist von seinen
Zeitgenossen besonders gerühmt und von ihm selbst am höchsten
geschätzt worden, weshalb es gerechtfertigt erscheint, ihn
einmal von dieser Seite zu betrachten.

1543 in Melide am Luganersee geboren, wanderte der junge
Domenico im Alter von zwanzig Jahren nach Rom aus, wo er
um 1570 als «Architekt» in den Dienst des Kardinals Montalto
trat. Als dieser 1585 unter dem Namen Sixtus V zum Papst
gekrönt wurde, ernannte er seinen Schützling Fontana zu seinem
ersten Architekten und Ingenieur. Während der nur fünfjährigen
Regierungszeit dieses Papstes entfaltete der Tessiner Meister
eine äusserst rege Tätigkeit, indem er eine Menge wichtiger
Bauten errichtete, wie den Lateranspalast, die Bibliothek und
den gegen den Petersplatz gelegenen südöstlichen Flügel des
Vatikans, Teile des Quirinals und zahlreiche andere, die zusammen

mit den gleichfalls von ihm geschaffenen grossen Strassen-
zügen bis in die Gegenwart hinein das Antlitz Roms bestimmen.
Unter Clemens VIII, der 1592 den Päpstlichen Stuhl bestieg,
fiel Domenico in Ungnade, weshalb er nach Neapel übersiedelte,
wo er bis zu seinem 1607 erfolgten Tode noch eine weitere4rucht-
bare Tätigkeit als Architekt und Ingenieur entfaltete und u. a.
den Palazzo Reale erbaute.

Was Fontana im besonderen zum Bauingenieur stempelt,
sind hauptsächlich folgende Umstände: 1. geniale und sichere
Bewältigung schwieriger technischer Aufgaben, so vor allem
die Aufstellung der grossen Obelisken in Rom, 2. weitgehende
;Bj§schäftigung mit Strassen- und Wasserbauten, 3. sein Interesse
für die Einzeiligen der praktischen Bauausführung, für Fragen
der «BauplatzorganisatiSL wie wir heute sagen würden und
4. seinfeitKenntnisse in Mathematik und Geometrie und die Bei¬

des 16. Jahrhunderts

Ziehung der Rechnung zur Ueberprüfung der Intuition bei der
Lösung mechanischer Probleme.

Schwierige technische Aufgaben. Der Transport des seit der
Römerzeit seitlich der Peterskirche, auf dem Areal des alten
Neronianischen Zirkus stehenden grossen Aegyptischen Obelisken,
des einzigen, der nicht wie die anderen in Stücke zerbrochen
am Boden oder unter der Erde lag, und seine Wiederaufrichtung
in der Mitte des Platzes vor der neuen Kirche, haben bei den
Zeitgenossen gewaltiges Aufsehen erregt. Zur Erinnerung an
das glücklich vollbrachte Werk (Abb. 1) wurden Denkmünzen
geprägt und Fontana hat die Unternehmung in einer grossen, mit
vielen Kupfern (Originalformat 24 x 38 cm) geschmückten
Publikation «Della trasportatione dell'obelisco Vaticano et delle fab-
riche di nostro Signore Papa Sisto V, fatte dal Cavallier Domenico
Fontana, architetto di Sua Santità» (1590) ausführlich beschrieben.

Unsere Abbildungen sind verkleinerte Wiedergaben aus
diesem Werk.

Um die beste Lösung für die Durchführung der Aufgabe zu
gewinnen, wurde eine Art Wettbewerb ausgeschrieben und
beschlossen, «che si dovessero far chiamare tutti li Litterati, Matte-
matici, Architetti, Ingegnieri e altri valent'huomini, che si potessero

havere : acciò che ogniuno dicesse il parer suo». Es wurden
einer Kommission die verschiedenartigsten Projekte unterbreitet,
die Hebung des gewaltigen Monoliths mitftels Flaschenzügen,
Rollen, Hebeln, der Transport in stehender, liegender, sogar in
geneigter Lage vorgeschlagen. Fontana hat in dem genannten
Werk die originellsten Lösungen auf einem Kupferstich
zusammengestellt, der einen interessanten Einblick in das damalige
Ingenieurwesen gewährt (Abb. 2, S. 175).

Der Vorschlag des Tessiners, der durch ein naturgetreues
Modell in verkleinertem Masstab, mit einem Obelisken aus Blei,
illustriert war, wurde als der beste befunden und zur Ausführung

bestimmt. Erst sollten zwei erfahrene ältere Architekten,
Bartolomeo Ammannati und Giacomo della Porta die Oberaufsicht

führen, doch Fontana wies mit Recht darauf hin, dass bei
einem so schwierigen und gefährlichen Unternehmen die
Verantwortung nicht geteilt werden dürfe, indem im Falle eines Miss-
lingens die Ausführenden die Schuld auf den Projektverfasser,


	Gerechtigkeit

