Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung
Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 123/124 (1944)

Heft: 15

Artikel: Gerechtigkeit

Autor: Ropke, Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-53921

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-53921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

8. April 1944

SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 171

INHALT: Gerechtigkeit. — DOMENICO FONTANA, ein Tessiner Ingenieur des 16. Jahrhunderts. — Die Schweizer Aus-

stellung in Lissabon vom 30. Oktober bis 16. November 1943, __

Eine Nachkriegsbetrachtung fiir Jungakademiker. — Mittei-

lungen: Arbeitsgemeinschaft S.I. A.-BSA - GAB, Bern. Fortbildungskurs im kaufminnischen Rechnungswesen fiir Ingenieure

und Techniker. —

Nekrologe: Wilh. Frey. — Literatur: Anilin.

Eingegangene Werke. — Mitteilungen der Vereine.

Der S.I. A. ist fiir den Inhalt des redaktionellen Teils seiner Vereinsorgane nicht verantwortlich

Band 123 Nachdruck von Text oder Abbildungen ist nur mit Zustimmung der Redaktion und nur mit genauer Quellenangabe gestattet Nr. 1 5
scheinen mir unsere Differenzen mehr auf Missverstindnissen
GERECHTIGKEIT als auf sachlichen Meinungsverschiedenheiten zu beruhen. Viel-

Dem wahrhaft humanistischen Geiste, in dem diese Zeit-
schrift der schweizerischen Ingenieure und Architekten geleitet
wird, stellt es ein schones Zeugnis aus, dass ihre Redaktion mich
gebeten hat, das Werk eines fiihrenden protestantischen Theo-
logen iiber die wichtigsten moralischen Grundlagen der Gesell-
schaft und der Wirtschaft anzuzeigen!'). Das heisst nunmehr,
dass ein Theologe zu Grundfragen der Gesellschaft, des Staates,
des Rechtes und der Wirtschaft Stellung nimmt und dass ein
Nationalokonom das Buch, das so entstanden ist, den Minnern
der Technik présentiert. Wenn dieser Nationalékonom diese
Préisentierung nun ohne eifersiichtige Wahrung der Zunft-
schranken mit den wirmsten Empfehlungen begleitet, so wird
es wenige geben, die dieses Zusammenfliessen der Interessen
nicht fiir eines der wenigen erfreulichen Zeichen unserer Zeit
halten. Beweist es doch, dass wir alle den totalen Charakter
unserer Gesellschaftskrisis begriffen haben und nun wissen, dass
sie die Nationalokonomen, Soziologen und Juristen, die Philo-
sophen und Theologen und schliesslich auch die Ingenieure und
Baumeister nicht nur in gleichem Masse angeht, sondern ihnen
auch weitgehend dieselben Fragen aufgibt, die nur von allen
gemeinsam beantwortet werden kénnen.

«Die Theologen und anderen christlichen Wortfiihrer begnii-
gen sich in der Regel mit dilettantischen Improvisationen, fiir
die sie sich neuerdings auf das «Wé&chteramt der Kirche» beru-
fen; die Juristen, Soziologen und Volkswirtschafter aber ver-
schanzen sich hinter eine angeblich weltanschauungsfreie, neu-
trale Wissenschafty, sagt der Verfasser (S.157) und kennzeichnet
damit zutreffend eine Lage, die auch meine eigene wissenschaft-
liche und publizistische Tétigkeit seit mehr als einem Jahrzehnt
in eine Richtung gelenkt hat, in der ich mich mit dem Verfasser
begegne. Dem entspricht meine Freude, nunmehr in ihm einen
so wirksamen und bereichernden Bundesgenossen begriissen zu
konnen, nicht nur im methodischen Ausgangspunkt der Synthese
und der Zusammenarbeit der Sozialwissenschaften, sondern auch
in den wesentlichen Einsichten, Wertmasstiben und sachlichen
Folgerungen. Dass es sich um einen protestantischen Bundes-
genossen handelt, ist um so bedeutungsvoller, als die protestan-
tische Theologie in diesem Punkte hinter der katholischen nicht
nur stark ins Hintertreffen geraten war, sondern sich zudem
noch durch einen ausgepridgten Mangel an Richtungssicherheit
auszeichnete, der im protestantischen Lager auf die Dauer ver-
wirrend wirken musste. Darnach ermisst sich die wahre Bedeu-
tung dieses reichen und noblen Buches, das unbefangen die
Wahrheit sucht und sie klar und verstédndlich ausdriickt.

Die Synthese der Wissenschaften und Einzelerfahrungen, die
durch den totalen Charakter der Krise unserer Zeit zur Not-
wendigkeit wird, setzt natiirlich voraus, dass man den Mut und
die geistige Kraft hat, liber das eigene Fachgebiet hinaus in
fremde vorzustossen. Damit begibt man sich in eine gefahrvolle
Lage, da man wirklicher «Fachmann» heutzutage auf kaum mehr
als einem einzigen Gebiete sein kann. Da aber die Synthese
schlechterdings zu einer Schicksalsfrage geworden ist, bleibt
kein anderer Weg als der, die Moglichkeiten der Polyhistorie in
unserer Zeit bis zum letzten und mit dem Blick auf das Wesent-
liche auszunutzen und sich im {iibrigen auf die kameradschaft-
liche Unterstiitzung durch die anderen Wissenschaften zu ver-
lassen. Diese Situation wird auch vom Verfasser klar empfunden
und im Vorwort in einer «Apologie an die Historiker» (die wohl
auch die Nationalékonomen und Soziologen als an sich gerichtet
betrachten diirfen) zum Ausdruck gebracht. Er hat damit meine
volle Sympathie.

So sehe ich denn auch meine jetzige Aufgabe nicht darin,
einzelne nationalokonomische oder soziologische Ausfiihrungen
“des Verfassers in fachlichem «Besserwissen» zu kritisieren, son-
dern vielmehr darin, ihm zu sagen, dass wir unbeschadet aller
Einzelheiten in den wesentlichen Dingen einig sind. Damit be-
stétige ich nur, was der Verfasser in freundlichen Worten selbst
zum Ausdruck bringt. Selbst dort, wo er gegen mich polemisiert,

) GERECHTIGKEIT. Eine Lehre von den Grundgesetzen der Gesell-
schaftsordnung. Von Emil Brunner. VIII und 336 S. Ziirich 1943, Zwingli-
Verlag. Preis geb. Fr. 13,50, geh. 11 Fr.

leicht findet er in meinem neuen Buche «Civitas Humanay
manche willkommene Klirung, vor allem hinsichtlich des «Kapi-
talismus»-Begriffs (wozu auch Walter Euckens Buch «Die Grund-
lagen der Nationalokonomie» heranzuziehen wire). Eine andere
Kontroverse — diejenige iiber die angebliche «Unvermeidlichkeit
des Monopols» in einer echten Wettbewerbswirtschaft — kann
ich an dieser Stelle trotz ihrer grossen Bedeutung nicht weiter-
fithren, da sie uns allzu tief in schwierige, iibrigens in der Fach-
literatur (Robbins, Mises, W. Lippmann, Eucken, Béhm u. a.)
neuerdings ausgiebig behandelte Probleme hineinfithren wiirde
und weil der Verfasser seinem eigenen Standpunkt keine Be-
griindung gibt, an die man ankniipfen kénnte. Hier wie an an-
deren Stellen habe ich den Eindruck, als ob der Verfasser zu
sehr mit landldufigen Meinungen operiert (z. B. auch in der
Frage, ob die schlechten Arbeitsbedingungen der industriellen
Friihzeit als blosse «Ausbeutung» zu charakterisieren oder nicht
vielleicht doch stark objektiv bedingt gewesen sind). Auch in
der Abgrenzung der Wirtschaftspolitik finde ich noch einige
Unschérfe. Aber alle diese Punkte kénnen vom Verfasser leicht
korrigiert werden, ohne dass sich an dem ihm Wesentlichen etwas
dndern wiirde, und selbst wenn er sie nicht korrigieren sollte,
bliebe die uns gemeinsame Basis breit genug.

Dem synthetischen Charakter der uns gemeinsamen Arbeits-
weise entspricht es nun auch, dass ich mir mit der jetzt fiir
mich gebotenen Vorsicht meine eigenen Gedanken iiber die sozial-
ethischen und geistesgeschichtlichen Ausfithrungen dieses Buches
mache. Das Hauptgefiihl, das ich hier registriere, ist Zustim-
mung und Bereicherung und daher Dankbarkeit. Daneben aber
laufen andere Gedanken, die ich nicht unterdriicken darf.

Die ethischen Grundlagen der Gesellschaft sollen doch wohl
sicherlich diejenige Universalitit besitzen, die sich aus der allen
gemeinsamen Tatsache ergibt, dass sie vernunftbegabte Menschen
sind. Tatséchlich sind ja auch die Weisen aller Zeitalter — die
man dann liebenswiirdigerweise «animae naturaliter Christianaey
nennt — und alle nicht auf einem Gewaltverhiltnis beruhenden
Menschengesellschaften aller Kulturstufen, Religionen und Brei-
tengrade zu iiberraschend &@hnlichen Ergebnissen gekommen, die
noch auf der steinzeitlichen Stufe verharrenden Eskimos oder
Feuerldnder so gut wie die Chinesen des Konfuzianismus. Nun
ist es die auszeichnende und {iiberaus gliickliche Besonderheit
des Christentums, dass die Bibel nur sehr wenige direkt anwend-
bare und verbindliche politische Anweisungen enthilt und unter
diesen wenigen auch noch solche, deren Zeitbedingtheit nicht
zu verkennen sein diirfte (was auch von der fiir das deutsche
Luthertum so verhingnisvoll gewordenen paulinischen Anwei-
sung zum absoluten Staatsgehorsam gilt, andernfalls ein Augu-
stinus spéter schwerlich von den ohne Gerechtigkeit regierten
Staaten als «magna latrocinia» hétte sprechen koénnen).

So befindet sich der Christ in der erfreulichen Lage, dass
er seine Sozialphilosophie als «Vernunftwissen» und nicht als
«Offenbarungswissen» betrachten kann, was ihm den doppelten
Vorteil gibt, sowohl unbefangen auch aus nichtchristlichen Quel-
len schopfen wie auch seinen Ergebnissen eine absolute Uni-
versalitdt geben zu kénnen, wozu z. B. der Mohammedaner nicht
imstande ist. Das klar erkannt zu haben, scheint mir der grosse
Vorzug der katholischen Gesellschaftslehre vor der protestan-
tischen zu sein, was ich als Nichtkatholik freimiitig und nach
dem schonen Grundsatz ausspreche: Plato amicus, magis amica
veritas. Von diesem Standpunkt aus gesehen erscheint auch die
christliche Gesellschaftslehre nicht als eine Gegenstromung, son-
dern im wesentlichen als eine Fortsetzung, Vertiefung und Ver-
christlichung der antiken Sozialphilosophie, wie sie uns vor allem
durch Cicero in der Form des Spétstoizismus iiberliefert worden
ist und als ein solcher «<Humanismus» das Abendland aufs aller-
tiefste beeinflusst hat. Man muss der Wahrheit die Ehre geben
und auch darauf hinweisen, dass z. B. die Sklavenemanzipation
in der Spitantike, um das mindeste zu sagen, ebensoviel dem
antiken Humanismus wie dem Christentum verdankt.

Gegeniiber dieser gewaltigen Kontinuitéit der geistesgeschicht-
lichen Entwicklung scheint mir auf dem Gebiete der Sozialethik
der Protestantismus schwere Probleme aufzugeben. Was ist das



172

SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

Bd. 123 Nr. 15

den einzelnen Reformatoren Gemeinsame und was das Trennende ?
War nicht der «andere Geist», den Luther auf dem Marburger
Schloss in Zwingli spiirte, im letzten der Geist des Humanismus
mit dem Sp#tstoizismus als seiner stidrksten Komporente? Sind
nicht also die sozialphilosophischen Lehren des Protestantismus
um so problematischer, je schroffer sie von der Kontinuitét ab-
weichen, und erscheint dann nicht Zwingli (vielleicht mitsamt
den frithen hollindischen und skandinavischen Reformatoren)
als der giinstigste Fall und Luther als der ungiinstigste? Kann
man die Soziallehre des Luthertums ohne seine soziologische
Umwelt des deutschen Feudalismus und Absolutismus und ohne
den Staatskirchencharakter des Luthertums verstehen? Ist nicht
Hitler ohne Hegel undenkbar, aber auch Hegel ohne Luther?
Muss man daher als Protestant, auch wenn man nicht Lutheraner
ist, nicht auf der Hut sein vor der Tendenz, den Staat zu iiber-
werten und dem Kaiser mehr zu geben, als des Kaisers ist?
Wenn aber allen Reformatoren die Meinung gemeinsam ist, dass
die Vernunft durch die Siinde verdunkelt ist und daher die Grund-
sdtze des Gesellschaftslebens auf Offenbarung gestiitzt werden
miissen (S.108), bedeutet das nicht eine Verengung und eine
Preisgabe des oben gekennzeichneten Vorzugs des Christentums?

Das sind einige der Fragen, die ich in einer freien Aus-
sprache an den verehrten Verfasser gestellt haben wiirde, weil
sie mich bedriicken. Vielleicht wiirde ich ihnen noch weitere
beifiigen, die durch einfachen Appell an die Tatsachen gekldrt
werden koénnten, z. B.: Steht der Behauptung (S. 57), dass «der
alte Grieche das Gesetz der Gerechtigkeit nach Analogie der
Naturgesetze dachte», nicht schnurstracks eine beriihmte Stelle
bei Anaximander (H. Diels, Fragmente 12 A 9; vgl. auch Werner
Jaeger, Paideia, S. 217 f.) entgegen? Habe ich so das Gefiihl,
als ob der Verfasser dem allgemeinen menschlichen und dem
besonderen antiken Erbgut nicht oder nur etwas widerwillig sein
Recht gédbe, so hebt er anderseits die Schwéchen der antiken
Sozialphilosophie sehr klar hervor, z. B. die abstrakte All-Liebe
der Stoiker (ovumadela véwv Glwv) verglichen mit dem Gedanken
der echten konkreten Gemeinschaft einander wirklich nahe-
stehender Personen. Auch der kollektivistische Charakter der
Lehren des Aristoteles (und dessen so verhdngnisvoll iiber-
schitzten Lehrers Plato) wird gebiihrend hervorgehoben und

DOMENICO FONTANA, ein Tessiner Ingenieur
Von Dipl. Ing. HANS STRAUB, G.E.P., Rom

Unter den im Barockzeitalter in Rom tétigen Tessiner Bau-
meistern zeichnet sich Domenico Fontana, der vor vier Jahr-
hunderten, im Jahr 1543, das Licht der Welt erblickt hat, da-
durch aus, dass er nicht nur bedeutender Architekt, sondern
ebensosehr, oder vielleicht noch mehr, genialer Techniker und
Ingenieur war. Dieser Zug seines Wesens, der in der kunst-
geschichtlichen Literatur eher negativ bewertet wird — man
wirft seinen Bauten eine gewisse Trockenheit und Mangel an
neuen, in die Zukunft weisenden Gedanken vor — ist von seinen
Zeitgenossen besonders geriihmt und von ihm selbst am hdchsten
geschitzt worden, weshalb es gerechtfertigt erscheint, ihn ein-
mal von dieser Seite zu betrachten.

1543 in Melide am Luganersee geboren, wanderte der junge
Domenico im Alter von zwanzig Jahren nach Rom aus, wo er
um 1570 als «Architekty in den Dienst des Kardinals Montalto
trat. Als dieser 1585 unter dem Namen Sixtus V zum Papst ge-
kréont wurde, ernannte er seinen Schiitzling Fontana zu seinem
ersten Architekten und Ingenieur. Wéahrend der nur fiinfjdhrigen
Regierungszeit dieses Papstes entfaltete der Tessiner Meister
eine dusserst rege Tétigkeit, indem er eine Menge wichtiger
Bauten errichtete, wie den Lateranspalast, die Bibliothek und
den gegen den Petersplatz gelegenen siidostlichen Fliigel des
Vatikans, Teile des Quirinals und zahlreiche andere, die zusam-
men mit den gleichfalls von ihm geschaffenen grossen Strassen-
zligen bis in die Gegenwart hinein das Antlitz Roms bestimmen.
Unter Clemens VIII, der 1592 den Pipstlichen Stuhl bestieg,
fiel Domenico in Ungnade, weshalb er nach Neapel iibersiedelte,
wo er bis zu seinem 1607 erfolgten Tode noch eine weitere frucht-
bare Tétigkeit als Architekt und Ingenieur entfaltete und u. a.
den Palazzo Reale erbaute.

Was Fontana im besonderen zum Bauwingenieur stempelt,
sind hauptséchlich folgende Umsténde: 1. geniale und sichere
Bewiltigung schwieriger technischer Aufgaben, so vor allem
die Aufstellung der grossen Obelisken in Rom, 2. weitgehende
Beschiftigung mit Strassen- und Wasserbauten, 3. sein Interesse
fiir die Einzelheiten der praktischen Bauwausfithrung, fiir Fragen
der «Bauplatzorganisation», wie wir heute sagen wiirden und
4. seine Kenntnisse in Mathematik und Geometrie und die Bei-

abgelehnt, iibrigens mit vortrefflichen Formulierungen (z. B.
S. 80), die ich selbst als sehr kldrend empfinde.

Besonders verdienstvoll erscheint es mir auch, dass der
Verfasser nachdriicklich dem immer wieder verfiihrerischen
Gedanken entgegentritt, als ob Sozialismus und Negation des
Eigentums aus der christlichen Botschaft abgeleitet werden
konnten, und dabei in der Frage des Privateigentums eine klare,
aber zugleich sorgféltig abgrenzende Stellung bezieht. Dabei
konvergieren seine Ausfiilhrungen durchaus, soweit ich mich
unterrichten konnte, mit der katholischen Soziallehre, wie sie
vor allem autoritativ in der Enzyklika «Quadragesimo Anno»
niedergelegt worden ist. Auch die ganz eindeutige Ablehnung
des Kommunismus in seiner besonderen russischen Erscheinung
und die Warnung, dié¢ russische und die nationalsozialistische
Variante des Kollektivismus mit ungleichem Mass zu messen,
sind sehr zu begriissen, zumal im gegenwértigen Augenblick
einer erschreckenden Verwirrung der Geister.

Wer immer das Einigende und Gemeinsame sucht, wird mit
Genugtuung vermerken, dass der Verfasser nicht nur in der
Beurteilung des Sozialismus und des Eigentums, sondern auch
in der Einschétzung der Familie und des Foderalismus zu Ergeb-
nissen kommt, die denen des Katholizismus durchaus gleich sind.
Tritt hier heute zweifellos das Gemeinsame hinter dem Tren-
nenden zuriick, so gilt das nicht nur fiir das Verhéltnis zwischen
Protestantismus und Katholizismus, sondern dariiberhinaus auch
fiir das Verhiltnis zwischen Christen und vielen Nichtchristen.
Nur soweit hier eine gemeinsame Front sich bildet, erscheint ja
auch die Weltordnung mdglich, iiber die in dem vorliegenden
Buche Schones und Klédrendes gesagt wird.

Ich schliesse mit der Frage, ob in einem Buche iiber die
«Gerechtigkeits> nicht auch das Problem des «ideologischen»
Missbrauchs des Wortes «Gerechtigkeity als einer «Deckliige»
fiir den Kollektivegoismus der Klassen, Gruppen und Nationen
einen Platz finden sollte. Gerade weil der Appell an die Gerech-
tigkeit immer ein starkes Echo in den Herzen der Menschen
findet, wird es moglich, sie mit diesem Worte in einer Weise
zu kodern, die einer Prostitution eines Gefiihls gleichkommt, das
an Adel nur noch von der Liebe iibertroffen wird.

Wilhelm Ropke (Genf)

des 16. Jahrhunderts

ziehung der Rechnung zur Ueberpriifung der Intuition bei der
Losung mechanischer Probleme.

Schwierige techmische Aufgaben. Der Transport des seit der
Romerzeit seitlich der Peterskirche, auf dem Areal des alten
Neronianischen Zirkus stehenden grossen Aegyptischen Obelisken,
des einzigen, der nicht wie die anderen in Stiicke zerbrochen
am Boden oder unter der Erde lag, und seine Wiederaufrichtung
in der Mitte des Platzes vor der neuen Kirche, habeén bei den
Zeitgenossen gewaltiges Aufsehen erregt. Zur Erinnerung an
das gliicklich vollbrachte Werk (Abb. 1) wurden Denkmiinzen ge-
pridgt und Fontana hat die Unternehmung in einer grossen, mit
vielen Kupfern (Originalformat 24 > 38 cm) geschmiickten Publi-
kation «Della trasportatione dell’obelisco Vaticano et delle fab-
riche di nostro Signore Papa Sisto V, fatte dal Cavallier Domenico
Fontana, architetto di Sua Santita» (1590) ausfiihrlich beschrie-
ben. Unsere Abbildungen sind verkleinerte Wiedergaben aus
diesem Werk.

Um die beste Losung fiir die Durchfithrung der Aufgabe zu
gewinnen, wurde eine Art Wettbewerb ausgeschrieben und be-
schlossen, «che si dovessero far chiamare tutti li Litterati, Matte-
matici, Architetti, Ingegnieri e altri valent’huomini, che si potes-
sero havere: accio che ogniuno dicesse il parer suo». Es wurden
einer Kommission die verschiedenartigsten Projekte unterbreitet,
die Hebung des gewaltigen Monoliths mittels Flaschenziigen,
Rollen, Hebeln, der Transport in stehender, liegender, sogar in
geneigter Lage vorgeschlagen. Fontana hat in dem genannten
Werk die originellsten Lésungen auf einem Kupferstich zusam-
mengestellt, der einen interessanten Einblick in das damalige
Ingenieurwesen gewdhrt (Abb. 2, S.175).

Der Vorschlag des Tessiners, der durch ein naturgetreues
Modell in verkleinertem Masstab, mit einem Obelisken aus Bleij,
illustriert war, wurde als der beste befunden und zur Ausfiih-
rung bestimmt. Erst sollten zwei erfahrene dltere Architekten,
Bartolomeo Ammannati und Giacomo della Porta die Oberauf-
sicht fithren, doch Fontana wies mit Recht darauf hin, dass bei
einem so schwierigen und gefdhrlichen Unternehmen die Verant-
wortung nicht geteilt werden diirfe, indem im Falle eines Miss-
lingens die Ausfithrenden die Schuld auf den Projektverfasser,



	Gerechtigkeit

