
Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 121/122 (1943)

Heft: 24

Artikel: Glaube und Forschung

Autor: Brunner, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-53108

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-53108
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


12. Juni 1943 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 285

INHALT: Glaube und Forschung. — Tonhalle und Kongresshaus in Zürich: Akustische Massnahmen; Schallschutzmass-

nahmen; Heizungs- und Ventilationsanlagen; Die Bühneneinrichtung im Kongressaal; Die Küchenanlage; Elektro-akustische

Einrichtungen; Zum Gartenhof im Kongresshaus. — Wettbewerbe: Dorfkerngestaltung von Riehen. — Mitteilungen der Vereine.

— Vortragskalender.

Band 121 Der S. I. A. isf für den Inhalt des redaktionellen Teils seiner Vereinsorgane nicht verantwortlich
Nachdruck von Text oder Abbildungen Ist nur mit Zustimmung der Redaktion und nur mit genauer Quellenangabe gestattet Nr. 24

Glaube und Forschung
Von Prof. Dr. EMIL BKTJNNER, Rektor der Universität Zürich1)

Das Problem, wie sich Glaube und wissenschaftliche
Forschung zueinander verhalten, ist eine Frage, die jeden denkenden

Menschen angeht, für den nicht nur die Forschung, sondern
auch der Glaube eine Wirklichkeit, einen Wert oder doch eine

MögUchkeit bedeutet. Es ist, wie ich hoffe zeigen zu können,
eine Existenzfrage der abendländischen Kultur überhaupt.

Wenn wir die beiden Grössen Glaube und Forschung
nebeneinander stellen, so werden die meisten von uns wohl zuerst der
Spannung gedenken, durch die seit vierhundert Jahren die
Beziehung zwischen Glaube und Forschung belastet ist und die im
Bewusstsein vieler das «und» in ein «entweder-oder» wandelt.
An sich besteht zwischen Glaube und Forschung ebensowenig
ein Spannungs- oder gar Gegensatzverhältnis, als zwischen
Kunst und Forschung, und es gab darum Zeiten und wird sie
wieder geben, für die das synthetische «und», nicht das
antithetische «entweder-oder» charakteristisch ist. Nach einer viele
Jahrhunderte umfassenden Zeit der Synthese brach in der
Renaissancezeit mit jener elementaren Wucht, die dem
geschichtlich Notwendigen eignet, der Gegensatz aus zwischen
dem mittelalterlichen kirchlichen Glaubenssystem und der
neuaufstrebenden Wissenschaft. Die Forschung musste sich aus der
Bindung an das kirchliche Dogma befreien, ja zu ihm in Gegensatz

treten, wenn sie nicht ihrem eigenen Wahrheitsstreben
Gewalt antun und sich verkümmern lassen wollte. Das Zeitalter
der grossen wissenschaftlichen Entdeckungen wurde so zugleich
eine Zeit heftiger Kämpfe zwischen Glaubensdogma und wissen-
schaftUcher Forschung, die bis ins letzte Jahrhundert hinein
andauerten. Mit den Namen Kopernikus, Galllei, Darwin,
Reimarus und David Friedrich Strauss dürfte diese Kampflage
der letzten Jahrhunderte hinlänglich bezeichnet sein. Der Name
Galileis wird uns überdies an die betrübliche Tatsache erinnern,
dass die Kirche sich nicht damit begnügte, diesen Kampf mit
geistigen Waffen auszufechten, sondern ihn durch den Gebrauch
staatlicher Machtmittel verschärfte und vergiftete und dadurch
auf Seiten der Forschung ein Ressentiment schuf, das bis heute
nachwirkt. Die für die freie Forschung begeisterte Welt hat es

der Kirche nie vergessen, dass sie durch ihren Dogmatismus
und durch ihren Bund mit dem Staat dem wissenschaftlichen
Fortschritt während Jahrhunderten schwere Hindernisse in den

Weg legte.
Diese Auseinandersetzungen zwischen Glaube und Forschung

sind um so bedauerlicher, als sie keineswegs in der Sache
begründet waren, sondern aus einer Reihe von Missverständnissen
entsprangen, die allerdings nicht zufällig, sondern tief in der
menschlichen Natur verwurzelt sind.

Glaube und Weltbild
Das erste dieser Missverständnisse war die Verquickung des

christlichen Glaubens mit dem Weltbild der Antike, das zugleich
das Weltbild der Bibel ist. Es bedarf einer ebenso mutigen als
geduldigen Erziehungsarbeit, bis die Masse der Gläubigen
versteht, was die grossen Geister — ein Kopernikus so gut wie ein
Kepler oder Newton — von Anfang an wussten, dass nämlich der
christliche Glaube als solcher mit der Frage nach der Grösse des
Weltraumes oder nach den räumlichen Beziehungen von Sonne
und Erde, nach dem Alter der Welt und des Menschengeschlechts
oder nach den Einzelheiten der biblischen Geschichtserzählung
überhaupt nichts zu tun hat. Jenes Missverständnis aber, durch
das der Glaube mit einem bestimmten Weltbild verkoppelt
wurde, entsprang seinerseits einem noch fundamentaleren, das

Glauben und Dogma identifizierte. War einmal diese verhängnisvolle

.Verwechslung geschehen, dass Glaube das Fürwahrhalten
der bibUschen oder kirchlichen Lehren sei, so war damit auch
das biblische Weltbild, das kosmologische so gut wie das
historische, sakrosankt, und musste der Konflikt mit der freien
Forschung notwendig früher oder später ausbrechen. Es ist schwerlich

ein Zufall, dass die Zelt der grossen wissenschaftlichen
Entdeckungen dieselbe war wie die, da Martin Luther und Huldrych
Zwingli den ursprünglichen biblischen Sinn des Wortes Glaube

') Festrede, gehalten an der 110. Stiftungsfeier der Universität am
29. April 1943. Mit Erlaubnis des Verfassers abgedruckt aus dem Jahresbericht

1842/43 der Universität. Zwischentitel von uns. Red.

wiederentdeckten und aus dieser Wiederentdeckung heraus die
Reformation entstand. Dass die Reformatoren selbst noch nicht
vermochten, die Konsequenzen ihrer Entdeckung nach der
Seite der weltbildlichen Freiheit hin zu ziehen und so den grossen
zeitgenössischen Entdeckungen auf dem Gebiete der Wissenschaft

Raum zu schaffen, müssen wir der menschlichen
Begrenztheit zugute halten, der auch diese Grossen unterworfen
waren.

Was Glaube ist und was er nicht ist
Ist doch auch heute noch das, was sie entdeckten, vielen

Gebildeten, auch vielen wissenschaftlichen Forschern unbekannt,
nämlich der fundamentale Unterschied zwischen dem Glauben
an ein Dogma und dem, was das Neue Testament selbst Glaube
heisst. Nach urchristlicher Anschauung ist Glaube niemals das
Fürwahrhalten einer bestimmten, mit Autorität irgendwelcher
Art aufgestellten Lehre, also niemals autoritärer Dogmenglaube,
sondern das Ergriffenwerden des Menschen von der Wirklichkeit

Gottes, die Begegnung der endlichen, kreatüflichen Person
mit der unendlichen, absoluten Schöpferperson. Glaube ist also

nicht, wie jahrhundertelang gelehrt wurde, das Annehmen einer
übernatürlichen, von uns auf Autorität hin anzunehmenden
Tatsachen- oder Lehrmitteilung, also niemals blinde
Unterwerfung unter irgendeine Lehrautorität, sei diese nun die Bibel
oder die Kirche. Glaube ist, recht verstanden, nie blind, sondern
eigenes geistiges Schauen, Ueberzeugung auf Grund eigener
Wahrheitsnötigung, die Aufgeschlossenheit, vielmehr das
Aufgeschlossenwerden und sich Aufschliessenlassen für die Wirklichkeit

Gottes. Wäre der Glaube die Unterwerfung unter ein Dogma,
so wäre er eine geistige Haltung, die mit der des freien Forschers
von vornherein, ganz abgesehen von allen Inhalten, schwer
vereinbar wäre. Dieses Missverständnis ist leider auch heute noch,
bei Anhängern und Gegnern, weit verbreitet, ebenso wie das

andere, ihm nahe verwandte, dass Glaube eine Art Hypothese
über unwissbare Dinge sei. Wird aber der Glaube, Wie dies in
den massgebenden Zeugnissen der Bibel geschieht, als Erfahrung
von der sich offenbarenden Gotteswirklichkeit verstanden, so
besteht ein solcher Gegensatz zwischen dieser und der Haltung
des Forschers nicht. Der Glaube ist vielmehr etwas, das trotz
aller Verschiedenheit der echten Forschung, jedenfalls dem
tiefsten Pathos aller grossen Forschung eher verwandt als
gegensätzlich ist.

Person und Objekt
Anderseits muss nun freülch ebenso klar und bestimmt der

Unterschied zwischen Glaube und Forschung hervorgehoben
werden. WissenschaftUche Forschung hat es immer mit der
vordergründlichen Wirklichkeit als solcher zu tun. Als
Forschende bemächtigen wir uns eines Gegenstandes, als Glaubende
geben wir uns der Macht hin, die sich unser bemächtigt. Als
Forscher wollen wir hinter das Rätsel kommen, das uns dieses
oder jenes Stück der Wirklichkeit bietet, als Glaubende beugen
wir uns vor der geheimnisvollen Wirklichkeit, deren man nur
gewahr wird, wenn man in Ehrfurcht vor ihr stillsteht. Als
Forschende wollen wir uns ein erforschtes Objekt durch
Erkenntnis zu eigen machen, als Glaubende werden wir Eigentum
dessen, der nie Objekt werden kann, well er das absolute
Subjekt, der schaffende Geist selbst ist. Die Wirklichkeit, die wir
erforschen, ist der Inbegriff der Objekte, die wir kurzweg Welt
heissen. Gott aber, den wir in ehrfürchtigem Glauben anbeten,
und den wir darum nicht erforschen können und nicht erforschen
sollen, Ist nicht Welt, ebensowenig als er Objekt Ist.

Darum, weil der Glaube im Unterschied zur Objekterkenntnis
der Wissenschaft Begegnung mit dem absoluten Subjekt ist,

ist er so eng verbunden und verwandt mit dem Sittlichen.
Einem Menschen recht, d. h. sittlich gut begegnen, heisst ihn

nicht zum Objekt machen, sondern In ihm die nie zum Objekt
zu machende Person, das Subjekt anerkennen. Der Mensch Ist
nicht, wie die Dinge, einfach ein Stück Welt, sondern, sofern er
als sittliches Wesen In Betracht kommt, etwas ganz anderes
als Welt, eben die für uns unantastbare geheimnisvolle Wirklichkeit,

die Person heisst. Wir dürfen darum nicht über Ihn
verfügen, wie wir über Objekte, über Weltstücke verfügen dürfen;
gerade dieses Nichtverfügendürfen ist das Sittliche und das dem
Glauben Verwandte. Einen Menschen zum Gegenstand der For-



286 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG Bd. 121 Nr. 24

schung machen — sei es nun der naturwissenschaftlichen oder
der psychologischen — ist etwas grundanderes, als ihm sittlich
als einer Person begegnen. Die Anerkennung der endlichen Person

als Person, die Achtung vor dem Mitmenschen ist das
Sittliche, die Anerkennung der unendlichen, absoluten Person, die
Ehrfurcht vor dem Schöpfer ist der Glaube.

Der primitive Mensch, der noch nicht Personwelt und Objektwelt

zu unterscheiden vermag, begegnet den Objekten nicht
forschend und bemächtigend, wie er sollte, sondern er begegnet
ihnen, als wären sie Personen. Er scheitert darum notwendig
im Umgang mit ihnen, er muss erst durch Erfahrung lernen, dass
die Dinge keine Personen sind. Umgekehrt muss der nur-wissen-
schaftliche Mensch, d. h. derjenige, der sich allem gegenüber
überhaupt ausschliesslich wissenschaftlich verhalten wollte, in
der Personwirklicnileit ebenso scheitern, wie der unwissenschaftliche

Mensch in der Welt der Dinge; denn er würde auch die
Subjekte als Objekte behandeln, er würde weder die menschlichen

Personen sittlich achten, noch würde er die unendlich
absolute Person in ehrfurchtsvollem Glauben anerkennen.

Grenzen der Forschung
Die Nichtanerkennung dieser, dem forschenden Verhalten zu

ziehenden Grenze ist nun das zweite fundamentale Missverständnis,

das zum Kampf zwischen Glaube und Forschung führte.
Es ist viel jüngeren Datums als das erste, kirchliche. Es ist vor
allem wirksam in der unkritiscjsgn Annahme, der Glaube sei

durch eine angebliche wissenschaftliche Weltanschauung zu
ersetzen. Solange der Forscher kritisch ist, weiss er, dass er mit
seinem Forschen im Bereich der Phänomene bleibt, dass er als
Forschender niemals in jene tiefsten Gründe der Wirl|||||kelt
eindringt, wo über Sinn, Wert, Norm, Ursprung und Ziel der
menschlichen Existenz entschieden wird. Diese Fragen gehöl||äH
nicht in den Bereich der Forschung, sondern in den
Personbereich, da sie es alle nicht mit den Phänomenen als solchen, als
Stück Welt, sondern mit dem Menschen als PeBsjpn und im Per-
sonzusämmenhang zu tun haben. Der kritische Forscher mag
sich, solange er forscht, der Stellungnahme zu jenen letzten,
zu jenen Glaubensfragen enthalten; aber in dem Moment, wo
er behauptet, die Wissenschaft erspare ihm den Glauben, sie
gebe ihm das, was anderen der Glaube gebe, oder die Wissenschaft

verbiete ihmi die letzte Stellungnahme — in diesem
Moment überschreitet er unkritisch die dem Forscher gesei||||l
Grenze und begeht einen Akt doktrinärer Wissenschaftsver-
götzung, indem er die Relativität aller wissenschaftlichen
Erkenntnis vergisst und Wissenschaft, bzw. Welt zu etwas Absolutem

macht.
Wie die mittelalterliche Menschheit darin fehlte, dass sie den

Glauben fälschlich übergreifen Hess in das Gebiet der objektilglps
Welterkenntnis, wo die Forschung allein zuständig ist, so fehlt
der moderne positivistische Mensch darin, dass er das forschende
Verhalten auch auf jenen Bereich ausdehnen will, der nicht der
der Objekte, der Welt, sondern der der Subjekte, der Personen
ist, und wo darum nicht das forschende, sondern das
sittlichgläubige Verhalten angemessen ist.

Worum geht es heute im Verhältnis zwischen
Glaube und Wissen
Damit aber kommen wir an eine Problematik heran, die

von ganz anderem Gewicht ist als die gesamten Kämpfe zwischen
Glaube und Wissen des ausgehenden Mittelalters. Damals ging
es darum, in einer vom Glauben bestimmten Kultur für die
wissenschaftliche Forschung Raum zu schaffen. Heute geht es

darum, in einer von der wissenschaftlichen Forschung
beherrschten Zivilisation für den Glauben und damit für die
Grundlagen aller humanen Existenz Raum zu schaffen. Die
Frage der letzten Jahrhunderte lautete: Kann man als Forschender

glauben? Heute muss sie heissen: Kann Forschung ohne
Glauben bestehen? Die Katastrophe der abendländischen Kultur
und Menschlichkeit, deren Zeugen wir heute sind, zwingt uns,
nach den Gründen dieses Zusammenbruchs und das heisst, nach
den tiefsten Voraussetzungen unserer Kultur zu fragen.

Voraussetzungen der Kultur
Bis zum Jahre 1914 konnte sich die Menschheit der Illusion

hingeben, der Bestand der Humanität und Kultur und mit ihr
der wissenschaftlichen Forschung sei ein gesicherter Besitz,
und der Fortgang des kulturellen Lebens sei ebenso selbstverständlich

wie der Wechsel der Jahreszeiten. Die furchtbaren
Erschütterungen aber, die der erste Weltkrieg, nach ihm die

totalitären Revolutionen und zuletzt der aus Ihnen erwachsene
zweite Weltkrieg über unser ganzes Kultursystem brachten,
Hess uns zum Bewusstsein kommen, dass keine der geistig-
menschlichen Errungenschaften, deren wir uns seit Jahrhunderten
erfreuten, gesichert, dass vielmehr sie alle bedroht seien, und

dass diese Bedrohung das Ausmass eines Welterdbebens gewonnen

hatte, bei dem das Wanken der Fundamente alles, was im
Lauf der Jahrhunderte auf Ihnen aufgebaut war, dem
Zusammensturz nahe brachte. Aus dem Sicherheitstraum des 19.
Jahrhunderts aufwachend, haben wir lernen müssen, dass der
Bestand der Kultur, und mit ihr auch der Wissenschaft, von
gewissen geistigen Voraussetzungen abhängig ist, mit denen sie
steht und fällt. Diese Voraussetzungen aber, diese Fundamente,
sind alle von der Art, dass die wissenschaftliche Forschung als
solche sie weder hervorbringen, noch auch nur zu ihrer Erhaltung

etwas WesentBpes beitragen kann. Ja, es besteht sogar
zwiscHeli diesen letzten Voraussetzungen, diesen tiefsten Grundlagen

aller Kultur und der wissenschaftlichen Forschung insofern

die Möglichkeit eines Missverhältnisses, als die Wissenschaft

der Kulturmenschheit immer grössere Mittel zur
Verfügung stellt, ohne doch für deren sinnvollen Gebrauch
entsprechende Garantien geben zu können.

Letzte Zielsetzung nicht Aufgabe der Wissenschaft
Die Wissenschaft nämilich sagt uns nur, was ist, sie sagt

uns niemals, was sein soll. Sie klärt den Menschen auf über
das, was ihm zur Verfügung steht, aber sie gibt ihm keine
Weisung, was er damit anfangen soll. Sie hat es nur mit dem Verstand,
nicht mit dem Willen des Menschen zu tun. Die Wissenschaft
vermag wohl dem Willen Mittel zu beschaffen, aber sie vermag
dem Willen keine Ziele zu geben. Sie sagt, als wissenschaftliche
Erkenntnis, nicht was gut und böse, was menschlich und
unmenschlich, was gerecht und ungerecht, was sinnvoll und sinnlos
ist. Sie vermag als Wissenschaft nichts zu tun zur Lenkung, zur
Bändigung, zur sinnvollen Orientierung der menschlichen
Elementargewalten. Eben darum, weil sie es immer nur mit den
Objekten, aber nie mit der Person als solcher zu tun hat, vermag
sie im Bereich der Personenwelt, da, wo es sich um Wert und
Unwert, um gut und böse, um heilig und unheilig handelt, nicht
ordnend einzugreifen.

Das Kulturerdbeben der Gegenwart
Gerade in diesem Bereich aber hatten in den letzten

Jahrhunderten Wandlungen stattgefunden, deren Charakter erst
deutlich wurde, als sie anfingen, sich im Kulturerdbeben unseres
Jahrhunderts zu manifestleren. Jetzt erst, namentlich in jenem
Geschehen, das wir als die totalitären Revolutionen bezeichnen
können, zeigte es sich, dass die heutige Menschheit in dem Masse,
als die Mittel ihrer Willensverwirklichung grösser geworden
waren, über die Wlllensziele, über das, was sein sollte, völlig in
Ungewissheit geraten war. In vier Hauptpunkten zeigte sich
dieses Versagen:

1. Die europäische Menschheit ist völlig unsicher geworden
über das wahrhaft menschliche Willensziel, über das, was sein
soll, und verfällt darum allen möglichen Ideologien, die den
Willen für inferiore, um nicht zu sagen untermenschliche Ziele
in Beschlag nehmen. Die Wissenschaft aber ist nicht in der Lage,
an diesem Tatbestand irgend etwas zu ändern, weil sie nicht
sagen kann, was sein soll, sondern nur was ist.

2. Auch wo noch aus der Tradition früherer Jahrhunderte
gewisse Willensziele festgehalten werden, wo noch Wertvorstellungen,

Masstäbe von gut und böse Intakt geblieben sind, fehlt
es ihnen an Kraft, sich gegenüber der Dynamik elementarer
Triebziele zur Geltung zu bringen — und die Wissenschaft ist
wiederum nicht in der Lage, diese Ohnmacht des sittlichen Be-
wusstseins im Kampf mit den triebhaften Elementargewalten
irgendwie zu beheben und etwas Rettendes beizusteuern.

3. Als die wichtigste Voraussetzung der abendländischen
Kultur erkennen wir je länger desto deutlicher die Anschauung
von der Würde der Person als Quelle aller Freiheitsrechte, aller
sittlichen Rechtsordnung und aller humanen Kultur. Diese Idee
ist aber, Infolge der Erschütterung der religiösen
Glaubensgrundlagen innerhalb der abendländischen Völkerwelt, weithin
unwirksam geworden und hat ganz anderen Auffassungen vom
Menschen Platz gemacht. Die Wissenschaft aber vermag als
reine Forschung diese Idee weder zu erzeugen, noch sie in
Geltung und Kraft zu erhalten.

4. Hinter allem aber steht die Frage nach dem Sinn des

menschlichen Daseins überhaupt, auf die die heutige Menschheit

keine Antwort hat. Darum ist sie so anfällig für Ideologien,
die wenigstens eine Antwort zu geben scheinen, die aber in
Wirklichkeit, weil es falsche Antworten sind, die Menschheit in
das Chaos stürzen. Auch die Wissenschaft lebt von der Ueber-

zeugung, dass es sinnvoll sei zu forschen, und das heisst, dass

es überhaupt sinnvoll sei zu leben. Aber sie ist nicht selbst in
der Lage, die Frage zu beantworten, ob und warum es einen
Sinn gebe und welcher es sei. (Schluss folgt.)


	Glaube und Forschung

