Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung
Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 121/122 (1943)

Heft: 24

Artikel: Glaube und Forschung

Autor: Brunner, Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-53108

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-53108
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

12. Juni 1943

SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 285

INHALT: Glaube und Forschung. — Tonhalle und Kongresshaus in Ziirich: Akustische Massnahmen; - Schallschutzmass-
nahmen; Heizungs- und Ventilationsanlagen; Die Biihneneinrichtung im Kongressaal; Die Kiichenanlage; Elektro-akustische
Einrichtungen; Zum Gartenhof im Kongresshaus. — Wettbewerbe: Dorfkerngestaltung von Riehen. — Mitteilungen der Vereine.
— Vortragskalender.

Band 121

Der S. 1. A. ist fiir den Inhalt des redaktionellen Teils seiner Vereinsorgane nicht verantwortlich
Nachdruck von Text oder Abbildungen ist nur mit Zustimmung der Redaktion und nur mit genauer Quellenangabe gestattet

Nr. 24

Glaube und Forschung

Von Prof. Dr. EMIL BRUNNER, Rektor der Universitit Ziirich')

Das Problem, wie sich Glaube und wissenschaftliche For-
schung zueinander verhalten, ist eine Frage, die jeden denken-
den Menschen angeht, fiir den nicht nur die Forschung, sondern
auch der Glaube eine Wirklichkeit, einen Wert oder doch eine
Mobglichkeit bedeutet. Es ist, wie ich hoffe zeigen zu konnen.
eine Existenzfrage der abendlindischen Kultur iiberhaupt.

Wenn wir die beiden Gréssen Glaube und Forschung neben-
einander stellen, so werden die meisten von uns wohl zuerst der
Spannung gedenken, durch die seit vierhundert Jahren die Be-
ziehung zwischen Glaube und Forschung belastet ist und die im
Bewusstsein vieler das «und» in ein «entweder-oder» wandelt.
An sich besteht zwischen Glaube und Forschung ebensowenig
ein Spannungs- oder gar Gegensatzverhdltnis, als zwischen
Kunst und Forschung, und es gab darum Zeiten und wird sie
wieder geben, fiir die das synthetische «und», nicht das anti-
thetische «entweder-oder» charakteristisch ist. Nach einer viele
Jahrhunderte umfassenden Zeit der Synthese brach in der
Renaissancezeit mit jener elementaren Wucht, die dem ge-
schichtlich Notwendigen eignet, der Gegensatz aus zwischen
dem mittelalterlichen kirchlichen Glaubenssystem und der neu-
aufstrebenden Wissenschaft. Die Forschung musste sich aus der
Bindung an das kirchliche Dogma befreien, ja zu ihm in Gegen-
satz treten, wenn sie nicht ihrem eigenen Wahrheitsstreben
Gewalt antun und sich verkiimmern lassen wollte. Das Zeitalter
der grossen wissenschaftlichen Entdeckungen wurde so zugleich
eine Zeit heftiger Kdmpfe zwischen Glaubensdogma und wissen-
schaftlicher Forschung, die bis ins letzte Jahrhundert hinein
andauerten. Mit den Namen Kopernikus, Galilei, Darwin,
Reimarus und David Friedrich Strauss diirfte diese Kampflage
der letzten Jahrhunderte hinlidnglich bezeichnet sein. Der Name
Galileis wird uns iiberdies an die betriibliche Tatsache erinnern,
dass die Kirche sich nicht damit begniigte, diesen Kampf mit
geistigen Waffen auszufechten, sondern ihn durch den Gebrauch
staatlicher Machtmittel verschirfte und vergiftete und dadurch
auf Seiten der Forschung ein Ressentiment schuf, das bis heute
nachwirkt. Die fiir die freie Forschung begeisterte Welt hat es
der Kirche nie vergessen, dass sie durch ihren Dogmatismus
und durch ihren Bund mit dem Staat dem wissenschaftlichen
Fortschritt wihrend Jahrhunderten schwere Hindernisse in den
Weg legte.

Diese Auseinandersetzungen zwischen Glaube und Forschung
sind um sc bedauerlicher, als sie keineswegs in der Sache be-
griindet waren, sondern aus einer Reihe von Missverstdndnissen
entsprangen, die allerdings nicht zuféllig, sondern tief in der
menschlichen Natur verwurzelt sind.

Glaube und Weltbild

Das erste dieser Missverstdndnisse war die Verquickung des
christlichen Glaubens mit dem Welthild der Antike, das zugleich
das Weltbild der Bibel ist. Es bedarf einer ebenso mutigen als
geduldigen Erziehungsarbeit, bis die Masse der Gldubigen ver-
steht, was die grossen Geister — ein Kopernikus so gut wie ein
Kepler oder Newton — von Anfang an wussten, dass ndmlich der
christliche Glaube als solcher mit der Frage nach der Grosse des
Weltraumes oder nach den rdumlichen Beziehungen von Sonne
und Erde, nach dem Alter der Welt und des Menschengeschlechts
oder nach den Einzelheiten der biblischen Geschichtserzdhlung
iiberhaupt nichts zu tun hat. Jenes Missverstédndnis aber, durch
das der Glaube mit einem bestimmten Welthild verkoppelt
wurde, entsprang seinerseits einem noch fundamentaleren, das
Glauben und Dogma identifizierte. War einmal diese verhéngnis-
volle .Verwechslung geschehen, dass Glaube das Fiirwahrhalten
der biblischen oder kirchlichen Lie hren sei, so war damit auch
das biblische Welthild, das kosmologische so gut wie das histo-
rische, sakrosankt, und musste der Konflikt mit der freien For-
schung notwendig frither oder spiter ausbrechen. Es ist schwer-
lich ein Zufall, dass die Zeit der grossen wissenschaftlichen Ent-
deckungen dieselbe war wie die, da Martin Luther und Huldrych
Zwingli den urspriinglichen biblischen Sinn des Wortes Glaube

1) Festrede, gehalten an der 110. Stiftungsfeier der Universitit am

29. April 1943. Mit Erlaubnis des Verfassers abgedruckt aus dem Jahres-
bericht 1942/43 der Universitit. Zwischentitel von uns. Red.

wiederentdeckten und aus dieser Wiederentdeckung heraus die
Reformation entstand. Dass die Reformatoren selbst noch nicht
vermochten, die Konsequenzen ihrer Entdeckung mnach der
Seite der weltbildlichen Freiheit hin zu ziehen und so den grossen
zeitgenossischen Entdeckungen auf dem Gebiete der Wissen-
schaft Raum zu schaffen, miissen wir der menschlichen Be-
grenztheit zugute halten, der auch diese Grossen unterworfen
waren.

Was Glaube ist und was er nicht ist

Ist doch auch heute noch das, was sie entdeckten, vielen
Gebildeten, auch vielen wissenschaftlichen Forschern unbekannt,
niamlich der fundamentale Unterschied zwischen dem Glauben
an ein Dogma und dem, was das Neue Testament selbst Glaube
heisst. Nach urchristlicher Anschauung ist Glaube niemals das
Fiirwahrhalten einer bestimmten, mit Autoritdt irgendwelcher
Art aufgestellten Lehre, also niemals autoritdrer Dogmenglaube,
sondern das Ergriffenwerden des Menschen von der Wirklich-
keit Gottes, die Begegnung der endlichen, kreatiirlichen Person
mit der unendlichen, absoluten Schiépferperson. Glaube ist also
nicht, wie jahrhundertelang gelehrt wurde, das Annehmen einer
iibernatiirlichen, von uns auf Autoritdit hin anzunehmenden
Tatsachen- oder Lehrmitteilung, also niemals blinde Unter-
werfung unter irgendeine Lehrautoritéit, sei diese nun die Bibel
oder die Kirche. Glaube ist, recht verstanden, nie blind, sondern
eigenes geistiges Schauen, Ueberzeugung auf Grund eigener
Wahrheitsnétigung, die Aufgeschlossenheit, vielmehr das Auf-
geschlossenwerden und sich Aufschliessenlassen fiir die Wirklich-
keit Gottes. Wire der Glaube die Unterwerfung unter ein Dogma,
so wiire er eine geistige Haltung, die mit der des freien Forschers
von vornherein, ganz abgesehen von allen Inhalten, schwer ver-
einbar wire. Dieses Missverstindnis ist leider auch heute noch,
bei Anhingern und Gegnern, weit verbreitet, ebenso wie das
andere, ihm nahe verwandte, dass Glaube eine Art Hypothese
iiber unwissbare Dinge sei. Wird aber der Glaube, wie dies in
den massgebenden Zeugnissen der Bibel geschieht, als Erfahrung
von der sich offenbarenden Gotteswirklichkeit verstanden, so
besteht ein solcher Gegensatz zwischen dieser und der Haltung
des Forschers nicht. Der Glaube ist vielmehr etwas, das trotz
aller Verschiedenheit der echten Forschung, jedenfalls dem
tiefsten Pathos aller grossen Forschung eher verwandt als
gegensitzlich ist.

Person und Objekt

Anderseits muss nun freilich ebenso klar und bestimmt der
Unterschied zwischen Glaube und Forschung hervorgehoben
werden. Wissenschaftliche Forschung hat es immer mit der
vordergriindlichen Wirklichkeit als solcher zu tun. Als For-
schende bemiichtigen wir uns eines Gegenstandes, als Glaubende
geben wir uns der Macht hin, die sich unser beméchtigt. Als
Forscher wollen wir hinter das Ritsel kommen, das uns dieses
oder jenes Stiick der Wirklichkeit bietet, als Glaubende beugen
wir uns vor der geheimnisvollen Wirklichkeit, deren man nur
gewahr wird, wenn man in Ehrfurcht vor ihr stillsteht. Als
Forschende wollen wir uns ein erforschtes Objekt durch Er-
kenntnis zu eigen machen, als Glaubende werden wir Eigentum
dessen, der nie Objekt werden kann, weil er das absolute Sub-
jekt, der schaffende Geist selbst ist. Die Wirklichkeit, die wir
erforschen, ist der Inbegriff der Objekte, die wir kurzweg Welt
heissen. Gott aber, den wir in ehrfiirchtigem Glauben anbeten,
und den wir darum nicht erforschen kénnen und nicht erforschen
sollen, ist nicht Welt, ebensowenig als er Objekt ist.

Darum, weil der Glaube im Unterschied zur Objekterkennt-
nis der Wissenschaft Begegnung mit dem absoluten Subjekt ist,
ist er so eng verbunden und verwandt mit dem Sittlichen.

Einem Menschen recht, d. h. sittlich gut begegnen, heisst ihn
nicht zum Objekt machen, sondern in ihm die nie zum Objekt
zu machende Person, das Subjekt anerkennen. Der Mensch ist
nicht, wie die Dinge, einfach ein Stiick Welt, sondern, sofern er
alg sittliches Wesen in Betracht kommt, etwas ganz anderes
als Welt, eben die fiir uns unantastbare geheimnisvolle Wirklich-
keit, die Person heisst. Wir diirfen darum nicht iiber ihn ver-
filgen, wie wir itber Objekte, iiber Weltstiicke verfiigen diirfen;
gerade dieses Nichtverfiigendiirfen ist das Sittliche und das dem
Glauben Verwandte. Einen Menschen zum Gegenstand der For-




286 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

Bd. 121 Nr. 24

schung machen — sei es nun der naturwissenschaftlichen oder
der psychologischen — ist etwas grundanderes, als ihm sittlich
als einer Person begegnen. Die Anerkennung der endlichen Per-
son als Person, die Achtung vor dem Mitmenschen ist das Sitt-
liche, die Anerkennung der unendlichen, absoluten Person, die
Ehrfurcht vor dem Schopfer ist der Glaube.

Der primitive Mensch, der noch nicht Personwelt und Objekt-
welt zu unterscheiden vermag, begegnet den Objekten nicht
forschend und bemichtigend, wie er sollte, sondern er begegnet
ihnen, als wiren sie Personen. Er scheitert darum notwendig
im Umgang mit ihnen, er muss erst durch Erfahrung lernen, dass
die Dinge keine Personen sind. Umgekehrt muss der nur-wissen-
schaftliche Mensch, d. h. derjenige, der sich allem gegeniiber
iiberhaupt ausschliesslich wissenschaftlich verhalten wollte, in
der Personwirklichkeit ebenso scheitern, wie der unwissenschaft-
liche Mensch in der Welt der Dinge; denn er wiirde auch die
Subjekte als Objekte behandeln, er wiirde weder die mensch-
lichen Personen sittlich achten, noch wiirde er die unendlich
absolute Person in ehrfurchtsvollem Glauben anerkennen.

Grenzen der Forschung

Die Nichtanerkennung dieser, dem forschenden Verhalten zu
ziehenden Grenze ist nun das zweite fundamentale Missverstdnd-
nis, das zum Kampf zwischen Glaube und Forschung fiihrte.
Es ist viel jlingeren Datums als das erste, kirchliche. Es ist vor
allem wirksam in der unkritischen Annahme, der Glaube sei
durch eine angebliche wissenschaftliche Weltanschauung zu er-
setzen. Solange der Forscher kritisch ist, weiss er, dass er mit
seinem Forschen im Bereich der Phdnomene bleibt, dass er als
Forschender niemals in jene tiefsten Griinde der Wirklichkeit
eindringt, wo iiber Sinn, Wert, Norm, Ursprung und Ziel der
menschlichen Existenz entschieden wird. Diese Fragen gehdren
nicht in den Bereich der Forschung, sondern in den Person-
bereich, da sie es alle nicht mit den Phdnomenen als solchen, als
Stiick Welt, sondern mit dem Menschen als Person und im Per-
sonzusammenhang zu tun haben. Der kritische Forscher mag
sich, solange er forscht, der Stellungnahme zu jenen letzten,
zu jenen Glaubensfragen enthalten; aber in dem Moment, wo
er behauptet, die Wissenschaft erspare ihm den Glauben, sie
gebe ihm das, was anderen der Glaube gebe, oder die Wissen-
schaft verbiete ihm die letzte Stellungnahme — in diesem
Moment iiberschreitet er unkritisch die dem Forscher gesetzte
Grenze und begeht einen Akt doktrindrer Wissenschaftsver-
gbtzung, indem er die Relativitdt aller wissenschaftlichen Er-
kenntnis vergisst und Wissenschaft, bzw. Welt zu etwas Abso-
lutem macht.

Wie die mittelalterliche Menschheit darin fehlte, dass sie den
Glauben filschlich iibergreifen liess in das Gebiet der objektiven
Welterkenntnis, wo die Forschung allein zustdndig ist, so fehlt
der moderne positivistische Mensch darin, dass er das forschende
Verhalten auch auf jenen Bereich ausdehnen will, der nicht der
der Objekte, der Welt, sondern der der Subjekte, der Personen
ist, und wo darum nicht das forschende, sondern das sittlich-
gldubige Verhalten angemessen ist.

Worum geht es heute im Verhilinis zwischen

Glaube und Wissen ?

Damit aber kommen wir an eine Problematik heran, die
von ganz anderem Gewicht ist als die gesamten Kémpfe zwischen
Glaube und Wissen des ausgehenden Mittelalters. Damals ging
es darum, in einer vom Glauben bestimmten Kultur fiir die
wissenschaftliche Forschung Raum zu schaffen. Heute geht es
darum, in einer von der wissenschaftlichen Forschung be-
herrschten Zivilisation fiir den Glauben und damit fiir die
Grundlagen aller humanen Existenz Raum zu schaffen. Die
Frage der letzten Jahrhunderte lautete: Kann man als Forschen-
der glauben? Heute muss sie heissen: Kann Forschung ohne
Glauben bestehen? Die Katastrophe der abendléindischen Kultur
und Menschlichkeit, deren Zeugen wir heute sind, zwingt uns,
nach den Griinden dieses Zusammenbruchs und das heisst, nach
den tiefsten Voraussetzungen unserer Kultur zu fragen.

Voraussetzungen der Kullur

Bis zum Jahre 1914 konnte sich die Menschheit der Illusion
hingeben, der Bestand der Humanitdt und Kultur und mit ihr
der wissenschaftlichen Forschung sei ein gesicherter Besitz,
und der Fortgang des kulturellen Lebens sei ebenso selbstver-
stindlich wie der Wechsel der Jahreszeiten. Die furchtbaren
Erschiitterungen aber, die der erste Weltkrieg, nach ihm die
totalitiren Revolutionen und zuletzt der aus ihnen erwachsene
zweite Weltkrieg iiber unser ganzes Kultursystem brachten,
liess uns zum Bewusstsein kommen, dass keine der geistig-
menschlichen Errungenschaften, deren wir uns seit Jahrhunderten
erfreuten, gesichert, dass vielmehr sie alle bedroht seien, und

dass diese Bedrohung das Ausmass eines Welterdbebens gewon-
nen hatte, bei dem das Wanken der Fundamente alles, was im
Lauf der Jahrhunderte auf ihnen aufgebaut war, dem Zusam-
mensturz nahe brachte. Aus dem Sicherheitstraum des 19. Jahr-
hunderts aufwachend, haben wir lernen miissen, dass der Be-
stand der Kultur, und mit ihr auch der Wissenschaft, von ge-
wissen geistigen Voraussetzungen abhéngig ist, mit denen sie
steht und fillt. Diese Voraussetzungen aber, diese Fundamente,
sind alle von der Art, dass die wissenschaftliche Forschung als
solche sie weder hervorbringen, noch auch nur zu ihrer Erhal-
tung etwas Wesentliches beitragen kann. Ja, es besteht sogar
zwischen diesen letzten Voraussetzungen, diesen tiefsten Grund-
lagen aller Kultur und der wissenschaftlichen Forschung inso-
fern die Moglichkeit eines Missverhédltnisses, als die Wissen-
schaft der Kulturmenschheit immer grossere Mittel zur Ver-
fligung stellt, ohne doch fiir deren sinnvollen Gebrauch ent-
sprechende Garantien geben zu konnen.

Letzte Zielsetzung nicht Aufgabe der Wissenschaft

Die Wissenschaft ndmlich sagt uns nur, was ist, sie sagt
uns niemals, was sein soll. Sie klart den Menschen auf iiber
das, was ihm zur Verfiigung steht, aber sie gibt ihm keine Wei-
sung, was er damit anfangen soll. Sie hat es nur mit dem, Verstand,
nicht mit dem Willen des Menschen zu tun. Die Wissenschaft
vermag wohl dem Willen Mittel zu beschaffen, aber sie vermag
dem Willen keine Ziele zu geben. Sie sagt, als wissenschaftliche
Erkenntnis, nicht was gut und bdse, was menschlich und un-
menschlich, was gerecht und ungerecht, was sinnvoll und sinnlos
ist. Sie vermag als Wissenschaft nichts zu tun zur Lenkung, zur
Bindigung, zur sinnvollen Orientierung der menschlichen Ele-
mentargewalten. Eben darum, weil sie es immer nur mit den
Objekten, aber nie mit der Person als solcher zu tun hat, vermag
sie im Bereich der Personenwelt, da, wo es sich um Wert und
Unwert, um gut und bdse, um heilig und unheilig handelt, nicht
ordnend einzugreifen.

Das Kulturerdbeben der Gegenwart

Gerade in diesem Bereich aber hatten in den letzten Jahr-
hunderten Wandlungen stattgefunden, deren Charakter erst
deutlich wurde, als sie anfingen, sich im Kulturerdbeben unseres
Jahrhunderts zu manifestieren. Jetzt erst, namentlich in jenem
Geschehen, das wir als die totalitiren Revolutionen bezeichnen
konnen, zeigte es sich, dass die heutige Menschheit in dem Masse,
als die Mittel ihrer Willensverwirklichung grosser geworden
waren, iiber die Willensziele, iiber das, was sein sollte, vollig in
Ungewissheit geraten war. In vier Hauptpunkten zeigte sich
dieses Versagen:

1. Die europdische Menschheit ist v6llig unsicher geworden
iiber das wahrhaft menschliche Willensziel, iiber das, was sein
soll, und verfillt darum allen moglichen Ideologien, die den
Willen fiir inferiore, um nicht zu sagen untermenschliche Ziele
in Beschlag nehmen. Die Wissenschaft aber ist nicht in der Lage,
an diesem Tatbestand irgend etwas zu &dndern, weil sie nicht
sagen kann, was sein soll, sondern nur was ist.

2. Auch wo noch aus der Tradition friiherer Jahrhunderte
gewisse Willensziele festgehalten werden, wo noch Wertvorstel-
lungen, Masstibe von gut und bdse intakt geblieben sind, fehlt
es ihnen an Kraft, sich gegeniiber der Dynamik elementarer
Triebziele zur Geltung zu bringen — und die Wissenschaft ist
wiederum nicht in der Lage, diese Ohnmacht des sittlichen Be-
wusstseins im Kampf mit den triebhaften Elementargewalten
irgendwie zu beheben und etwas Rettendes beizusteuern.

3. Als die wichtigste Voraussetzung der abendlidndischen
Kultur erkennen wir je linger desto deutlicher die Anschauung
von der Wiirde der Person als Quelle aller Freiheitsrechte, aller
sittlichen Rechtsordnung und aller humanen Kultur. Diese Idee
ist aber, infolge der Erschiitterung der religiosen Glaubens-
grundlagen innerhalb der abendldndischen Volkerwelt, weithin
unwirksam geworden und hat ganz anderen Auffassungen vom
Menschen Platz gemacht. Die Wissenschaft aber vermag als
reine Forschung diese Idee weder zu erzeugen, noch sie in Gel-
tung und Kraft zu erhalten.

4. Hinter allem aber steht die Frage nach dem Sinn des
menschlichen Daseins iiberhaupt, auf die die heutige Mensch-
heit keine Antwort hat. Darum ist sie so anfillig fiir Ideologien,
die wenigstens eine Antwort zu geben scheinen, die aber in
Wirklichkeit, weil es falsche Antworten sind, die Menschheit in
dag Chaos stiirzen. Auch die Wissenschaft lebt von der Ueber-
zeugung, dass es sinnvoll sei zu forschen, und das heisst, dass
es {iberhaupt sinnvoli sei zu leben. Aber sie ist nicht selbst in
der Lage, die Frage zu beantworten, ob und warum es einen
Sinn gebe und welcher es sel. (Schluss folgt.)




	Glaube und Forschung

